
Meiner

Murat Ates

Phänomenologie
des Traums 



Ates

  Phänomenologie des Traums





Meiner

Murat Ates

Phänomenologie des Traums



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  

der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten 
sind im Internet über https://portal.dnb.de abrufbar.  

ISBN 978-3-7873-3897-9
ISBN eBook 978-3-7873-3898-6

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der  
Wissenschaftsabteilung des Landes Vorarlberg, der Fakultät für Philosophie 

und Bildungswissenschaften an der Universität Wien und dem  
DFG-Graduiertenkolleg »Traumkulturen« (GRK 2021) an der  

Universität des Saarlandes.

© Felix Meiner Verlag, Hamburg 2023. Alle Rechte vorbehalten.  
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 

und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten.

Umschlaggestaltung: Andrea Pieper, Hamburg. Satz: Type & Buch Kusel, 
Hamburg. Druck und Bindung: Stückle, Ettenheim. Gedruckt auf 

alterungsbeständigem Werkdruckpapier.  
Printed in Germany.



Inhalt Inhalt

Präliminarien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 9

I.	� Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit.  
Eine Hinführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	����                                              19

1.	� Am Anfang war die Spaltung: die bereits im Mythos vollzogene 
Trennung und Degradierung des Traums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 19

2.	� Die grelle Vernunft der Antike: Der entzauberte Traum als 
Wahrnehmungsrest und Täuschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 27

3.	� Renaissance einer anfänglichen Trennung: Die Neuzeit und der  
Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . .             	 43

4.	� Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den  
Solipsismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 55

II.	� Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch  
Freud und die phänomenologische Kritik daran . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 75

1.	� Die Begriffsperson Freud und seine Wegbereiter . . . . . . . . . . . . . . . . .                	 75
2.	� Der Traum der Psychoanalyse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 80
3.	� Das Unbewusste und das Es . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 89
4.	� Phänomenologische Kritik an den Voraussetzungen  

psychoanalytischer Traumtheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 98
5.	� Zu den Träumen selbst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 99
6.	� Vernunftkritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 106
7.	� Kritik an der Konzeption des Unbewussten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 117
8.	� Kritik der Kritik: eine abschließende und überleitende Bemerkung . 	 128

III.   �Propädeutik: methodische (Un-)Möglichkeiten einer  
Phänomenologie des Traums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 133

1.	� Zur phänomenologischen Herangehensweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 133
2.	� Annäherungen an die Abwesenheit des Oneirischen . . . . . . . . . . . . .            	 144
3.	� Pforten zu einer Phänomenologie des Traums . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 159

A) Erinnerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 159
B) Traumberichte und -aufzeichnungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 170
C) In der Aktualität des Traums? Hypnagoge Phase und luzider Traum 		 188

4.	 Zusammenfassung und Ausblick auf das nächste Kapitel . . . . . . . . . .         	 208



	 6	﻿ Inhalt

IV.	 Phänomenologie des Traums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 213

A.  Träumende Monaden und geträumte Mundanität

1.	 Gibt es ein Da-Sein, das sich durchhält? Hinführung zu  
den Phänomenen des Traums mithilfe der Frage nach  
(Dis-)Kontinuitäten von Subjektivität und Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 213

2.	 Freilegung der erlebten Erfahrung. Versuch einer  
phänomenologischen ›Selbsterfassung‹ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 216

3.	 Nocturnale Reduktion? Tiefschlaf als Vernichtung von  
Ich und Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 228

4.	 Das Erwachen in den Traum und der Transfer eines im Traum 
eingeübten Realismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 234

5.	 Die Welt als Träumen und Wachen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 246
6.	 Personale Selbstauffassung im Traum. Eine Kontingenz . . . . . . . . . . .          	 251
B.  Traumkörper, Leib-sein und oneirische Wahrnehmung

7.	 Traumkörper: Möglichkeiten und Diskontinuitäten in der  
oneirischen Eigenleibwahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 257

8.	 Die Primordialität leiblichen Vermögens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 267
9.	 Orientierungsvermögen und Raumstiftung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 272
10.	 Bewegungsvermögen und Willensorgan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 276
11.	 Apperzeptionsvermögen einer passiven Synthesis . . . . . . . . . . . . . . .              	 283
12.	Subeinheit in der oneirischen Metamorphose desselben . . . . . . . . . .         	 288
13.	 Ist es im Wachen und im Traum die Einheit desselben Seienden?  . 	 295
14.	� Zwischenresümee in Bezug auf die Frage eines Ichs oder einer 

Selbstheit, die sich im Traum wie im Wachen durchhalten soll . . . .   	 301
15.	 Stimmung und stimmhaftes Erleben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 305
C.  Traumzeit

16.	 Die Zeitlichkeit des Traums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 316
17.	� Die Ekstatik der Traumzeit in Hinblick auf ihr protentionales 

Vorweg-Sein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 325
18.	Das Maß der oneirischen Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 338
19.	 Ablauf und Geschwindigkeit: Zu einer Leiblichkeit der Traumzeit .	 348
20.	Oneirische Vergangenheit und trauminterne Erinnerung . . . . . . . . .        	 360
21.	 Diskontinuitäten im Zeitablauf und das Offene der Zukunft . . . . . .     	 366
22.	�Ohne Anfang und Ende. Die Grundekstasen einer zeitlosen  

Gegenwart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 372



	 Inhalt	 7

D.  Intersubjektivität und Alterität

23.	� Der Traum als das Andere und die Anderen im Traum.  
Eine Hinführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 381

24.	� Begegnungsweisen: Mitdasein der Anderen und der  
Traum als Mitwelt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 385

25.	Spezifitäten oneirischer Intersubjektivität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 394
26.	Das andere Ich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 401
27.	 Entzug und Unzugänglichkeit des Anderen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 410
28.	�Die Gewissheit des Anderen als Objektivierung der oneirischen 

Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 418
29.	� Die Alterität, die den Traum gibt – und das immerwährende  

Erleben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 423

V. � Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie .	 435

Literatur- und Siglenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 455



Danke



Präliminarien Präliminarien

»Gar vielen Geistern von hohem Range mag der Traum als eine Gering-
fügigkeit vorkommen, über die auch nur ein Wort zu verlieren, kaum der 
Mühe werth sei. Sie sehen die Erde unter dem ehernen Tritt der Weltge-
schichte zittern: was soll da die Beschäftigung mit dem puren Scheine?«1

Dem Vorwort des 1875 verfassten Buches Die Traum-Phantasie kann unschwer 
entnommen werden, unter welch großem Rechtfertigungsdruck dessen Autor 
Johannes Volkelt stand: Wieso sollte man sich als ein aufgeklärter und zumal 
kritischer Geist mit der Thematik des Traums befassen? Was könnte die 
Beschäftigung mit einem dermaßen unbeständigen Phänomen, wie es der 
Traum zu sein scheint, zum Verständnis unseres Lebens und dessen man-
nigfachen Problemen beitragen? Ja bedeutet das Interesse für den flüchtigen 
Traum nicht geradezu eine Flucht vor den schwerwiegenden Aufgaben ›unse-
rer‹ ›Realität‹? In solch grundsätzlichen Fragen bzw. Infragestellungen, mit 
denen man heute nicht minder konfrontiert ist wie damals, wird sogleich 
eine der ältesten (wenngleich selten eigens thematisierten) Differenzen der 
Philosophiegeschichte wiederholt, nämlich die dichotomische Unterschei-
dung zwischen Traum und Realität. Genau genommen wird nicht nur jene 
althergebrachte Differenz in ihrer Selbstverständlichkeit iteriert, aufrecht-
erhalten, sondern damit zugleich über den ontologischen Rang des Traums 
(vor-)entschieden. Der eigentliche Fokus einer philosophischen wie überhaupt 
jeglicher wissenschaftlichen Bemühung müsse sich an dem orientieren, was 
im Reich des ›Wirklichen‹ liegt. Wie Schnädelbach – ebenfalls in einem Vor-
wort – markant formuliert, »bleiben die Träume Phänomene minderen Rechts, 
denn sie haben sich vor der Instanz ›Wirklichkeit‹ zu rechtfertigen und nicht 
umgekehrt.«2 Das Wirkliche erscheint dabei geradezu als Synonym für das 
Eigentliche, das Nützliche, während die Beschäftigung mit dem Traum, weil 
sie sich in das Reich des Unberechenbaren begibt, immer auch im Verdacht 
steht, unnütz zu sein. Doch bevor man sich auf den Weg machen wollte, die 

1	 Johannes Volkelt: Die Traum-Phantasie, 1875, S. 10. 
Hinweis: Für die ausführliche Quellenangabe des jeweiligen Werkes wie auch für die 

im Folgenden verwendeten Siglen siehe das Literaturverzeichnis. Bei der Angabe von 
Seitenzahlen ohne Sigel, angeführt mit einem Doppelpunkt (z. B. »:54«), handelt es sich 
um Verweise innerhalb der vorliegenden Arbeit. Die gelegentlich verwendete Abkürzung 
»Kap« bezieht sich dabei auf das jeweilige Kapitel.

2	 Herbert Schnädelbach: Vorwort, in: Jens Heise, Traumdiskurse, 1989, S. 9 



	 10	 Präliminarien 

Motive für diesen Verdacht zu verstehen, bevor man, wie wir gleich im ers-
ten Kapitel dieser Untersuchung unternehmen werden, den historischen Ent- 
bzw. Verwicklungen nachgehen wollte, den kulturellen Ritualen, den onto-
logischen (Prä-)Suppositionen und epistemologischen Zuschreibungen, um 
annähend klären zu können, woher die archaische Differenz rührt, wieso der 
Traum als eine Art antagonistischer Opponent der (vernünftigen) Wirklich-
keit gegenübergestellt wurde, könnte man doch auch wagen, dem Verdacht 
der Unnützlichkeit mit einer vielleicht naiven und doch unabdingbaren Frei-
heit zu begegnen: Wieso nicht, wieso nicht auf der Freiheit eines staunenden 
Denkens bestehen, dem die Erkenntnis nicht Mittel, sondern Zweck ist, und 
sich somit letztlich in der Freiheit äußert, für das Geschäft einer akademi-
schen wie auch gesellschaftlichen Optimierungsmaschinerie nutzlos zu sein. 
Ist es denn für eine Traumforschung nicht mehr als ausreichend, dass das 
Mysterium des Traums uns ins Staunen versetzt?3

Ausgehend von der Freiheit des Denkens – welche von der Phänomeno-
logie nicht nur stets verteidigt, sondern unbedingt eingefordert wurde4 – 
wird man jedenfalls der Frage, wieso man sich überhaupt mit dem Traum 
beschäftige, mit jenem schlichten Sachverhalt entgegnen wollen, wie er etwa 
von Castoriadis hervorgehoben wurde: Der »Traum ist, und er ist Traum, das 
reicht für den Anfang.«5 Die Apologie einer Philosophie des Traums besteht 
also zunächst im trivialen phänomenologischen Befund, dass wir träumen, 
dass wir doch jede Nacht dem Mysterium des Traums so selbstverständlich 
anheimfallen: Wenn das Erleben mit dem Einschlafen die diurnale Sphäre 
verlässt, hinter sich lässt, tritt das menschliche Dasein, und womöglich 

3	 In diesem Akt des Staunens bestand für Volkelt letztlich der legitime Grund für 
ein Denken des Traums, welches in seinem Grunde keiner weiteren Begründung bedarf: 
»Lange schon blickte mich das Räthsel des Traumes fragend an. Allnächtlich in die rei-
che Traumwelt entführt und jedesmal über ihre neuen Wunder staunend, fand ich immer 
größeres Gefallen daran, jenem Räthsel nachzuspüren« (Johannes Volkelt: Die Traum-
Phantasie, 1875, S. 1).

4	 Wir bleiben bei einem Vorwort, hier in der Einleitung zu Husserls Ideen einer reinen 
Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, in welchem Husserl sich gegen die 
»herrschenden Denkgewohnheiten« stellt und geradezu eine Hymne für die Freiheit des 
Denkens ausbuchstabiert: »Die gesamten bisherigen Denkgewohnheiten ausschalten, die 
Geistesschranken erkennen und niederreißen, mit denen sie den Horizont unseres Den-
kens umstellen, und nun in voller Denkfreiheit die echten, die völlig neu zu stellenden 
philosophischen Probleme erfassen […]  – das sind harte Zumutungen. Nichts Geringe-
res ist aber erfordert« (Hua3/1, 5). Das Neue des phänomenologischen Denkens, welches 
immerzu ein Neuanfang ist, setzt – so Husserl – eine »vollkommene Freiheit« des Den-
kens voraus (Hua3/1, 62 ff.). 

5	 Cornelius Castoriadis: »Merleau-Ponty und die Last des ontologischen Erbes«, in: 
Bernhard Waldenfels (Hg.): Leibhaftige Vernunft, 1986, S. 138.



	 Präliminarien	 11

nicht nur dieses, in einen oneirischen Erfahrungsmodus ein, dessen Leben-
digkeit und Globalität uns doch bei jedem erneuten Erwachen (auch wenn 
nur für eine kurze Zeit der frischen Erinnerung) zu verwundern vermag. 
Die Traumerfahrung – zu der wir uns nicht entscheiden und zu der wir uns 
auch beim nächsten Einschlafen nicht entschieden haben werden, sondern 
die uns vielmehr überfällt, absorbiert und uns in ihre Realität wirft – ist 
keineswegs ein nebensächlicher Schauplatz der Existenz. Sie hat in einem 
zeitlichen wie auch existentiellen Sinne einen wesentlichen Anteil an der 
Erfahrung überhaupt. Man mag gegenüber den aktuellen Traumforschungen 
der Schlaflabore, welche die Daten-Abstraktionen ihrer Geräte zum Wesen 
der Erfahrung erheben, aus vielerlei epistemologisch berechtigten Gründen 
skeptisch sein, doch eines dürften sie uns mit ihren Weckungen aus den 
REM-Phasen (wie auch N-REM) des Schlafes aufzeigen: Es gibt wohl kaum 
eine Phase des Schlafes – außer der Limes des Tiefschlafs, der uns eigens 
beschäftigen wird –, die nicht von einer Traumerfahrung berichten würde.6 

Angesichts der phänomenalen Evidenz oneirischer Erfahrung,7 welche den 

6	 Immanuel Kant, der nun sicherlich nicht zu den Denker:innen des Traums gehörte, 
hätte sich immerhin durch die aktuellen Studien in seiner eigenen Erfahrung bestätigt 
gefühlt, wonach »niemals ein Schlaf [ohne Traum] ist, ob man sich gleich nur selten 
derselben erinnert« (KW5, 380). Die im Schlaflabor geweckten Proband:innen berich-
ten nach ihrer Weckung jedenfalls fast immer, dass sie soeben noch in ein Traumge-
schehen verwickelt waren. Laut der empiristischen Traumforschung liegt der TEM (die 
Erinnerung, dass man soeben noch geträumt hat) bei einer Weckung im Labor bei etwa 
80 % (vgl. Michael Schredl: Die nächtliche Traumwelt. Eine Einführung in die psychologi-
sche Traumforschung, 1999, S. 23 f.). Die Weckungen im Labor zeigen, dass auch jene, die 
behaupten, nie oder kaum zu träumen, sich bei direkter Weckung an einen Traum erin-
nern können. Wenn in einer Nacht mehrere Weckungen stattfanden, berichten die Pro-
band:innen dementsprechend von mehreren Träumen, woraus sich schließen lässt, dass 
wir (auch wenn wir uns am Morgen nur an einen Traum bzw. nur an eine Traumsequenz 
erinnern) während des gesamten Schlafes doch weitaus mehr erlebt haben müssen (vgl. 
dazu etwa die inzwischen zum Klassiker gewordene Studie von: William C. Dement u. 
Nathaniel Kleitman: »The Relation of Eye Movements During Sleep to Dream Activity: 
An Objective Method for the Study of Dreaming«, in: Journal of Experimental Psychology 
53, 1957, S. 339–346; sowie neuere Studien wie etwa die von: Tore A. Nielsen: »A Review 
of Mentation in REM and NREM Sleep: ›Covert‹ REM Sleep as a Possible Reconciliation 
of Two Opposing Models«, in: Behavioral and Brain Sciences 23, 2000, S. 851–866; oder die 
Monographie von Inge Strauch u. Barbara Meier: Den Träumen auf der Spur. Ergebnisse der 
experimentellen Traumforschung, 1992).

7	 Wenn in dieser Abhandlung die Rede vom ›Traum‹ ist, meint dies, wenn nicht 
ausdrücklich anders vermerkt, stets das Phänomen des Schlaftraums. Äquivalent zur 
Traumerfahrung wird gelegentlich auch der Begriff der ›oneirischen Erfahrung‹ oder in 
einem ontologischen Sinne der ›oneirischen Existenz‹ verwendet. Wieso der sogenannte 
›Tagtraum‹ nicht im engeren Sinne als ›Traum‹ verstanden werden möchte, wird an gege-
bener Stelle genauer ausgeführt (:191).



	 12	 Präliminarien 

Menschen offenbar zu allen Zeiten und Kulturen stets heimgesucht hat, stellt 
sich uns jene vorangestellte Frage geradezu in umgekehrter Richtung: Wieso 
haben es die ›großen Namen‹ der herrschenden Philosophiegeschichte ver-
säumt, sich in eigenständigen Auseinandersetzungen der Wahrheit eines 
Phänomens zu stellen, das uns dermaßen nachsetzt? Woher rührt die »Ver-
dammung des Traums«, wie es einst Freud genannt hat (GW14, 73)? Welchen 
Gründen entspringt die Vernachlässigung des Oneirischen? Ist das Problem 
einer philosophischen ›Traumvergessenheit‹ dem Phänomen selbst geschul-
det oder musste sich die am Nutzen orientierte Vernunft notwendigerweise 
von einem Erfahrungsbereich abgrenzen, der sich seinem Wesen nach nicht 
beherrschen und in keine persistente Ordnung fügen lässt? In den großen 
Narrativen der ›Meisterphilosophen‹ (es handelt sich bezeichnenderweise 
ausschließlich um weiße und männliche Personen) wie sie ausgehend von der 
altgriechischen Philosophie als eine ›abendländische Tradition der Vernunft‹ 
verstanden und an Universitäten (leider nicht nur im Westen) als ›Kanon 
der Philosophie‹ gelehrt werden, kann man jedenfalls nur allzu leicht beob-
achten, wie der Traum eine, wenn überhaupt, nur nebensächlich-periphere 
Stellung einnimmt.8 Das große Vorhaben einer durchwegs rational erklär-

8	 Das Fehlen einer eigenständigen Betrachtung des Traums in der Geschichte der 
(westlichen) Philosophie wurde immer wieder und von unterschiedlichen Autor:innen 
festgestellt. »In den großen Panoramen des Denkens wird man das Träumen allenfalls 
als eine unscheinbare Nebensache abgebildet finden. Es gibt nur wenige ausgearbeitete 
Theorien des Traums«, heißt etwa gleich der erste Satz in Petra Gerhings Buch Traum 
und Wirklichkeit (Petra Gehring: Traum und Wirklichkeit, 2008, S. 7; vgl. dazu auch Walter 
Seitter: Geschichte der Nacht, 1999, S. 10). Damit ist jedoch nicht gesagt, zumindest ist dies 
nicht meine Absicht, dass das Phänomen des Traums im Kanon abendländischer Philoso-
phie nicht angesprochen worden wäre. Wir finden in Form von Randbemerkungen immer 
wieder Anspielungen auf den Traum und teilweise gar ein, zwei ganze Sätze, die uns 
eine Ahnung davon geben, was der ›große Denker‹ unter dem Traum verstanden haben 
wollte oder verstanden haben könnte. Was wir jedoch bei jenen als Kanon verhandelten 
Autoren höchst selten finden werden (Aristoteles und Schopenhauer sind hier etwa als 
Ausnahmen zu nennen), ist eine philosophisch orientierte Abhandlung, die den Traum 
in das Zentrum ihrer Untersuchung gerückt und als eigenständiges Thema behandelt 
hätte. Allein wer glaubt, dass ein, zwei beiläufig angeführte Bemerkungen zum Traum 
oder der strategische Einsatz des Traums als eines skeptischen Arguments bereits eine 
ausgearbeitete ›Theorie‹ des Traums darstellen soll, wird verleitet sein, gegenteiliges zu 
behaupten. Nur wird man sich auch bei solch einem großzügigen Theoriebegriff weiter-
hin wundern dürfen, wieso eine derart elementare Erfahrung, wie es der Traum ist, in 
der Gesamtausgabe eines als kanonisch geltenden Philosophen, der ansonsten Regale zu 
füllen vermochte, nur mit wenigen Sätzen abgehandelt wird. Die Quantität verweist in 
diesem Fall auf ein qualitatives Problem. Kurzum: Es führt kein Weg daran vorbei, sich 
zu fragen, woher diese Vernachlässigung, oder wie dies Freud eben zugespitzter meint, 
die ›Verdammung‹ des Traums rührt.



	 Präliminarien	 13

baren Wirklichkeit schien offenbar in mehrfacher Hinsicht mit den wider-
spenstig-gespenstischen Traumerfahrungen nicht vereinbar zu sein. Das 
oneirische Sein entzog sich nicht nur der Kategorie und dem Kalkül, sondern 
bedrohte das Vorhaben einer geordneten und zu ordnenden Wirklichkeit als 
solches. Dort, wo der Traum die philosophische Verdrängung herausforderte 
und sich dem Kanon aufdrängte, wurde er tendenziell als eine betrügerische, 
täuschende, illusionäre und im Grunde entbehrliche Restwahrnehmung des 
Wachbewusstseins abgetan, die im besten Falle in körperlichen Verstimmun-
gen ihren Grund habe. Die Beschäftigung damit sei nicht nur sinnlos, son-
dern berge immer auch die Gefahr, in den Mythos, den man überwunden zu 
haben glaubte, zurückzufallen. Einer anderen Tendenz nach, die wir bereits 
in Platons Theaitetos und später prominent in Descartes’ Meditationes aus-
formuliert sehen, wird der Traum hingegen zu einer epistemologischen Mar-
kierungslinie stilisiert. Spätestens mit den Philosophien der Neuzeit, welche 
beflügelt von den Naturwissenschaften endgültig die Textur einer rational 
geordneten Wirklichkeit und damit die Rationalität selbst systematisch zu 
bestimmen versuchten, wird die negative Bestimmung des Traums zu einer 
positiven Funktion erhoben, zu einem radikalen Zweifelsmoment, das bemes-
sen soll, was nun (ir)real ist und somit innerhalb der Grenzen des Vernünfti-
gen gelten darf und was nicht.

Erst mit der ausführlichen und theoretisch höchst ambitionierten Abhand-
lung von Sigmund Freud, der gewissermaßen das psychologische Traumin-
teresse des 19. Jahrhunderts zusammenführt und unter dem philosophischen 
Begriff des Unbewussten originell behandelt, werden sich die Karten neu 
mischen.9 Eine ›vernünftige‹ Betrachtung des Traums schien nun doch mög-
lich zu sein. Die Traumdeutung Freuds wird jedenfalls nicht nur der Psycho-
analyse zum Durchbruch verhelfen, sondern über den Umweg der inzwischen 
einflussreich gewordenen Psychoanalyse erwacht im westlichen Akademie-
betrieb ein allgemeines theoretisches Interesse am Traum, dem sich diverse 
Einzelwissenschaften und letztlich auch die ›Universalwissenschaft‹ der 
Philosophie nicht mehr werden entziehen können. Man darf wohl behaup-
ten, dass die gesamte aktuelle Traumforschung der Psychoanalyse in theo-

9	 Zu der Traumforschung der (in der Entstehung befindlichen) Psychologie des 19. 
Jahrhunderts gehörten neben dem eingangs zitieren Johannes Volkelt Autoren wie Lud-
wig Strümpell, Friedrich W. Hildebrandt, Friedrich Scholz, Heinrich Spitta, Karl Albert 
Scherner, Paul Radestock und Wilhelm Robert. Diese waren wiederum durch die traum-
theoretischen Arbeiten einer romantischen Anthropologie beeinflusst, etwa von Gotthilf 
H. Schubert, Carl G. Carus und Ignaz P. V. Troxler (vgl. dazu Stefan Goldman: Via regia 
zum Unbewußten. Freud und die Traumforschung im 19 Jahrhundert, 2003; Claire Gantet: 
Der Traum in der frühen Neuzeit. Ansätze zu einer kulturellen Wissenschaftsgeschichte, 2010).



	 14	 Präliminarien 

retischer, aber vor allem in pragmatistischer Hinsicht vieles zu verdanken 
hat: Die teils in den Okkultismus und teils in die scheinbar ungefährliche 
Beschäftigung von Literatur und Kunst verdrängte Wirklichkeit des Oneiri-
schen wurde zum Gegenstand theoretischer Auseinandersetzung. In diesem 
Prozess wird der Traum regelrecht von einer akademischen Vernunft koloni-
siert. Dies gilt insbesondere für die in den letzten sechzig Jahren boomende 
empiristisch-experimentelle Traumforschung mit ihrer Nähe zu den Schlaf-
laboren und Neurowissenschaften. Obwohl sie in ihren Grundannahmen wie 
auch im methodischen Verfahren gewiss stark von Freud abweicht, wäre sie 
doch ohne die psychoanalytische Rehabilitierung des Traums (zumindest 
in diesem Ausmaß) nicht möglich gewesen.10 Mit dem Aufblühen der empi-
ristischen Traumforschung eröffnete sich zumal auch für eine Philosophy of 
Mind die Möglichkeit, Anschluss an Traumdebatten zu finden.11 Die durch 
Freuds Werk losgetretene Auseinandersetzung mit dem Traum bewegte nicht 
zuletzt auch die Phänomenologie, genauer die phänomenologisch orientierte 
Daseinsanalyse, welche von Autor:innen wie Ludwig Binswanger und Medard 
Boss ausgearbeitet wurde. Obzwar die Daseinsanalyse weniger philosophi-
sche als therapeutische Interessen verfolgte, erarbeitete sie (zumindest the-
matisch gesehen) erste Grundlagen für eine Phänomenologie des Traums, die 
dann etwa Uslar von Detlev oder Dieter Wyss nochmals aufgegriffen haben. 
Voraussetzungen eines psychoanalytischen Traumverständnisses wurden – 
zumindest ansatzweise – bereits hier mit einer phänomenologischen Ver-
nunft-, Metaphysik- und Subjekt-Kritik konfrontiert. Was jedoch offenkundig 
fehlte, war eine phänomenologische Freilegung der Möglichkeit oneirischer 
Erfahrung, eine Auseinandersetzung mit der Frage: Wie ist es – phänome-
nologisch gesehen – überhaupt möglich, dass wir träumen, in eine Traum-
erfahrung absorbiert werden, ohne in ihrer Aktualität zu wissen, wissen zu 
können, dass es sich um einen Traum handelt?

Mit diesen einleitenden Worten dürften die Leser:innen möglicherweise 
bereits erahnen, was sich die folgende, gewiss waghalsige Untersuchung zur 

10	 Vgl. dazu Wolfgang Leuschner: »Ergebnisse psychoanalytischer Traumforschung 
im Labor«, in: Rudolf Heinz (Hg.): Traumdeutung: Zur Aktualität der Freudschen Traum-
theorie, 2001, S. 167–180; sowie Heinrich Deserno u. Stephan Hau: »Psychoanalyse«, in: 
Krovoza, Alfred u. Walde, Christine (Hg.), Traum und Schlaf, 2018, S. 258 – 274; sowie ebd., 
»Experimentelle Schlaf- und Traumforschung«, S. 275–287.

11	 Siehe dazu den bekannten Aufsatz von Daniel C. Dennett: »Are Dreams Experien-
ces?«, In: The Philosophical Review 85, 1976, 151–171; Owen Flanagan: Dreaming Souls. Sleep, 
Dreams, and the Evolution of the Conscious Mind, 2000; sowie zuletzt die ausführliche 
Arbeit von Jennifer M. Windt: Dreaming. A Conceptual Framework for Philosophy of Mind 
and Empirical Research, 2015.



	 Präliminarien	 15

Aufgabe stellt. Es gilt zunächst eine Philosophie-, gleichsam eine Kulturge-
schichte zu verfolgen, sich von der Antike über die Neuzeit bis hin zur Zäsur 
der Psychoanalyse mit der Frage zu befassen, wie sich eine ontologische Dif-
ferenz und zugleich Degradierung des Traums etablieren und geschichtlich 
sedimentieren konnte. Obzwar die dekonstruktivistische und in diesem Sinne 
dekoloniale Auseinandersetzung mit den kanonischen Auffassungen der 
westlichen Philosophiegeschichte, um an dieser Stelle auch einen weitläufi-
gen Überblick anbieten zu können, streckenweise recht ausführlich ausfallen 
dürfte, wird dieser erste Teil der Abhandlung doch ›nur‹ einen Prolog, eine 
Vorbereitung, Einstimmung, vielleicht aber auch ein Prokrastinieren bedeu-
ten. Angesichts einer fehlenden phänomenologischen Grundlagenforschung 
muss die eigentliche Aufgabe dieser Untersuchung jedenfalls darin bestehen, 
zur Traumerfahrung selbst zu gelangen, den Traum nicht nur durch eine his-
toristisch-kritische bzw. diskursiv-theoretische Auseinandersetzung – gleich-
sam von Außen – zu analysieren, sondern in die Traumerfahrung selbst ein-
zutauchen, bei der erlebten Traumerfahrung ansetzend den Traum selbst 
sprechen zu lassen. In einer eigenständigen phänomenologischen Investiga-
tion als ein involviert-betrachtender Vollzug sollen einerseits unterschied-
liche Traumphänomene veranschaulicht und beschrieben, anderseits aber 
auch die Konstituenten, nämlich die Bedingung der Möglichkeit oneirischer 
Erfahrung freigelegt und verdeutlicht werden. Unweigerlich wird solch ein 
Anspruch vorweg mit allerlei ›methodischen‹ Problemen konfrontiert sein, 
mit Möglichkeiten sowie auch Unmöglichkeiten einer phänomenologisch ver-
fahrenden Oneirologie. Allein die Frage, wie es der Phänomenologie über-
haupt möglich sein kann, sich einer Erfahrungsmodalität anzunähern, die 
ihrer Untersuchung – insofern sich diese im Wachzustand zuträgt – nicht 
(mehr) unmittelbar gegeben und zugänglich ist, dürfte erahnen lassen, wel-
che Schwierigkeiten auf uns zukommen werden. Stößt selbst noch die Phä-
nomenologie, die in all ihren Spielarten für eine weitgehend vorurteilsfrei-
deskriptive Herangehensweise geschätzt wird, angesichts des Traums an eine 
prinzipielle, ja entscheidende Grenze? Ist selbst die Phänomenologie für ein 
scheues Phänomen wie den Traum noch zu grob, vorbelastet, übereilt? Muss 
sie sich in Anbetracht des Traums neu (er)finden, zumindest modifizieren, vor 
allem aber sensibilisieren? Man wird jedenfalls in Erwägung ziehen müssen, 
ob die immerhin gegebene Option, sich an den Traum über die Reminiszenz 
anzunähern – sozusagen über eine Phänomenologie des erinnerten Traums – 
durch weitere, experimentelle und gleichsam feinfühlige Zugänge erweitert 
werden könnte: so etwa mithilfe der hypnagogen Einschlafphase, der hypno-
pompen Aufwachphase, aber auch des sogenannten ›luziden Traums‹, inso-
fern man beim luziden Träumen im engeren Sinne noch von einem Traum 



	 16	 Präliminarien 

sprechen darf. Im Anschluss an solch eine, wenn man so möchte, ›methodo-
logische‹ Klärung, welche gewiss nicht losgelöst von ihrem Inhalt vonstat-
tengehen kann und uns daher bereits erste Charakteristika oneirischer Phä-
nomene offenlegen dürfte, gilt es schließlich, und darin liegt das Herzstück 
dieser Arbeit, eine intensive Oneirologie, eine intrinsische und inhärente 
Auseinandersetzung mit der Traumerfahrung zu verfolgen. Navigieren wird 
uns in dieser Investigation zunächst jene Frage, welche nach einer (Dis-)Kon-
tinuität der Erfahrung fragt: Ist es möglich, bei all den unterschiedlichen, ja 
nicht selten antagonistischen (Selbst-)Apperzeptionen während des Träumens 
und Wachens von einer sich in allen Erfahrungsmodalitäten durchhaltenden 
Subjektivität sowie korrelativ dazu von einer sich konstant durchhaltenden 
Mundanität (Welt) zu sprechen? Oder muss vielmehr von einer präsubjektiven 
Genese ausgegangen werden, von wo aus die oneirischen wie auch diurnalen 
Selbst- und Welterfahrungen in all ihrer Divergenz entspringen und darin 
zumindest eine kontinuierliche Gleichursprünglichkeit aufweisen – eine prä-
subjektive Gleichursprünglichkeit, von der es dann allerdings doch irgend-
wie ein basales Gewahrsein gibt, geben muss? Oder werden wir gar auf die 
Einsicht zurückgeworfen sein, die letztendlich keinen (auch keinen autoge-
netischen) Erfahrungsgrund zulässt, zwangsläufig von unüberbrückbaren 
Brüchen, Lücken, Kontingenzen, Vergesslichkeiten ausgehen muss, welche 
jegliche monadische und mundane Kontinuität immer schon entkräftet haben 
werden? Um sich dieser grundlegenden Problemstellung annähern zu können, 
dürfte es einmal mehr hilfreich sein, Epoché zu üben, anhand mehrerer phä-
nomenologischer ›Reduktionen‹ aufzuzeigen, wie sich die Subjektivität bzw. 
das ›Dasein‹ im Erleben austrägt, wie es sich von der subtilsten Selbstauf-
fassung eines ›reinen Ichs‹ bis hin zu einer bestimmten, narrativ und lebens-
weltlich eingebetteten Personglaubens aufbaut. Auf diese Weise könnte es 
der Untersuchung möglich werden, zu klären, auf welcher basalen ›Schicht‹ 
der erlebten Erfahrung sich der Traum ereignet. Für solch eine Genese des 
oneirischen Da-Seins dürfte es ferner aufschlussreich sein, nicht nur den Weg 
des Einschlafens, d. h. vom Wachleben in den Traum, sondern den weitaus 
schwierigeren Weg eines ›ersten Erwachens‹, nämlich eines Erwachens aus 
dem (traumlosen, wenn man so möchte: ›bewusstlosen‹) Tiefschlafs in die 
Traumerfahrung zu verfolgen. Denn der Tiefschlaf als ein Zustand ohne jeg-
lichen Inhalt bedeutet geradezu den Limes der erlebten Erfahrung, seine abso-
lute, in sich selbst zurückgezogene Beruhigung ein Nichts, von wo aus sich 
jedes mal eine Selbst- und Weltauffassung aufs Neue zu (re-)konstituieren hat. 

Einer derart von den Grunderfahrungen her sorgfältig reifenden Annä-
herung an den Traum wird es schließlich möglich sein, auf zentrale Erleb-
nisweisen und Spezifitäten des Oneirischen einzugehen. Hinsichtlich der 



	 Präliminarien	 17

Möglichkeit konkret erlebter und nicht selten recht eigentümlicher Traum-
perzeptionen werden insbesondere der Vermögen des ›oneirischen Leibes‹ 
eine wesentliche Rolle zukommen. Ohne einer Leiblichkeit in all seinen pas-
siven und aktiven Vermögen gäbe es keine Empfindsamkeiten und schließlich 
keine (wenn auch geträumte) Wahrnehmungen. Im Zuge einer umfassenden 
Auseinandersetzung mit dem oneirischen Leib gilt es zumal jenen leiblich 
erfahrenen Stimmungen nachzuspüren, welche sich in den oneirischen Raum 
immer schon ausgebreitet haben, dessen Erscheinungen wie auch den narrati-
ven Lauf gewissermaßen vor-be-stimmen, weswegen sich der (T-)Raum nicht 
nur als ein Orientierungs-, sondern grundsätzlich als ein sensuell-gestimm-
ter Erlebnisraum ausweisen dürfte. Im Zusammenhang mit der oneirischen 
Wahrnehmung, oder vielleicht sollten man es besser als Wahr-gebung titu-
lieren, gilt es ferner einem (ap)perzeptiven Vermögen Aufmerksamkeit zu 
schenken, welches trotz all der möglichen Unterbrechungen, Schnitte, Fluk-
tuationen und Metamorphosen sinnhaft gestiftete Traumerscheinungen zu 
erfahren vermag. Die Stiftung oder Sammlung von Erscheinungen zu bedeut-
samen Erfahrungsinhalten wird die Untersuchung schließlich in die Nähe 
zeitlicher Fragen führen, insofern die Einheit des Erfahrenen immer auch 
als eine zeitliche Erstreckung gegeben ist, nämlich als ein retentionales Bei-
behalten und Zusammenhalten von sich stets wandelnden Impressionen. Mit 
der Traumzeit als solcher werden wir uns ohnedies eingehender befassen 
müssen, mit dem Erleben von Abläufen, Durationen, Geschwindigkeiten und 
nicht zuletzt mit einer temporalen Ek-statik und Spannweite des aktualen 
Traumgeschehens, das sich einerseits immer in eine ihm eigenartig vorge-
gebene Gewesenheit und anderseits in eine angebahnte und doch spontan-
offene Zukunft erstreckt, ohne dabei die unbewegte Gegenwart des T-Raums 
je verlassen zu haben. Nicht zuletzt wird eine zentrale Aufgabe dieser Unter-
suchung darin bestehen müssen, der Intersubjektivität der Traumerfahrung 
nachzugehen. Denn ungeachtet der Annahme der Wachenden, wonach der 
Traum eine solipsistische Kreation eines Subjekts sei, gibt es doch keinen 
Traum ohne die Anderen. Selbst die einsamsten Träumen finden in einer 
Mitwelt statt, in der ich Anderen begegne, sie mir mitgegeben oder ihre Gege-
benheit zumindest angedeutet ist. So oder so bin ich im Traum von Ande-
ren in Anspruch genommen, auf deren An- und Aufforderungen ich so oder 
so antworte, zu antworten versuche. Entgegen der solipsistischen Annahme 
erscheint der Traum überhaupt als eine genuine Alterität, als ein Anderes, 
ein Außen, das sich per se entzieht und gerade in seinem Entzug eine von 
mir (scheinbar) unabhängige Erfahrung widerfahren lässt. Der Traum ist ein 
Widerfahrnis. Dass im Traum Andere begegnen, dass sich der Traum als ein 
genuin Anderes erweist, könnte im Laufe der Auseinandersetzung vielleicht 



	 18	 Präliminarien 

auch jene Fragen klären, die bereits angedeutet wurden: Wieso ereignet sich 
der Traum, solange man sich im Traum befindet, als eine Realität – und zwar 
derart, dass das Geschehen nicht nur als eine von mir unabhängige, sondern 
in ihrer (scheinbaren) Unabhängigkeit geradezu unhinterfragbare Gewiss-
heit gegeben ist? Müssen wir vom Traum, der die Skepsis erst gar nicht auf-
kommen lässt – d. h. jegliche Hinterfragung ihres Geschehens im Vorhinein 
verunmöglicht – nicht als einem Hyper-Realismus sprechen? Wird man am 
Ende gar eine Wende vollziehen und postulieren müssen, dass wir den nai-
ven Glauben an eine unabhängig objektive Realität, welcher nach dem Erw-
achen unser Wachleben derart unnachgiebig durchwalten wird, zuallererst 
im Traum erlernt haben?

Mit dieser kursorischen und an dieser Stelle vielleicht noch etwas krypti-
schen Skizze dürften immerhin die Herausforderungen deutlich geworden 
sein, welche auf diese Arbeit unweigerlich zukommen werden. Es wäre ver-
fehlt, jedenfalls nicht im Sinne einer prozesshaften Investigation, gerade 
wenn sie sich als eine phänomenologische verstehen will, bereits im Vorwort 
festzulegen und so vorzugeben, welche Einsichten sich im Laufe des Prozesses 
ergeben sollen. Es bleibt prinzipiell offen, wohin uns dieser Denkweg – die 
›Arbeit an den Phänomenen‹ – führen wird, was er uns zu erhellen und auf-
zuzeigen vermag.12 So wird es am Schluss dieser Arbeit, welcher nur einen 
vorläufigen, unabgeschlossenen Schluss bedeuten kann, auch kein Conclusio 
geben. Anstelle einer formalisierenden Schlussfolgerung, soviel darf voraus-
geschickt werden, wollen wir vielmehr in einer abschließenden Reflexion 
nochmals die Intersubjektivität – im Sinne einer Interkulturalität – betonen, 
inwiefern nämlich einerseits eine Dekonstruktion abendländischer Philoso-
phiegeschichte und anderseits eine fundierte Phänomenologie des Traums für 
inter- bzw. transkulturelle Diskurse fruchtbar sein kann, ohne dabei seman-
tische Besonderheiten zu nivellieren. 

12	 Es heißt ›uns‹, weil dieser Prozess immer ein gemeinsamer ist, nicht nur weil sein 
Entstehen und Entschreiben durch mannigfaltige intersubjektive Bedingungen mög-
lich wird, sondern weil das Lesen, die Leser:innen gleichermaßen an diesem Prozess 
partizipieren – und zwar in ihrem Verstehen und Nachvollziehen durchaus sinnstiftend 
daran teilhaben. Dies allein schon deswegen, weil die jeweilige Situiertheit des Lesens 
unweigerlich einen neuen Text, eine neue Einsicht, eine neue Bedeutung oder Nuance 
mit sich bringt, sowie sie aber auch – gewollt oder ungewollt – die Sache weiterdenkt, 
unter Umständen gänzlich anders denkt. Gerade weil es sich letztlich um einen gemein-
samen oder zumindest um einen verbunden-reziproken Denkweg handelt, sei es erlaubt, 
hin und wieder die Wir-Form zu verwenden.



	

I. � Geschichtlichkeit einer philosophischen 
Traumvergessenheit

Eine Hinführung

1.  � Am Anfang war die Spaltung: die bereits im Mythos vollzogene 
Trennung und Degradierung des Traums

Autor:innen wie Stefan Niessen setzen die Trennung zwischen Traum und 
Wirklichkeit und die darin vollzogene Degradierung des Traums in der Neu-
zeit an, genauer bei Descartes und der Philosophie der Aufklärung.13 Gewiß 
geschieht mit der Neuzeit eine zuvor nicht dagewesene Autorisierung der 
Vernunft, genauer der instrumentellen Vernunft, mit deren Souveränität ein 
Reich des Welterlebens gestiftet wird, in der jene als irrational gebrandmark-
ten Erfahrungsweisen keinen Platz mehr haben. Sie werden jedoch nicht nur 
ausgeschlossen sein, sondern zudem als ein Außen fungieren, welches das 
Reich der vernünftigen Erfahrung zuallererst abzustecken hat. Wir werden 
uns noch genauer damit beschäftigten. Und doch scheint es mir missverständ-
lich, gleichsam problematisch zu sein, jene Praktiken und Mechanismen, die 
zur Ausdifferenzierung, zur ontologischen wie auch epistemologischen Her-
absetzung des Traums führten, allein und ›ursprünglich‹ in der Neuzeit, 
zumal allein in der europäischen Neuzeit anzusiedeln. Es ist durchaus mög-
lich (wie dies auf eindringliche Weise Horkheimer und Adorno unternommen 
haben), die Anfänge der Aufklärung bereits in der Antike, genauer im Mythos 
zu erforschen14 und nachzuweisen, inwiefern die besagte Differenzierung und 
Herabsetzung schon in der Antike – und zwar nicht nur in der altgriechi-
schen – in ihren Ansätzen vollzogen bzw. ihr Vollzug zumindest gestiftet 
war. Bevor ich zu den Gründen und Ausführungen komme, die mir solch eine 
Annahme erlauben, sei vielleicht doch zuerst das Gegenteilige ausgeführt, 
nämlich die recht verbreitete Auffassung, wonach die magisch-mythologische 
Welt der Antike die Differenz von Traum und Wirklichkeit noch nicht gekannt 
habe, dass es sich hier vielmehr um das Kontinuum einer einzigen Welter-
fahrung gehandelt haben müsse. Man sehe dem Mythos grundsätzlich nicht 
an, so postuliert etwa Binswanger, »ob er einem Traum oder einem Gesche-

13	 Stefan Niessen: Traum und Realität. Ihre neuzeitliche Trennung, 1993, S. 150 ff.
14	 Max Horkheimer u. Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, 2004, S. 9 ff., vgl. 

dazu Murat Ates: Philosophie des Herrschenden, 2014, S. 32 ff.



	 20	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

hen in der äußeren Welt entstammt, so verwischt sind bei den Griechen die 
Grenzen zwischen dem inneren Erlebnisraum, dem äußeren Geschehensraum 
und dem kultischen Raum. Das rührt daher, dass das Subjekt des Traumbil-
des, das Subjekt des kosmischen Geschehens und das Subjekt der kultischen 
Aussage ein und dasselbe ist.«15 In seiner Phänomenologie der Wahrnehmung 
beschreibt in ähnlicher Weise auch Merleau-Ponty die mythische Welt als 
eine diesbezügliche Undifferenziertheit, als den Fluss einer Wahrnehmung, 
der den Traum miteinschließe, mit sich gleich setze: Die Menschen »verlassen, 
in ihrer mythischen Welt lebend, nie diesen existenziellen Raum, und eben 
daher gelten ihnen die Träume ebenso viel wie Wahrgenommenes« (PhW 331). 
Der mythologische Mensch habe es abgelehnt, so wiederum Eric Dodds, »das 
Attribut der Realität nur einer dieser beiden Welten zuzusprechen und die 
andere [den Traum] als bloße Illusion zu übergehen« (Dodds 55). Wenn man 
nun jener sich in all diesen Sätzen mehr oder weniger explizit ausdrückenden 
Grundannahme folgt, wonach eben die mystisch-mythologische Erfahrung 
von Welt keine kategorische Unterscheidung von Traum und Nicht-Traum 
vollzogen habe, findet man sich auch schon bald in einer daraus resultieren-
den Folgethese. Diese besagt, dass der antike Ursprung des »theoretischen 
Menschen« (KSA1, 12), der sich vom Mythos abwendet und die Etablierung 
einer rational geordneten bzw. zu ordnenden Realität sucht, sich dabei not-
gedrungen vom Traum abwenden muss. Man könnte diese Folgethese auf den 
einfachen Satz herunterbrechen: Die Abkehr vom Mythos ist die Abkehr vom 
Traum. Denn es ist der traumhafte Grundcharakter des Mythos, dass er nicht 
in der Lage sei, das Oneirische auszuschließen, welche seine Irrationalität 
charakterisiert. Gerade von diesem Schlummer habe sich die in den Anfän-
gen befindliche theoria losreißen müssen. Wie dies der Adorno-Schüler Her-
bert Schnädelbach pointiert ausbuchstabiert: »Die Tradition der Metaphysik 
nimmt seit Heraklit und Parmenides die Träume als Hinweis darauf, daß die 
erste Aufgabe des Denkens in der Grenzziehung zwischen Sein und Nicht-
sein, Sein und Schein, Realität und Fiktion besteht, denn ohne sie gibt es keine 
wahre Erkenntnis. Wichtig ist, daß bei allen Abgrenzungsversuchen das aus 
dem Wahren Ausgegrenzte negativ bestimmt ist: das Irreale bemißt sich am 
Realen und nicht umgekehrt.«16 So stiftet sich mit der Abkehr vom Mythos 
nicht nur zuallererst eine genuine Trennung, sondern die Träume werden zu 
»Phänomenen minderen Rechts, denn sie haben sich vor der Instanz ›Wirk-
lichkeit‹ zu rechtfertigen und nicht umgekehrt.«17

15	 Ludwig Binswanger: Wandlungen in der Auffassung und Deutung des Traums, 1928, 
S. 118.

16	 Herbert Schnädelbach: Vorwort in: Jens Heise: Traumdiskurse, 1989, S. 11.
17	 Ebd. S. 9.



	 Am Anfang war die Spaltung	 21

Wir sehen, auch wenn uns das noch nicht ausreicht, dass in dieser von 
Autor:innen wie Schnädelbach ausformulierten Position der Ursprung der 
Differenz nun bereits entschieden vordatiert wird, nämlich beim Übergang 
vom Mythos zu den Vorsokratikern einsetzt, wonach sich dieser im Laufe 
der antiken Philosophie nochmals verfestigen und dabei den Traum gänzlich 
als das Irreale, als Schein und Fiktion bestimmen wird. Unabhängig von der 
Frage einer geschichtlichen Situierung der Differenz werden wir sehen, dass 
dieser Prozess sich keineswegs, wie Schnädelbach vorgibt, einseitig, sondern 
vielmehr reziprok entwickelt: Das Reale wird sich durchaus auch in umge-
kehrter Weise am Irrealen zu messen haben, indem es nämlich gerade die 
Negativität des Irrealen ist, welche das Positive der Wirklichkeit demarkiert. 
Doch bleiben wir, bevor wir diese Reziprozität und überhaupt das Verhält-
nis der anfänglichen theoria zur Traumerfahrung (insbesondere mit Sokrates 
und Platon einerseits und Aristoteles anderseits) bedenken wollen, zunächst 
noch bei der vorherigen Frage: Woher rührt die Gewissheit, dass die magisch-
mythologische Einstellung die Differenz zwischen Traum und Wirklichkeit 
nicht gekannt bzw. nicht derart entschieden gesetzt haben soll, wie wir sie 
dann scheinbar erst bei den Vorsokratikern und letztlich mit der von Platon 
inaugurierten Schulphilosophie vorfinden? Als Beleg für die Abwesenheit 
der Differenz rekurriert etwa Dodds auf Quellen altgriechischer Literatur, 
vornehmlich auf die homerische Dichtung. Infolge einer weitläufigen Studie 
dieser geht er davon aus, dass eine Art objektive Gleichsetzung vorliege: »Bei 
der Mehrzahl ihrer Traumbeschreibungen behandeln die homerischen Dich-
ter das [oneirische] Geschehen so als ob es ›objektive Wirklichkeit‹ wäre« 
(Dodds 57). Nietzsche hingegen, der aufgrund seines Studiums und später sei-
ner Professur der klassischen Philologie ein ausgezeichneter Kenner der anti-
ken Lebenswelten war, glaubt, das Fehlen der Differenz in der alltäglichen 
Wahrnehmung selbst aufzeigen zu können. In seinem Text Über Wahrheit und 
Lüge im außermoralischen Sinne, den er zur Zeit seiner Basler Professur für alt-
griechische Philologie verfasste, heißt es: 

Der wache Tag eines mythisch erregten Volkes, etwa der älteren Griechen, ist 
durch das fortwährend wirkende Wunder, wie es der Mythos annimmt, in der 
That dem Traume ähnlicher als dem Tag des wissenschaftlich ernüchterten 
Denkers. Wenn jeder Baum einmal als Nymphe reden oder unter der Hülle eines 
Stieres ein Gott Jungfrauen wegschleppen kann, wenn die Göttin Athene selbst 
plötzlich gesehen wird, wie sie mit einem schönen Gespann in der Begleitung 
des Pisistratus durch die Märkte Athens fährt – und das glaubte der ehrliche 
Athener –, so ist in jedem Augenblicke, wie im Traume, alles möglich, und 
die ganze Natur umschwärmt den Menschen, als ob sie nur die Maskerade der 



	 22	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Götter wäre, die sich nur einen Scherz daraus machten, in allen Gestalten den 
Menschen zu täuschen.18 

Jeder Augenblick alltäglicher Wahrnehmung habe sich gerade durch jenes 
Charakteristikum ausgezeichnet, das wir (retrospektiv gesprochen) als das 
Wesentliche des Traums ansehen würden: ein unberechenbarer Möglichkeits-
raum, dessen Metamorphosen keine Grenzen kennen, in der sich das Wahr-
genommene jederzeit in ein völlig anderes verwandeln kann. Mit den für uns 
märchenhaft anmutenden Deskriptionen möchte Nietzsche nicht zuletzt dar-
auf aufmerksam machen, dass wir es – wie es später Walter Benjamin auf den 
Punkt bringen wird – mit einer Geschichte der Wahrnehmung zu tun haben.19 
Was der gegenwärtige Mensch (und zwar zu allen Zeiten der Geschichte) 
völlig naiv als die einzig wahre Weise der Wahrnehmung annimmt, ist das 
›Produkt‹ seiner Zeit, welche sich wiederum durch eine geschichtliche Ent-
wicklung konstituiert hat. Unsere alltäglich selbstverständliche Wahrneh-
mung(-sweise) in all ihren Akten, Perspektiven, Formen, Farben, Berührun-
gen, Bewegungen und schließlich den bedeutungsgeladenen Apperzeption 
sind keineswegs absolut gültig, sondern genealogisch bedingt, gestiftet, sedi-
mentiert. Was gestern erwartungsgemäß wahrgenommen wurde, erscheint 
heute geradezu lächerlich, und so wird die aktuelle Wahrnehmungsweise 
von einer späteren Epoche belächelt und für sie unverständlich sein. Es fällt 
uns jedenfalls in der Tat höchst schwer, ja es erscheint geradezu unmöglich, 
die über die Jahrtausende hinweg geschärfte Brille einer »theoretischen Ein-
stellung« (Hua6, 326), die uns quasi auf die Augen eingewachsen ist, einfach 
abzulegen, um auch nur annähernd nachzuvollziehen, wie die Dinge und die 
Welt in der Antike wohl wahrgenommen wurden.

Was nun die (wie wir gesehen haben auch von Nietzsche vertretene) These 
betrifft, wonach die ›Alten‹ in ihrer mythologischen Welteinstellung ver-
weilend den Traum von ihrer Alltagswirklichkeit nicht trennten, ihnen das 

18	 KSA1, 887 f. Vgl. dazu auch die Stelle in der Morgenröthe: »Wir verstehen nicht mehr 
ganz, wie die alten Menschen das Nächste und Häufigste empfanden, – zum Beispiel den 
Tag und das Wachen: dadurch, dass die Alten an Träume glaubten, hatte das wache Leben 
andere Lichter […] Alle Erlebnisse leuchteten anders, denn ein Gott glänzte aus ihnen; 
alle Entschlüsse und Aussichten auf die ferne Zukunft ebenfalls: denn man hatte Orakel 
und geheime Winke und glaubte an die Vorhersagung. »Wahrheit« wurde anders emp-
funden […] Wir haben die Dinge neu gefärbt, wir malen immerfort an ihnen, – aber was 
vermögen wir einstweilen gegen die Farbenpracht jener alten Meisterin! – ich meine die 
alte Menschheit« (KSA3, S. 495).

19	 »Innerhalb großer geschichtlicher Zeiträume verändert sich mit der gesamten Daseins-
weise der menschlichen Kollektiva auch die Art und Weise ihrer Sinneswahrnehmung« (Wal-
ter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, 1963, S. 14).



	 Am Anfang war die Spaltung	 23

Phantastische gleichermaßen Alltag war wie der Alltag phantastisch, so 
wurde diese These nicht nur im Kontext des alten Griechenland behauptet, 
sondern gleichermaßen auch für andere antike Kulturen angewendet. Wir 
finden etwa bei Annette Zgoll, die sich intensiv mit dem alten Mesopota-
mien auseinandersetzte, ähnliche Beschreibungen, wonach eine Begegnung 
im Traum ebenso als real gegolten habe wie eine Begegnung im Wachen: 
»[E] in Traum ist in mesopotamischer Sicht nicht weniger real als Erlebnisse 
im Wachzustand; er ist auch mehr als nur eine Mitteilung und eine Zusage. 
Im Traum geschieht schon eine erste tatsächliche Begegnung, welche die feste 
Gewißheit gibt, daß weitere Begegnungen […] möglich werden.«20 Traum und 
Wachen sind verwoben, greifen ineinander über und stellen somit eine kon-
tinuierliche Welt dar. In der Tat werden wir bei der Lektüre einer Erzählung 
wie des Gilgameš-Epos, insofern wir solche Erzählungen als Beleg oder zumin-
dest als Indiz für die damalige Wahrnehmungsrealität heranziehen dürfen, 
staunen, in welch immensem Möglichkeitsraum und phantastischer Offen-
heit sich das alltägliche Geschehen des alten Mesopotamien abgespielt haben 
muss. Dem interkulturellen Ansatz folgend könnten wir sicherlich weitere 
Hinweise dafür finden, dass in der ›vor-theoretischen‹ Zeit – also die Zeit vor 
dem Einbruch dessen, was Jaspers einmal die »Achsenzeit« nannte21 – das 
Traumerleben als solches nicht abgesondert, sondern Teil einer allgemeinen 
Wirklichkeit und Wirkmacht war. Man könnte hierfür etwa als weiteres Bei-
spiel die ›bösen Träume‹ heranziehen, wie sie uns aus den ältesten schrift-
lichen Überlieferungen, sowohl aus den altindischen Veden als auch aus alt-

20	 Annette Zgoll: »Grenzerfahrungen. Eine Typologie des epischen Helden anhand 
antiker mesopotamischer Quellen«, in: Saeculum. Jahrbuch für Universalgeschichte 59, 
2008, S. 13; vgl. dazu auch ihre Monographie: Annette Zgoll: Traum und Welterleben im 
antiken Mesopotamien. Traumtheorie und Traumpraxis im 3.–1. Jahrtausend v. Chr. als Hori-
zont einer Kulturgeschichte des Träumens, 2006. 

21	 Karl Jaspers: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, 1957, 14 ff. Jaspers versucht 
darzulegen, dass sich um ca. 800 bis 200 v. u. Z. an unterschiedlichen Orten der Welt 
(genannt werden vor allem Indien, China und Griechenland) unabhängig voneinander 
und doch gleichursprünglich ein gewisses reflexives Denken mit ihren Grundkategorien 
entwickelt habe. Georg Stenger hat diese Theorie erweitert, indem er aufzuzeigen ver-
mochte, dass es in der Geschichte mehrere und unterschiedlich gelagerte »Achsen« gab 
(Georg Stenger: Philosophie der Interkulturalität. Erfahrung und Welten, 2006, S. 30 ff.). Eine 
ausführliche Diskussion der Achsenzeittheorie fand zuletzt in der Zeitschrift Polylog statt 
(Theorien der Achsenzeit, Polyog 38, 2017). Auf diese Diskussion kann ich hier leider nicht 
im Detail eingehen, möchte jedoch zumindest den von Franz Martin Wimmer ausformu-
lierten Standpunkt unterstreichen: »Eine Weltgeschichte der Philosophie müsste mehr 
berücksichtigen als nur die achsenzeitlichen Ursprünge, sie dürfte aber jedenfalls nicht 
weniger beinhalten« (Franz M. Wimmer: Interkulturelle Philosophie. Eine Einführung, 2014, 
S. 42). 



	 24	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

ägyptischen Schriften bekannt ist. Namentlich in den Rigveden (Rig VIII 47; 
X 36) wurde den ›bösen Träumen‹ (duṣvapnya: duṣ = böse, svapna = Traum) 
eine Wirkmacht zugesprochen, die in der Lage war, großes Elend herbei-
zuführen. Es handelte sich dabei offenbar nicht um eine Art prophetischen 
Traum, sondern vielmehr um ein oneirisches Geschehen, das sich auf den 
gesamten Erfahrungshorizont auszudehnen vermochte. Das Elend, welches 
durch das duṣvapnya bewirkt werden konnte, war also nicht auf eine abge-
sonderte Traumerfahrung beschränkt, sondern expandierte in den Alltag des 
Wachlebens. So finden wir dementsprechend in den selbigen Veden Sprüche 
und Gebete, welche Uṣas, die Göttin der Morgenröte, darum bitten, den bösen 
Traum an das Ende der Erde, zum Halbgott Trita Āptye zu bringen, ihn dort 
zu fixieren, sodass er den Alltag der Gemeinschaft nicht länger bedrohen 
kann.22 Die genaue Beschreibung solcher Gebete lässt vermuten, dass es den 
Menschen damit durchaus ernst, dass ihnen duṣvapnya eine reale Bedrohung 
war. Im alten Ägypten hingegen wurden die bösen Träume als derart schä-
digend angesehen, dass man zwar Maßnahmen zu ihrer Abwehr festgehal-
ten hat, jedoch nicht den Inhalt solcher Träume. Allein das Aufschreiben 
des bösen Traums galt bereits als eine Gefahr. Nur dank entgegenwirkender 
Rituale und apotropäischer Materialien soll es ihnen möglich gewesen sein, 
solche Träume abzuwehren.23 Wir sehen jedenfalls auch in diesem Kontext, 
wie der Traum als eine in den Alltag eingreifende Wirkmacht erlebt wurde. 

Ohne es an dieser Stelle weiter ausführen zu müssen, könnte also aufgrund 
diverser antiker Überlieferung aufgezeigt werden, inwiefern (und dies eben 
nicht nur im alten Griechenland) die oneirische Erfahrung unmittelbar in 
die diurnale Erfahrung eingeflossen sein muss, und zwar derart, dass man 
geradezu glauben möchte, es hätte hier keine Differenz zwischen Traum- und 
Wachwelt gegeben. Nur scheint mir diese Annahme einer fehlenden Diffe-
renz bei näherer Betrachtung schwer haltbar zu sein. Ich möchte gewiss 
nicht bestreiten, dass die älteren Wahrnehmungsweisen und Erfahrungs-

22	 Vgl. dazu Emil Abegg: »Indische Traumtheorie und Traumdeutung«, in: Études 
asiatiques: revue de la Société Suisse-Asie / Asiatische Studien: Zeitschrift der Schwei-
zerischen Asiengesellschaft 12 (1–4), 1959, S. 21 ff.; sowie Dorothy Figueira: »Dream in 
Ancient Indian Literature and Philosophy«, in: Bernard Dieterle u. Manfred Engel (Hg.), 
Theorizing the Dream/Les savoirs et théories du rêve, 2017, S. 43–58.

23	 Vgl.: Kasia Szpakowska: »Through the Looking Glass: Dreams in Ancient Egypt«, 
in: Kelly Bulkeley (Hg.): Dreams and Dreaming. A Reader in Religion, Anthropology, History, 
and Psychology, 2001, S. 29–43; Kasia Szpakowska: Behind Closed Eyes. Dreams and Night-
mares in Ancient Egypt. Swansea 2003; Kasia Szpakowska: »The Open Portal. Dreams and 
Divine Power in Pharaonic Egypt«, in: Scott B. Noegel (Hg.): Prayer, Magic, and the Stars 
in the Ancient and Late Antique World, 2003, S. 111–124.



	 Am Anfang war die Spaltung	 25

horizonte – welche noch nicht durch die (auf theoretischen Kategorien und 
Modellen basierenden) Ordnungsschemata (vor-)strukturiert waren – eine 
immense Weite und Spielraum an Möglichkeiten bedeutet haben müssen. Im 
Guten wie im Schlechten scheint sich der Mythos durch eine weitaus leben-
digere Dimension der Erfahrung auszuzeichnen. Wir können ferner davon 
ausgehen, dass vieles von dem, was später (vor allem in den abendländischen 
Traditionen) als ›traumhaft‹ oder ›irreal‹ aus einer rationalen Wirklichkeit 
ausgeschlossen werden sollte, hier durchaus noch als ›Normalität‹ gegol-
ten hat. Allein dass der Traum nicht minder von den Göttern gesandt bzw. 
von diesen geschaffen war, wie das Wachleben,24 scheint doch deutlich vor 
Augen zu führen, wie sehr wir es hier mit grundlegend anderen Ontologien 
zu tun haben. Und doch scheint es mir in den Überlieferungen auch eklatante 
Hinweise zu geben, die wir nicht so einfach überlesen können. Sie sprechen 
dafür, dass die Erfahrungsmodi keineswegs einfach nivelliert auf einer Ebene 
standen, sondern dass es doch auch eine deutliche Differenz gegeben haben 
muss, und zwar derart, dass darin der Traum bereits degradiert war. Ich 
möchte hier weniger auf historizistisch-spekulative Diskussionen eingehen 
als vielmehr auf eine simple Praxis hinweisen, die uns doch offenlegt, dass 
die Trennung zwischen Traum und Wirklichkeit schon im Mythos ansetzte, 
dass die Grenze, mag sie auch porös(er) gewesen sein, längst gezogen war. Ich 
meine damit die allseits verbreite Praxis einer Traumdeutung bzw. -mantik, 
von denen auch alle der oben erwähnten literarischen Quellen zeugen. Wir 
lesen etwa gleich auf der ersten Tafel des Gilgameš-Epos, wie Mutter Ninsun 
darum gebeten wird, die von den Göttern an Gilgameš gesandten Träume 
zu deuten.25 In Homers Ilias wie auch der Odyssee hängt oft das gesamte 
Schicksal des weiteren Geschehens davon ab, ob ein Traum richtig gedeutet 
wird oder nicht. Die Deutung im zweiten Buch der Ilias etwa, die Agamem-
non glauben lässt, der Traum verkünde ihm die Eroberung der Stadt Troja, 
erweist sich als eine tragische Fehldeutung bzw. als eine Irreführung von 
Zeus (Ilias 2, 29–30). In Homers Odyssee hingegen träumt Penelope noch im 
Traum selbst auch dessen Deutung: Jener Adler, der zuvor den Gänsen den 
Hals bricht, erscheint im selben Traum noch einmal und meint, dass er ihren 

24	 So betont etwa Bernd Manuwald im Zuge seiner ausführlichen Studien zum Traum 
in der Antike, dass die diesbezügliche allgemeine Vorstellung des Mythos in dem Glau-
ben zusammengefasst werden kann, »daß der Traum etwas in irgendeiner Form ›Gott-
gesandtes‹ ist, jedenfalls etwas von außen Erregtes« (Bernd Manuwald: »Traum und 
Traumdeutung in der griechischen Antike«, in: Rudolf Hiestand (Hg.): Traum und Träu-
men, 1994, S. 22; vgl. dazu auch: Bernhard Büchsenschütz: Traum und Traumdeutung im 
Alterthume, 1868, S. 6 ff.). 

25	 Siehe die neue Übersetzung von Stefan M. Maul: Das Gilgamesch-Epos, 2005.



	 26	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

zukünftigen Gatten symbolisiere. Sie solle diesen Traum richtig verstehen, 
dass er nämlich den rivalisierenden Freier, die durch die Gänse symbolisiert 
sind, aus dem Weg räumen werde (Odyssee 19, 538–553). Laut den vielzitierten 
Studien von Büchsenschütz – die sich nicht nur auf literarische Erzählun-
gen wie die Homers, sondern auf unterschiedliche Quellen, wie etwa diverse 
Riten und Traumorakel beziehen – darf man annehmen, dass solche Traum-
divinationen und -deutungen im Volksglauben des alten Griechenland fest 
eingebettet waren, »und zwar nicht bloss als ein Aberglauben der grossen 
Menge, sondern in allen Kreisen der Gesellschaft als ein fester Glaube, dem 
sich selbst unter den gebildetsten und einsichtsvollsten Männern nur wenige 
zu entziehen wagten.«26 Die Relevanz der Traumdeutung im alten Ägypten 
können wir hingegen sehr deutlich dem ›Papyrus Chester Beatty‹ entneh-
men.27 Dieser Papyrus stellt eines der ältesten Traumbücher dar (vermutlich 
1780 v. u. Z.), in welchem nicht nur eine Typisierung von Träumen, sondern 
zumal ein Schlüssel zur Hand gelegt wird, wie die Träume adäquat zu deu-
ten sind.28 Auch die Überlieferungen des alten Indien, denken wir etwa an 
den vedischen Text des Aitareya-Āranyaka, beinhalten ausführliche Anwei-
sungen, wie gewisse Traumerscheinungen zu interpretieren sind, in diesem 
Fall, welche todbringenden Prophezeiungen sie beinhalten.29 Eine rege und 
detailgenaue Praxis der oneirischen Divination finden wir gleichermaßen 
auch im alten China.30 Es dürfte jedenfalls außer Frage stehen, dass in den 
›mythologischen Kulturen‹ der Antike die Traumdeutung eine zentrale Rolle 
gespielt hat. Solche Traummantik hat, obzwar ich in dieser Arbeit nicht eigens 
darauf eingehen werde, gewiss ihre eigene Geschichte, die bis in die Gegen-
wart reicht. Auf was ich an dieser Stelle allein hinaus möchte, sind die onto-
logischen Implikationen, die mit der Traumdeuterei einhergehen. Denn es 
sind gerade diese antiken Praktiken, die uns deutlich vor Augen führen, dass 

26	 Bernhard Büchsenschütz: Traum und Traumdeutung im Alterthume, 1868, S. 7. Vgl. 
dazu Ilias I, 63; II, 1 ff.; X, 496 f., sowie Odyssee IV, 795 ff.; VI, 13 ff.; XIV, 495; XIX, 535 ff., 568.

27	 Alan H. Gardiner: Hieratic Papyri in the British Museum. Third Series: Chester Beatty 
Gift, 1935.

28	 Für eine detaillierte Auseinandersetzung siehe die in Fußnote 23 angeführten Arti-
kel und Bücher von Kaisa Szpakowska.

29	 Aitareya-Āranyaka III 2.4.17, siehe: Max Müller: The Upanishads, Part 1, 1879, S. 262. 
Zur Traumdeutung im alten Indien siehe die Literaturangaben in den Fußnoten 22 und 
521.

30	 Siehe u. a: Robert K. Ong: The Interpretation of Dreams in Ancient China, 1985; Mao-
Tsai Liu: »Die Traumdeutung im alten China«, in: Asiatische Studien 16, 1963, S. 35–65; 
Marion Eggert: Rede vom Traum: Traumauffassungen der Literatenschicht im späten kaiser-
lichen China, 1993; Michael Lackner: Der chinesische Traumwald: Traditionelle Theorien des 
Traums und seiner Deutung im Spiegel der min-zeitlichen Anthologie ›Meng-lin hsüan-chieh‹, 
1985.



	 Die grelle Vernunft der Antike	 27

eine Spaltung von Traum und Wirklichkeit oder sagen wir vorsichtiger zwi-
schen dem Traum und einer ›eigentlichen‹ Erfahrungssphäre schon vollzo-
gen war: Dass der Traum als (mehr oder weniger kodifizierte) Verkündung 
einer Prophezeiung oder Prognose fungieren konnte, setzt notwendigerweise 
voraus, dass die Traumwelt von jener Welt, deren Zukunft ihre Deutungen 
vorauszusagen haben, genuin geschieden ist. Nur weil es auf ontologischer 
Ebene eine doch deutliche Differenz gab, kann die eine Sphäre sich überhaupt 
auf die andere beziehen. Oder um es noch formaler auszudrücken: Eine (wie 
auch immer geartete) Relation zwischen beiden ist nur möglich, solange sie 
voneinander getrennt sind. Die Traummantik verdeutlicht jedoch nicht nur 
solcherart eine bestehende Differenz, sondern sie verweist zumal auf eine 
Hierarchisierung, eine unilaterale Logik, wonach der Traum in letzter Instanz 
durch das Wachleben determiniert wird. Man deutet die Träume, um sich 
im Wachleben besser orientieren zu können, Unglück vorherzusehen, eine 
bessere Stellung in Beruf und Gesellschaft zu erlangen etc. Die Deutung der 
Träume haben also dem Wachleben zu dienen, was diesem wiederum einen 
ontologisch höheren Stellenwert zuschreibt. Indem nämlich der Traum die 
Zukunft der Alltagswirklichkeit zu prophezeien hat, und nicht umgekehrt, 
ist damit deutlich ausgesagt, welche der beiden Sphären die ›eigentliche‹ ist. 
Die rege Traumdeuterei etabliert sozusagen einen Wach-Zentrismus, während 
sie den Traum als Erfahrungsmodalität abwertet. Derart ist der Traum bereits 
im Mythos degradiert. 

Die in den Praktiken des Mythos vollzogene Spaltung und Degradierung 
des Traums musste somit vom »theoretischen Menschen« nicht mehr eigens 
erfunden werden, sondern er konnte daran anknüpfen, diese radikalisieren 
und vertiefen. Was sich mit dem Einbruch der Schulphilosophie ereignen 
wird, ist eine epistemologische Fundierung – oder wenn man so möchte: 
eine Instrumentalisierung jener abwertenden Differenz für die Zwecke einer 
neuen Ordnung unter der Herrschaft und Souveränität des logos. 

2. � Die grelle Vernunft der Antike: Der entzauberte Traum als 
Wahrnehmungsrest und Täuschung

Die bereits in den mantischen Praktiken des Mythos gezogene Trennlinie 
zwischen Traum und Wirklichkeit hat nicht nur die Herabsetzung der abge-
sonderten oneirischen Erfahrung zur Folge, sondern es hat zumal den Weg 
geebnet, um vom Mythos selbst abzurücken, diesen in das Reich des Traum-
haften zu verbannen. Man sehnte sich nach einer nüchternen Welt, die frei ist 
vom Oneirischen, von magischen, mythischen, göttergesandeten und somit 



	 28	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

vom Menschen letztlich unkontrollierbaren Kräften. Die neue Hoffnung – um 
paradoxerweise nicht sagen zu müssen: der neue Traum – bestand darin, eine 
Welt oder genauer einen Weltaufenthalt einzurichten, dem der Mensch Herr 
sein könnte. In den geschichtlich-genealogischen Untersuchungen von Husserl 
wird diese Abkehr vom Mythos als eine Transformation der »mythologischen 
Einstellung« hin zu einer »theoretischen Einstellung« beschrieben (Hua6, 
326 f.). Aufgrund fehlender interkultureller Kenntnisse (bzw. Interessen) 
konnte (bzw. wollte) Husserl in dieser Spätschrift jedoch nicht einsehen, dass 
jene »theoretische Einstellung« zur Welt als ein »kosmologisches Lebensinte-
resse« keineswegs auf die altgriechische Antike reduzierbar ist. Wir können 
an verschiedenen Orten ähnliche (wenn freilich auch nicht identische oder 
synchrone) Aufbrüche eines reflexiven Denkens beobachten, welche Jaspers 
eben jene berühmte These der »Achsenzeit« aufstellen ließ.31 Mit Blick auf 
die indischen Philosophien – um hier nur ein Beispiel aus der antiken Plura-
lität des Denkens zu nennen – sind Autor:innen wie Ram Adhar Mall nicht 
müde geworden, in Akribie aufzuzeigen, dass mit der postvedischen Periode 
im alten Indien nicht nur eine Vielzahl von metaphysischen und rationalen 
Strömungen entstanden sind, die dem altgriechischen Denken auf Augen-
höhe begegnen, sondern diese in gewissen Bereichen – etwa der Komplexi-
tät ihrer Syllogismen – gar übertreffen.32 Die Rede von einer ›kulturellen 
Geburtsstätte‹ des Denkens erscheint in der Tat höchst fragwürdig, zumal 
die Antike wie jede Epoche der Menschheit von einem regen inter-kulturellen 
Austausch geprägt, die jeweilige Kultur also keineswegs homogen, sondern 
hybrid und porös war, in einer ständigen Berührung zu anderen stand, vom 
Anderen her sich überhaupt erst Standpunkte entwickeln konnten. Wenn wir 
uns jedenfalls im Folgenden zunächst auf die kanonische Narration ›abend-
ländischer‹ Philosophiegeschichte fokussieren werden, dann nicht, um die 
interkulturelle Situation zu überspringen oder gar das Offensichtliche zu 
verleugnen, dass nämlich das Denken immer schon aus einem Dazwischen 
entspringt. Vielmehr wollen wir, gerade um die Interkulturalität des Traum-
Phänomens sowie auch das inter- bzw. transkulturelle Philosophieren über 
den Traum bedienen zu können, zunächst eine kritisch-dekonstruktivistische 
Lesart der abendländischen Erzählung verfolgen, um (zumindest punktuell) 
aufzeigen zu können, wie sich jene eingangs erwähnte ›Traumvergessenheit‹ 
der ›abendländischen Philosophie‹ zugetragen hat und schließlich im großen 
Freud’schen Rehabilitationsversuch münden sollte. Eine dekonstruktive bzw. 

31	 Siehe Fußnote 21.
32	 Ram Adhar Mall: Indische Philosophie. Eine interkulturelle Perspektive, 2015, S. 249 ff. 

Bzgl. der Kritik Malls an Husserls Eurozentrismus siehe ebd. S. 278 f.



	 Die grelle Vernunft der Antike	 29

dekonditionalisierende Lesart stellt somit nicht nur eine notwendige Vor-
bereitung für eine Phänomenologie des Traums dar: Die gesamte Bemühung 
dieser Untersuchung versteht sich als eine fundierte Vorarbeit für ein trans-
kulturelles Philosophieren über den Traum. Ich werde an gegebener Stelle 
nochmals darauf zurückkommen (siehe Kap. V.).

Was nun jene (Selbst-)Narration abendländischer Vernunft betrifft, so sollen 
es die Vorsokratiker des alten Griechenland gewesen sein, die mit ihrer Frage 
nach der archê den Übergang vom Mythos zum Logos in die Wege leiteten. 
Dieser Weg war insofern dialektisch, als er einerseits nach einem vernünfti-
gen Ursprung oder Prinzip der Welt, also letztlich die Begründung und Ent-
faltung der Vernunft selbst suchte, doch diese anderseits nur durch Negation, 
d. h. durch Abgrenzung finden und errichten konnte. Wie wir mit Schnädel-
bach gesehen haben, meint dies die Setzung dessen, was nicht-vernünftig, 
nicht-wirklich, was nur Schein und Trug ist. Gerade diese Negativität soll nun 
der Traum verkörpern, der Traum als das Grundlose, das An-archische und 
somit das Irrationale par excellence. Um die vorsokratische Etablierung der 
Teilung zwischen Traum und Wirklichkeit (oder zumindest zwischen Traum 
und Wachen) aufzuzeigen, wird oft und gerne jener Name zitiert, der den logos 
ins Fließen gebracht haben soll: Heraklit. Es ist vor allem das Fragment B 89, 
welches hier herangezogen wird, in dem es heißt: »Die Wachenden haben 
eine gemeinsame Welt [ἕνα καὶ κοινὸν κόσμον], doch im Schlaf wendet sich 
jeder davon ab und seiner eigenen zu [εἰς ἴδιον ἀποστρέφεσθαι].«33 Dieser 
Satz wird, wie es eine solche, meiner Ansicht nach problematische Überset-
zung nahelegt, gerne dahingehend gedeutet, dass Heraklit gemeint habe, die 
Wachwirklichkeit sei eine allgemeine Welt, während der Traum eine ›indi-
viduelle Welt‹ des Subjekts bedeute. Man kann aus guten Gründen daran 
zweifeln, ob Heraklit tatsächlich das Konzept einer personalen Individuation 
vor Augen hatte, die in solch neuzeitlicher Manier den Traum aus sich selbst 
erdichten würde. Diese subjektivistische und individualistische Interpreta-
tion scheint mir doch eine äußerst anachronistische Lesart zu sein, die durch 
eine missverständliche Translation des Fragments begünstigt wird.34 Wollte 

33	 Die von mir leicht veränderte Übersetzung von Diels/Kranz lautet im Original: 
»Die Wachenden haben eine gemeinsame Welt, doch im Schlummer wendet sich jeder 
von dieser ab in seine eigene« (DK 95). Ich werde gleich, in Fußnote 34, eine weitere, wie 
mir scheint adäquatere oder weniger missverständliche Übersetzung vorschlagen.

34	 Abgesehen davon, dass in jenem Fragment mit Bezug auf den Schlaf ebenfalls von 
einer Welt (kosmos) die Rede ist und Welt im altgriechischen Sinne immer eine allge-
meine und keine individuelle Welt meinen kann, scheint es mir auch nicht naheliegend 
oder zumindest nicht zwingend zu sein, dass man das ἴδιον unbedingt als eine Art ›Ver-



	 30	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

man jedenfalls die gängige Übersetzung des Zitates unkritisch gelten las-
sen, dann wäre man in Folge dazu verleitet, anzunehmen, dass damit bereits 
bei Heraklit eine Entgöttlichung des Traums stattgefunden habe. Denn die 
Überzeugung des Mythos war es ja, dass der Traum, wie im Übrigen auch 
die Wachwelt, dem Menschen durch die Götter gegeben wird. Indem nun 
der Traum als solch eine äußere Gegeben-heit in das Innere des Subjekts als 
seine eigene Machenschaft verlagert wird, müsste er damit auch den Sta-
tus des Göttlichen verlieren und sich zu einer solipsistischen Schöpfung des 
›Individuums‹ reduzieren. Nur können wir anderen (überlieferten) Zitaten 
entnehmen, dass Heraklit derartiges nicht gemeint haben kann. Im Fragment 
B 67 heißt es: »Der Gott ist Tag [und] Nacht« (DK 99). Damit möchte Heraklit, 
entgegen des hier hineingelesenen Traumsolipsismus, doch vielmehr behaup-
ten, dass die diurnale und nocturnale (d. h. eben auch oneirische) Erfahrung 
ihren Ursprung in derselben Göttlichkeit hat, eine Gabe der Götter ist. Hera-
klit scheint hier vom Mythos nicht derart entfernt zu sein, wie man meinen 
möchte. Sein Standpunkt scheint vielmehr dem Achill beipflichten zu wollen, 
der gleich zu Beginn der Ilias sagt: »Denn auch der Traum kommt von Zeus« 
(Ilias I, 63). Angesichts weiterer Fragmente35 dürfen wir zwar annehmen, dass 
Heraklits dialektisches Denken eine deutlichere Differenz zwischen Tag und 
Nacht, zwischen Wachen und Träumen verfolgt haben muss, als es vielleicht 
in den Tiefen des Mythos der Fall war, doch er scheint die absolute Wahr-
heit nicht auf der einen Seite verortet und die andere zum völlig Subjektiven 
erklärt zu haben.

Dass man in der Auffassung des Traums sich weiterhin in der Nähe zum 
Mythos aufhielt, gilt nicht nur für Vorsokratiker:innen wie Heraklit, sondern 
auch noch für jenen Namen, der hier als eigentliche Zäsur gilt: Sokrates – der 

einzelung‹ lesen muss. Man kann ἴδιον durchaus auch im Sinne von ›Eigentümlichkeit‹ 
übersetzen (siehe Wilhelm Gemoll: Griechisch-Deutsches Handwörterbuch, 1937, S. 383). 
Insofern man ferner das κοινὸν als ›gewöhnlich‹ übersetzt (ebd. S. 444) würde der Satz 
des Heraklit vielmehr lauten: ›Die Wachenden haben eine gewöhnliche Welt, während 
die Schlafenden sich davon abwenden und sich einer eigentümlichen Welt zuwenden.‹ 
Diese Übersetzung dürfte, auch wenn sie für die geläufige Translation gewagt erscheinen 
mag, dem Zeitgeist der vorsokratischen Antike wohl eher entsprechen, als die individua-
listische Lesart, die bereits bei Heraklit das neuzeitlich autonome Ego gefunden zu haben 
glaubt. Außerdem sollten wir beim Zitieren des Fragments B 89 nicht außer Acht lassen, 
dass wir uns noch nicht einmal sicher sein können, ob das altgriechische Original in die-
ser Formulierung tatsächlich von Heraklit selbst stammt. Denn überliefert worden ist sie 
uns erst von Plotin, der 700 Jahre (!) nach ihm gelebt hat.

35	 Etwa das Fragment B 88, in dem Heraklit das Wachen und das Schlafen als Facetten 
desselben Prozesses beschreibt (DK 95). 



	 Die grelle Vernunft der Antike	 31

große Maieutiker, die »Hebamme« des logos (Thea 157d), der sich weigerte, 
seine Lehre aufzuschreiben, sondern diese von seinem Musterschüler Platon 
austragen, zur Welt bringen und überliefern lässt. Selbst also Sokrates, der in 
die abendländische Narration als der Anfang einer (zwar idealistischen) und 
doch vernünftig-systematischen Weltbetrachtung qua theoria eingehen wird, 
bewegt sich hinsichtlich der Frage des Traums zumindest streckenweise noch 
in den Überzeugungen des Mythos. Man kann jedenfalls schwer behaupten, 
dass (Platons) Sokrates jene uns von Homer bekannte Auffassung abgeschüt-
telt hätte, wonach der Traum Divinität und Divination bedeute. In den von 
Platon verfassten Dialogen36 tauchen immer wieder Gespräche auf, welche 
den sokratischen Glauben an eine göttliche Wahrsagung durch den Traum 
offenlegen. So meint etwa Sokrates gegenüber Kriton, der ihn eiligst aus dem 
Gefängnis retten möchte, dass er sich beruhigen solle, denn seine Hinrich-
tung morgen werde nicht stattfinden. Ein Traum habe ihm verraten, dass er 
erst drei Tage später sterben wird (Krit 44a ff.). Im Dialog Phaidon können wir 
hingegen lesen, dass ein Traum den Sokrates dazu verpflichtet habe, er möge 
mehr Kunst betreiben (Pha 60e).37 Diese Stellen machen unmissverständlich 
deutlich, dass Sokrates bzw. Platon sich dem mythologischen Traumverständ-
nis noch nahe gefühlt, ja dieses bisweilen reproduziert haben. Und doch ist 
dies nur die eine Seite der sprichwörtlichen Medaille. Auf der anderen fin-
det ein Abnabelungsprozess, eine deutlich kritische Distanznahme statt, die 

36	 Für weitere Besprechungen des Traums bei Platon siehe die ausführliche Arbeit 
von: Serafina Rotondaro: Il sogno in Platone: Fisiologia di una metafora. Loffredo,1998; sowie 
Murat Ates: »Oneiric Existence. (Re)Tracing the Phenomenon of Dreaming through Read-
ings from Plato and Nietzsche«, in: Bernard Dieterle u. Manfred Engel (Hg.): Le rêve du 
point de vue historique; 2019; Eric Robertson Dodds: Die Griechen und das Irrationale, 1970. 
David Gallop, »Dreaming and Waking in Plato«. In: John P. Anton (ed.), Essays in Ancient 
Greek Philosophy 1, 1971, 187–201; H.D. Rankin: »Dream-Vision as Philosophical Modifier 
in Platos’s Republic«. In: Eranos 62, 1964, S. 75–83;  Izydora Dambska: »Le problème des 
songes dans la philosophie des anciens Grecs«, in: Revue Philosophique de la France et 
de l’Étranger 86, 1961, S. 11–24; Giulio Guidorizzi, Il sogno in Grecia, 1988; James Redfield: 
»Dreams from Homer to Plato«, in: Archiv für Religionsgeschichte 15, 2013, S. 5–15; Joseph 
Barbera: »Sleep and Dreaming in Greek and Roman Philosophy«, in: Sleep Medicine 9, 
2008, S. 906–910; Bernhard Büchsenschütz, Traum und Traumdeutung im Alterthume. 1868.

37	 Nietzsche, dies sei nur am Rande erwähnt, liest in diesem überlieferten Traum des 
Sokrates einen großen Selbstzweifel des anfänglichen logos. Indem der Traum Sokra-
tes zur Kunst auffordert, so Nietzsche, scheint sich darin doch eine Kritik an der aske-
tisch-wissenschaftlichen Tätigkeit des Sokrates zu äußern: »Jenes Wort der sokrati-
schen Traumerscheinung ist das einzige Zeichen einer Bedenklichkeit über die Grenzen 
der logischen Natur: vielleicht – so musste er [Sokrates] sich fragen – [...] giebt es ein 
Reich der Weisheit, aus dem der Logiker verbannt ist? Vielleicht ist die Kunst sogar ein 
nothwendiges Correlativum und Supplement der Wissenschaft?« (KSA 1, 96; vgl. dazu 
auch KSA1, 544). 



	 32	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

sich gerade im Umgang mit der Mantik abzeichnet. Im Dialog Timaios erklärt 
etwa Sokrates, dass der Traum – neben anderen »niederen« Zuständen, wie 
diverse (Geistes-)Krankheiten – zwar wahre Prophezeiungen bzw. Prognosen 
beinhalten können, doch da »die Denkkraft gefesselt ist« (Tim 71e), obliege es 
nicht dem Traumseher selbst, diesen zu deuten, sondern allein der Vernunft: 
Es ist Aufgabe der Vernunft, »alle [im Traum] wahrgenommenen Bilder durch 
verständiges Nachdenken zu unterscheiden, um danach zu entscheiden, in 
wie weit und für wen sie etwas zukünftiges, vergangenes oder gegenwärtiges 
Gutes oder Schlimmes bedeuten« (Tim 72a). Es ist daher »vielmehr die Sache 
eines seiner Besinnung mächtigen und nicht die des in jenen wahnsinnarti
gen Zustand Geratenen und noch in ihm Befindlichen, die Erscheinungen, 
welche er gehabt, und die Worte, welche er gesprochen hat, zu deuten« (ebd.). 
In solchen Aussagen des Sokrates bzw. Platons sehen wir jedenfalls deutlich, 
dass über eine mögliche Wahrheit des Traums letztlich nicht der mystisch 
und mythisch Besessene, sondern die nüchterne Besonnenheit des Logos zu 
entscheiden hat. Platon lässt damit schon anklingen – wir werden dies an 
anderen Stellen noch viel deutlicher lesen –, dass der Traum einen an sich 
defizitären Modus menschlicher Existenz meint. Indem er sich gegenüber der 
Wahrsagerei der Traummantik wenn auch nicht ablehnend, so doch differen-
zierter ausdrückt, bereitet er den Weg vor, der eine weitgehende Sezession 
von der mythologischen Traumauffassung ermöglichen und stattdessen eine 
rein theoretische Erklärung anbieten soll. Diese Erklärungen – welche in 
Platons Werk bezeichnenderweise doch höchst selten vorkommen und auch 
dann nur mit wenigen Sätzen am Rande abgehandelt werden – bemühen sich 
allesamt den im Mythos (zwar bereits degradierten, jedoch) noch wirkmäch-
tigen Traum völlig zu depotentialisieren und ihn an die Peripherie der Erfah-
rung zu drängen. Inwieweit der Traum bei Platon im Wesentlichen die Stel-
lung des Unvernünftigen und Irrealen zugesprochen bekommt, können wir 
zunächst einem subtilen Sprachgebrauch, genauer einer von Platon oft ver-
wendeten Redewendung entnehmen, wonach etwas osper onar (ὥσπερ ὄναρ) 
d. h. ›wie ein Traum‹ sei. Wenn Platon eine Sache als osper onar bezeichnet, 
dann will er damit ausdrücken, es handle sich um eine suspekte oder trüge-
rische Angelegenheit. Im Symposium, um ein Beispiel zu geben, stellt etwa 
Sokrates seine eigene Weisheit in Frage, indem er zu seinem Gesprächspart-
ner sagt, diese sei »nur gering und manchem Zweifel unterworfen, wie ein 
Traum«.38 Hier wie auch an vielen anderen Stellen (siehe etwa Parm 164d; Pol 

38	 »ἡ μὲν γὰρ ἐμὴ φαύλη τις ἂν εἴη, ἢ καὶ ἀμφισβητήσιμος ὥσπερ ὄναρ οὖσα« (Sym 
175e.). Hier und an anderen Stellen (siehe etwa Pol 476c ff.; Parm 164d; Stat 277d) soll alles, 
was mit dem Traum adressiert oder diesem zugeordnet wird, herabgesetzt werden.



	 Die grelle Vernunft der Antike	 33

476c ff.; Pos 277d) soll alles, was mit dem Traum derart metaphorisch gleich-
gesetzt wird, zugleich gering, zweifelhaft und somit herabsetzungswürdig 
sein. Die abwertende Metapher des osper onar kann freilich nur deswegen 
funktionieren, weil Platon bereits im Voraus entschieden hat, dass der Traum 
an sich etwas Geringes und Falsches bedeutet. Wieso der Traum an sich eine 
inferiore, zugleich problematische und verwerfliche Erfahrungsweise dar-
stellen soll, können wir – in einem psychologistischen Sinne – vielleicht am 
deutlichsten dem neunten Buch der Politeia entnehmen. In dieser (hinsichtlich 
Platons Traumverständnis) kaum beachteten Passage trifft das Politische auf 
die oneirischen Tiefen der Verwerflichkeit. Wir befinden uns inmitten der 
Frage, wie der Despot in seinem tyrannischen Charakter beschrieben werden 
könne. Dabei demonstriert Sokrates eine entschieden lustfeindliche Haltung: 
Die tyrannische Person zeichne sich dadurch aus, dass sie ihren Begierden 
und Trieben nachgibt, statt sie durch Einsicht zu domestizieren (Pol 573c). An 
diesem Punkt kommt nun auch der Traum ins Spiel. Am Beispiel der nächt-
lichen Erfahrung meint Sokrates aufzeigen zu können, dass selbst moralisch 
beherrschte Personen die Konsequenzen eines Zustands kennen, in dem den 
Lüsten und Trieben freier Lauf gelassen wird: Wenn im Schlaf »der tieri-
sche und wilde Teil der Seele« aufbegehrt »und seine Treibe zu befriedigen 
sucht«, dann »erlaubt er [der Träumende] sich alle möglichen Dinge, weil 
er nun aller Scham und Vernunft los und ledig ist« (Pol 571c).39 Was sich in 
der Nacht des Traums abspielt, soll nun genau jener Vorgang sein, dem der 
Tyrannen am Tage unterliegt. In der Weise wie der Schlaf die Vernunft außer 
Kraft setzt und die niederen vom eros (ἔρως) beherrschten Triebe zügellos zum 
Vorschein bringt; in der Weise wie sich der Traum, von der Gewalt des eros 
durchwaltet, allerlei Frevel und Ungeheuerlichkeiten erlaubt, genauso wird 
der Tyrann eben auch in seinem Wachleben getrieben: Wie »im Traum, wird 
er sich [auch im Wachen] keiner greulichen Mordtat, keiner Gaumenbefriedi-
gung und keiner Schandtat enthalten« (Pol 574d). Indem sich das Wesen des 
Tyrannen als des »moralisch schlechtesten Menschen« dadurch bestimmt, 
dass »er wachend so ist, wie der vorhin Beschriebene im Traum war« (Pol 
576a), wird dadurch zugleich offenkundig, wie hier das Wesen des Traums 
bestimmt wird. Dieser zeichne sich eben durch die Abwesenheit eines morali-
schen Urteilsvermögens wie überhaupt jeglicher Verstandestätigkeit aus und 
biete dadurch den tyrannischen Trieben die Spielwiese. Um den Schlaf nicht 
völlig der Despotie eines unvernünftig-schamlosen Begehrens zu übergeben, 

39	 Vgl. dazu auch wenige Seiten später: »Eine heftige, wilde und unbändige Gattung 
von Begierden gibt es bei jedem von uns Menschen, wenn auch manche gar ordentliche 
Leute zu sein scheinen, und hiervon haben wir dem Gesagten zufolge den offenbaren 
Beweis in den Träumen« (Pol 572b).



	 34	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

empfiehlt Sokrates an dieser Stelle Schonkost und unterschiedliche Übungen, 
die man vor dem Einschlafen einhalten soll, damit man im Schlaf von den 
Lüsten nicht überwältigt werde. Das Ideal absoluter Nüchternheit wird dem-
entsprechend in einem Schlaf gesucht, der von keinem Traum befleckt wird. 

Anders als diese auf einem Triebleben basierende These (die wir, wenn 
auch anders gelagert, in der modernen Psychoanalyse wiederfinden wer-
den)40 zeugt von einer weniger psychologischen als vielmehr epistemologi-
schen Herangehensweise an den Traum eine beachtenswerte Bemerkung im 
Dialog Theaitetos. Verhandelt wird hier die Problemstellung, auf welche Evi-
denz sich Erkenntnis stützen darf und ob die Wahrnehmung solch eine biete. 
Die Art und Weise, wie Sokrates im Dialog das Oneirische einführt, könnte 
auf ersten Blick gar den Eindruck erwecken, dass der Traum hier auf Augen-
höhe mit dem Wachleben gebracht wird. Er stellt in einem unmittelbaren Ver-
gleich zur Frage, wie man sich denn überhaupt sicher sein kann, dass unser 
aktuelles Erleben kein Traum ist: »[W]as für ein Kennzeichen könnte man 
angeben, wenn einer [uns] fragte, jetzt und hier, ob wir nicht schlafen und 
alles nur träumen, oder ob wir wachen und wachend uns unterreden?« (Thea 
158b). Sein Gesprächspartner Theaitetos pflichtet dem in der Frage beschrie-
benen Schwierigkeit bei, indem er antwortet: »Wahrlich, Sokrates, es ist sehr 
schwierig, durch was für ein Kennzeichen man es [das Unterscheidungsmerk-
mal] aufzeigen soll. Denn es folgt ganz genau auf beiden Seiten [im Traum wie 
im Wachen] dasselbe. Denn was wir jetzt gesprochen haben, das können wir 
ebensogut im Traume zu sprechen glauben, und wenn wir im Traume über 
etwas zu sprechen meinen, so ist ganz wunderbar, wie ähnlich dies jenem 
ist« (ebd.). Die Dialogpartner scheinen sich also darüber einig zu sein, dass 
man der oneirischen Erfahrung die Realität nicht absprechen kann, dass man 
im Traum nicht minder davon überzeugt ist, dass all dies wirklich sei – eben 

40	 Obzwar hier Platon einen Kernaspekt dessen ausspricht, was die psychoanalyti-
sche Traumtheorie beschäftigen wird (siehe Kap. II), finden wir erstaunlicherweise in der 
Traumdeutung Freuds keinen unmittelbaren Bezug auf Platon. Soweit ich sehe, gibt es nur 
die eine Stelle, in der Freud im Zusammenhang einer Ethik im Traum zumindest andeu-
tet, jene Passagen der Politeia zu kennen: »Ich meine nur, jedenfalls hatte der römische 
Kaiser unrecht, welcher einen Untertanen hinrichten ließ, weil dieser geträumt hatte, 
daß er den Imperator ermordet. Er hätte sich zuerst darum bekümmern sollen, was die-
ser Traum bedeutete; sehr wahrscheinlich war es nicht dasselbe, was er zur Schau trug. 
Und selbst wenn ein Traum, der anders lautete, diese majestätsverbrecherische Bedeu-
tung hätte, wäre es noch am Platze, des Wortes von Plato zu gedenken, daß der Tugend-
hafte sich begnügt, von dem zu träumen, was der Böse im Leben tut« (GW II/III, S. 625). 
In seinen Selbstdarstellungen meint Freud jedenfalls mit Bezug auf Platon: »Auch wußte 
ich damals nicht, daß ich mit der Zurückführung der Hysterie auf Sexualität bis auf die 
ältesten Zeiten der Medizin zurückgegriffen und an Plato angeknüpft habe« (GW XIV, 
S. 49).



	 Die grelle Vernunft der Antike	 35

genauso wie man es gewöhnlich auch im Wachleben glaubt. Sokrates möchte 
damit jedoch keineswegs den Traum zur Wahrheit erheben, diesen mit der 
diurnalen Erfahrung gleichstellen, sondern im Gegenteil besteht seine Inten-
tion gerade darin, durch die Unwahrheit des Traums, die Wahrnehmung am 
Tage als Quelle der Erkenntnis zu diskreditieren. Denn unmissverständlich 
gibt Sokrates zu verstehen, dass der Traum an sich eine »Sinnestäuschung« 
ist (Thea 157e), was sogleich von Theaitetos unterstrichen wird: Man könne 
nicht bestreiten, dass die »Träumenden falsche Vorstellungen haben, wenn 
jene Götter zu sein glauben, die Flügel haben und sich im Traume als fliegend 
vorkommen« (Thea 158a f.). Das Argument lautet daher, weil der Traum an 
sich eine fälschlich geglaubte Wahrheit, also ein Irrtum ist, muss auch unsere 
aktuelle Wahrnehmung, insofern man davon ausgehen kann, dass auch sie 
ein Traum sein könnte, falsch sein und kann daher nicht als eine gültige Evi-
denz der Erkenntnis gelten. Doch wie kann Platon, der letztlich der Autor des 
Dialogs ist, so sicher sein, dass der Traum nicht (wie dies bei Heraklit offen-
bar noch möglich war und später noch deutlicher bei Sextus Empirikus mög-
lich sein wird)41 eine Wahrheit für sich beanspruchen kann, sondern stattdes-
sen das Falsche par excellence darstellen soll? Der Träumende selbst behauptet 
ja nicht, wie dies Sokrates auch eingestehen würde, dass seine Erfahrung 
eine Illusion wäre. Hätte sich also Sokrates dem epistemologischen Problem 
nicht auch auf umgekehrte Weise stellen müssen: Worin gründet eigentlich 
die Evidenz, dass der Traum ›falsch‹ und ›irrational‹ sei? Geht dem nicht jene 
Überzeugung voraus, wonach man unter dem Wahren und Rationalen eine 
widerspruchslose und kategorisierbare Ordnungsmatrix versteht, in welcher 
alles als seiend Vorgestelltes bestimmbar, identifizierbar und in definierba-
ren Relationen eingeordnet werden muss können? Dass sich der Traum noch 
weniger in solch eine Überzeugung einzwängen lässt als das Wachen, geht 
dem Argument stillschweigend voraus. Jedenfalls wird dem Traum keines-
wegs ein ontologisch gleichwertiger Status zuerkannt, wie es der prinzipielle 
Vergleich vorgibt, sondern er wird gegenüber der vernünftigen Wirklichkeit 
als deren antagonistischer Opponent in Stellung gebracht. Diese epistemolo-

41	 Im vierten Tropus des Sextus Empiricus heißt es: »Entsprechend dem Schlafen oder 
Wachen entstehen verschiedene Vorstellungen, da wir so, wie wir im Schlaf vorstellen 
und, wie wir wachend vorstellen, es nicht auch im Schlaf tun, so daß die Unwahrheit 
den Vorstellungen nicht schlechthin zukommt, sondern nur in bestimmter Beziehung, 
nämlich bezogen auf Schlafen oder auf Wachen. Mit Recht sehen wir also im Schlaf, was 
im Wachen unwirklich ist, weil es nicht schlechthin unwirklich ist; denn es existiert im 
Schlaf, ebenso wie das Wache existiert, auch wenn es im Schlaf nicht existiert« (Sex-
tus Empiricus: Grundriß der pyrrhonischen Skepsis, hrsg. Malte Hossenfelder, 2002, S. 115; 
siehe dazu den Artikel von: Roberto Polito, Sextus on Heraclitus on Sleep. In: Thomas Wie-
demann/Ken Dowden (Hg.), Sleep, 2003, S. 53–70).



	 36	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

gisch-ontologische Einordnung als das Andere der vernünftigen Wirklichkeit 
wird das Oneirische nicht mehr loswerden. In seinen Meditationes, die in der 
abendländischen Narration als Gründungstext der neuzeitlichen Philosophie 
kanonisiert sein wird – wir kommen darauf noch zurück (:43) – wird Des-
cartes gerade an diesem Punkt des platonischen Arguments ansetzen, diesen 
für die Neuzeit neu aushandeln, ausdehnen und dabei die hier angesprochene 
Problematik in mehrfacher Hinsicht radikalisieren.

Insofern die Frage, wieso wir uns überhaupt gewiss sein können, dass der 
Traum irreal sei, von Platon beantwortet wird, dann am ehesten noch in 
der Annahme, die oneirische Illusion entstehe als eine Art Rest der diurna-
len Wahrnehmung. Im Dialog Timaios finden wir jenen gern zitierten Satz, 
der einen glauben lassen möchte, dass Platon irgendwie vielleicht doch auch 
eine Theorie der Traumwahrnehmung versucht haben könnte: In der Nacht, 
wenn das perzeptive Vermögen (hier beschrieben im Element des Feuers) sich 
zurücknimmt, aufhört »Wahrnehmungen hervorzubringen«, dann führe die-
ser Prozess

den Schlaf herbei. Indem nämlich […] das Gebilde der Augenlider sich schließen, 
so halten sie die Gewalt des Feuers inwendig zurück, und dieses zerstreut und 
beschwichtigt sodann die Bewegungen im Inneren, so daß in Folge dessen Ruhe 
eintritt. Ist nun diese Ruhe in einem hohen Grade vorhanden, so entsteht ein 
nur wenig von Träumen getrübter Schlaf, sind aber einige stärkere Bewegungen 
zurückgeblieben, so bewirken diese, daß Traumerscheinungen, (welche der eige-
nen Natur dieser Bewegungen, sowie, der Orte, an denen sie zurückgeblieben 
sind, an Art und Zahl entsprechen,) sich im Inneren bilden und sodann nach 
dem Erwachen der Erinnerung auch äußerlich entgegentreten.«42

Auffallend ist, dass uns hier erneut jenes in der Politeia ausformulierte Ideal 
eines reinen Schlafs, der nicht vom Traum befleckt ist, entgegen tritt. Wäre 
die erwünschte Ruhe im Schlaf gegeben, würde es nicht zu Träumen kom-

42	 Die ganze Passage im griechischen Orginal: »ἀπελθόντος δὲ εἰς νύκτα τοῦ συγγε-
νοῦς πυρὸς ἀποτέτμηται: πρὸς γὰρ ἀνόμοιον ἐξιὸν ἀλλοιοῦταί τε αὐτὸ καὶ κατασβέν-
νυται, συμφυὲς οὐκέτι τῷ πλησίον ἀέρι γιγνόμενον, ἅτε πῦρ οὐκ ἔχοντι. παύεταί τε οὖν 
ὁρῶν, ἔτι τε ἐπαγωγὸν ὕπνου γίγνεται: σωτηρίαν γὰρ ἣν οἱ θεοὶ τῆς ὄψεως ἐμηχανήσα-
ντο, τὴν τῶν βλεφάρων φύσιν, ὅταν ταῦτα συμμύσῃ, καθείργνυσι τὴν τοῦ πυρὸς ἐντὸς 
δύναμιν, ἡ δὲ διαχεῖ τε καὶ ὁμαλύνει τὰς ἐντὸς κινήσεις, ὁμαλυνθεισῶν δὲ ἡσυχία γίγνε-
ται, γενομένης δὲ πολλῆς μὲν ἡσυχίας βραχυόνειρος ὕπνος ἐμπίπτει, καταλειφθεισῶν 
δέ τινων κινήσεων μειζόνων, οἷαι καὶ ἐν οἵοις ἂν τόποις λείπωνται, τοιαῦτα καὶ τοσαῦτα 
παρέσχοντο ἀφομοιωθέντα ἐντὸς ἔξω τε ἐγερθεῖσιν ἀπομνημονευόμενα φαντάσματα« 
(Tim 45δ f.).



	 Die grelle Vernunft der Antike	 37

men. Laut dieser wahrnehmungstheoretisch orientierten Passage entstehen 
die oneirischen Bilder durch eine Unruhe, welche die zurückgebliebene Per-
zeption von äußeren Dingen im Inneren fortsetzt. Genauer ströme das Licht 
der Wahrnehmung am Tage aus zwei Richtungen: von den Dingen zum Auge 
und vom Auge zu den Dingen und diese konstituieren in dieser Reziprozität 
das Wahrgenommene. Wenn sich die Augen (gemeint sind freilich alle Sinnes-
organe) mit dem Einschlafen verschließen, in sich zurücknehmen, müsste die 
Erfahrung eigentlich in der Ruhe ihres eigenen Lichts behaglich verweilen, 
wäre da nicht ein gewisser störender Rest, der vom Einströmen der äußeren 
Dinge und Orte noch übrig bleibt. Trotz des Einschlafens werden im Inneren 
durch die Bewegungen einer Unruhe jene verbliebenen Reste aufrechterhal-
ten, weiterhin ausgeströmt und erzeugen somit die Illusion eines Traums, der 
derart intensiv sein kann, dass er noch nach dem Erwachen erinnert wird. 
Wieso jedoch der Inhalt und Ablauf des Traums von dem des Wachlebens der-
art abweichen und seine eigenen Narrationen verfolgen kann, wird dadurch 
nicht geklärt. Ein paar Seiten später möchte Platon jedenfalls ein weiteres 
Mal festhalten, dass der »Schlaf […] nun einmal keinen Anteil an Vernunft 
und Einsicht hat« (Tim 71d).

Die knappen Ausführungen zum Traum im Timaios bieten – dem darin ver-
folgten wahrnehmungstheoretischen Ansatz nach – die Grundlage für die 
wohl umfangreichste Ausarbeitung zum Traum, die wir aus der griechischen 
Antike kennen: das Kapitel De insomniis (Περὶ Ἐνυπνίων) in der Parva Natu-
ralia des Aristoteles.43 Der durch den Platonischen Logos ansatzweise ent-
mythologisierte Traum wird bei Aristoteles gänzlich von der Autorität einer 
im Wachleben operierenden Vernunft betrachtet, definiert und hinter die 
Schranken des Wahren, in das Reich der reinen Täuschung verwiesen. Dem-
gemäß beginnt Aristoteles seine Abhandlung geradewegs mit einer Abgren-
zung, mit einer negierenden Setzung, nämlich mit dem, was die Traumer-
fahrung nicht sei und niemals sein könne: Sie ist weder echte Wahrnehmung 
noch entspringt sie dem Denken (Pn 458b9). Wahrnehmung und Denken, wel-

43	 Bei den Parva Naturalia handelt es sich um eine Reihe von Vorlesungen, die Aris-
toteles – wie er selbst an mehreren Stellen andeutet (Pn 436a; 459a15) – nach dem Ver-
fassen von De Anima (›Über die Seele‹) gehalten haben muss, vermutlich während seines 
zweiten Aufenthalts in Athen in den Jahren 335–322 v. u. Z. So setzt die Parva Naturalia 
zunächst bei der Frage an, welche Affektionen und Tätigkeiten dem beseelten Wesen 
zugeschrieben werden können (Pn 436a). Nach Ausführungen über die Wahrnehmung 
und über Gegenstände der Wahrnehmung sowie über die Erinnerung und das Gedächt-
nis stellt sich Aristoteles schließlich die Frage, wie mit jener widerspenstigen Traumer-
fahrung umgegangen werden soll, welche sich in die theoretische Konzeption nicht ohne 
weiteres integrieren lässt, ja den Formen der Konzeption widerstrebt, sich ihnen entzieht.



	 38	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

che für die Konstitution von Erfahrung zentrale Termini sind, sollen streng 
genommen allein für das nüchterne Wachleben gelten. Und damit beginnt 
gleichsam das Dilemma: Die gesamte Abhandlung liest sich als ein Ringen des 
Aristoteles, der auf der einen Seite den absonderlichen Traum zugunsten einer 
denkerisch geordneten (Wach-)Wahrnehmung aus deren Reich verdrängen, 
sie von ihm reinigen möchte. Doch anderseits kann er unmöglich die Existenz 
oneirischer Erfahrung leugnen und versucht daher eine dem Logos entspre-
chende theoretische Erklärung zu liefern, welche die Entstehung des Traums 
klären, aber zugleich auch erklären soll, warum dieser eigentlich überflüssig 
oder nicht weiter beachtenswert ist. Auch wenn er seinen Lehrer Platon nicht 
direkt zitiert, orientiert er sich hierbei an jener im Timaios ausformulierten 
These einer Rest- bzw. Quasi-Wahrnehmung, die er um weitere physiologi-
sche wie auch psychologische Behauptung erweitern und schließlich einen 
Begriff einführen wird, der bis heute den Traumdiskus bestimmt: die Phan-
tasie. Nehmen wir hierfür als Zitat die vielleicht kürzeste und zugleich poin-
tierteste Definition, die uns Aristoteles gibt. Sie lautet: »[A]ls Traum bezeich-
nen wir die Vorstellung [φάντασμα], die während des Schlafs erscheint« (Pn 
459a20, vgl. 462a16). Der Traum besteht also im Wesentlichen aus dem Phan-
tasma (φάντασμα), welches hier als ›Vorstellung‹ übersetzt wurde. Wenn dem 
so sein soll, dann stellt sich naheliegenderweise die Frage, auf welchen Sach-
verhalt bzw. Prozess der hier zentral verwendete Begriff des Phantasma – 
welcher seine etymologische Nähe zum Phainomena hat44 – im Genaueren 
hinweist. Das Phantasma muss, gerade wenn es den Traum begründen soll, 
von der geordneten Wahrnehmung (während des Wachens) grundverschie-
den sein und doch, so Aristoteles, müsse es irgendwie durch das zur Wahr-
nehmung fähige (Seelen-)Organ ermöglicht werden. Die Beschreibung besteht 
darin, dass das Wahrnehmungsorgan – vermittelt durch die Sinne – nicht 
nur die aktuell von außen einströmenden Dinge rezipiert bzw. perzipiert, 
sondern es bleibt auch insofern aktiv, als es die Dinge selbst dann vor sich 
hat – sich ›vorstellt‹ –, wenn das Objekt selbst wieder aus dem Wahrneh-
mungsfeld verschwunden ist. Zur Veranschaulichung bringt Aristoteles in 

44	 Beide Termini werden durch die Vorsilbe Pha bestimmt. Sowohl im Zusammenhang 
von Phainomena als auch Phantasma verweist das Pha auf das Verb phaino (φάίνω) im Sinne 
von Erscheinen-lassen, Ans-Licht-bringen, Das-sich-Zeigen-von-Etwas (vgl. Wilhelm 
Gemoll: Griechisch-Deutsches Handwörterbuch, 1937, S. 777). Beide beziehen sich also auf ein 
Erscheinendes. Wie wir den weiteren Ausführungen des Aristoteles gleich entnehmen 
werden können, liegt der semantische Unterschied zwischen Phainomena und Phantasma 
in einer bestimmten zeitlichen Verzögerung oder Verdopplung: Das Phantasma meint eine 
Art Nachwirken des Phänomens, sozusagen eine Erscheinung von der Erscheinung, die 
vom Ersteren sich absondert und im Stande ist, ein Eigenleben zu führen.



	 Die grelle Vernunft der Antike	 39

dieser Passage folgendes Beispiel: Wenn man etwa für eine Weile lang gera-
dewegs zur Sonne blickt und sich dann von ihr abwendet, dabei ins Dunkle 
schaut (oder einfach die Augen schließt), bleibt doch weiterhin ein gelb-roter 
Ball zu sehen, obwohl die Sonne selbst aktuell nicht mehr wahrgenommen 
wird. Dieser ›Rest‹ als ein Nachwirken der Sonne – der im Wahrnehmungs-
organ (αἰσθητηρίον) gleichsam beibehalten und aktiv projiziert wird, obwohl 
das Objekt selbst (in unserem Falle die Sonne) inzwischen bereits abwesend 
ist – meint nun eben jenes Phantasma (Pn 459b10 ff.).45 Das Phantasma ist frei-
lich nicht nur auf solch visuelles Nachwirken beschränkt, sondern kann glei-
chermaßen einen Nachklang, Nachgeschmack, Nachduft etc. meinen, der 
im Organ als nachwirkender Effekt der Wahrnehmung (αἰσθημα) zurück-
bleibt.46 Dieser zurückgebliebene und gleichsam aktiv beibehaltene Eindruck 

45	 In einem anderen Beispiel heißt es: »Auch wenn der reale Gegenstand schon 
verschwunden ist, ist der Rest vorhanden, und man kann wahrheitsgemäß sagen, die 
Vorstellung sei von entsprechender Beschaffenheit wie Koriskos, aber nicht, es sei 
Korsikos« (Pn 461b22). An einer anderen Stelle  – in De divinatione per somnum (Περὶ 
τῆς καθ΄ ὕπνον μαντικῆς)  – zieht Aristoteles in diesem Zusammenhang auch jene 
von Demokrit vertretene Position in Erwägung (Pn 464a1 ff.), derzufolge die im Traum 
auftretenden Phantasmata nicht nur nachwirkende, sondern vielleicht auch aktuelle Aus-
strömungen von (sich in der Ferne befindenden) Personen, Orten oder Ereignissen sein 
könnten. Die Ausströmungen von in der Wachwirklichkeit aktuellem Gegebenen würden 
dann (gemäß der eidola-Theorie des Demokrit) durch die Luft transportiert auf den schla-
fenden Körper stoßen, auf diesen einwirken und bei ihm entsprechende Träume verur-
sachen. Wenn jedenfalls solch eine feinstoffliche Wahrnehmung von entfernten Dingen 
möglich sein soll, dann am ehesten noch während der Nacht und des Schlafs: »Man kann 
annehmen, dass diese Bewegungen, wie immer sie die Seele erreichen, bei Nacht deut-
licher wahrnehmbar sind, weil sie ja, wenn sie sich bei Tage vollziehen, eher unwirksam 
werden« während »sie im Schlafzustand im Körper [viel eher] eine Empfindung bewir-
ken können, weil man ja im Schlaf in höherem Maße als im wachen Zustand kleinere 
innere Bewegungen wahrnimmt.« (Pn 464a12 ff.) Diese Randbemerkungen bleiben bei 
Aristoteles jedoch rein spekulativ und werden auch nicht weiter verfolgt. (Zum Traum 
bei Demokrit selbst siehe Herbert Eisenberger: »Demokrits Vorstellung vom Sein und 
Wirken der Götter«, in: Rheinisches Museum für Philologie 113, S. 141–158, sowie Bernhard 
Büchsenschütz: Traum und Traumdeutung im Alterthume, 1868, S. 13 f.).

46	 Die Phantasie bei Aristoteles scheint damit weder eine Einbildungskraft zu sein, 
noch handelt es sich beim Phantasma um eine Art Vorstellung, die mit einer aktuellen 
Wahrnehmung korrelieren würde. Sondern sie sind eben zeitlich versetzte Nachwirkun-
gen, die in der Versetzung ihre eigene Geltung haben. In der aristotelischen Konzeption 
müssen die Phantasmen auch nicht unbedingt zu Täuschung qua Traum führen, so, wie 
sie auch nicht an sich nutzlos sein müssen. Insbesondere in Bezug auf das Gedächtnis 
(μνήμη) spielen sie durchaus eine zentrale und notwendige Rolle. Denn würde das Wahr-
nehmungsorgan jene Nachwirkung nicht zurückbehalten, könnte diese auch nicht im 
Gedächtnis beibehalten und somit später erinnert werden (PN 451a14 f.; 453a14 f.). In De 
Anima können wir hingegen lesen, dass selbst das Denken oftmals auf das Hervorrufen 
der Phantasmen angewiesen ist (DA 431a14 ff.). Zur Funktion der Phantasie in der 



	 40	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

äußerer Wahrnehmung qua Phantasma bildet schließlich das Fundament für 
den Traum: Wenn der Schlaf eintritt, d. h. der Körper weitgehend ruht, die 
Sinne paralysiert sind und keine weiteren Außeneindrücke perzipiert werden 
können, dann führe dies zu einer Art ungestörtem Weiterleben der Phan-
tasmen im inneren des Organs. Dieser wahrnehmungstheoretische Ansatz 
wird zudem durch physiologische Annahmen ergänzt: »Wenn das Blut sich 
beruhigt und die darin enthaltenen Substanzen sich sondern […], dann bringt 
die von jedem einzelnen Sinnesorgan herrührende Bewegung, die sich etwas 
von den Wahrnehmungseffekten bewahrt hat, [im Schlaf] zusammenhän-
gende Träume hervor.« (Pn 461a25 f.) Die Anregung der Phantasie könne 
neben solch feiner Blut- und Wärmezirkulation auch durch triviale körperli-
che Aktivitäten wie etwa die Nahrungsverdauung oder auch durch weiterhin 
bestehende äußere Reizeinwirkungen auf den Körper (Pn 462a19 f.) verursacht 
werden. Neben dem physiologischen Zustand des schlafenden Körpers soll 
nicht zuletzt auch die Psychologie im Sinne emotionaler Befindlichkeit eine 
entscheidende Rolle spielen. Das Traumgeschehen werde immer auch in Kor-
relation zu einer Gefühlslage, in der man sich befindet, hervorgebracht. In 
Entsprechung zur Emotion der Liebe wird man etwa seinen Geliebten oder 
in Entsprechung zur Furcht seinen Feind zu sehen bekommen (Pn 461b8 f., 
vgl. dazu 460b5 f.). Ob nun die inneren Bewegungen des Körpers, die äußeren 
Reize während des Schlafs oder doch eher die emotionalen Befindlichkeiten 
als dominierende Ursache zum Tragen kommen: Was für Aristoteles stets 
gleich bleibt, ist die epistemologische Charakteristik, dass nämlich die sich im 
Schlaf ausbreitenden Phantasien letztlich reine Täuschungen sind, die fälsch-
licherweise vorgeben, echte Wahrnehmungen zu sein. Wie es überhaupt zu 
einem derartig massiven Selbstbetrug kommen kann, wonach man aktiv eine 
Pseudo-Wahrnehmungswelt ins Nichts projiziert, ohne gleichzeitig von dieser 
Aktivität wissen zu können, bleibt offen. Zu hören bekommen wir allein jene 
negative Bestimmung: Der Intellekt, der bei Tage Täuschungen zu verdrängen 
bzw. zu verhindern weiß, sei im Schlaf gemeinsam mit den Sinnen paralysiert 
(Pn 461a1).47 Die Abwesenheit der Vernunft erlaubt also die Anwesenheit der 

aristotelischen Philosophie siehe u. a.: Hubertus Busche: »Hat Phantasie nach Aristoteles 
eine interpretierende Funktion in der Wahrnehmung?«, in: Zeitschrift für philosophische 
Forschungen 51, 1997, S. 565–589; sowie Deborah K. W. Modrak: Aristotle. The Power of Per-
ception, 1987, S. 81–112.

47	 Vgl. dazu auch die Stelle in De Anima: »Und weil die Vorstellungen fortbestehen 
und den Sinneswahrnehmungen ähnlich sind, handeln die Lebewesen vielfach nach 
ihnen, weil sie entweder keinen Verstand haben, wie die Tiere, oder weil ihr Verstand 
bisweilen durch Leidenschaft, Krankheit oder Schlaf verdunkelt wird, wie bei den Men-
schen« (DA 429a4).



	 Die grelle Vernunft der Antike	 41

Chimäre. Obzwar es nicht beabsichtigt wird, gesteht damit Aristoteles doch 
ein, dass eine vernünftig geordnete und kategorisierbare Erfahrung ledig-
lich eine Option und keineswegs einen Naturzustand darstellt. Denn jene 
ordnende Instanz kann offenbar auch fehlen, zu spät oder gar nicht erschei-
nen, sodass eine von ihr unbeeinträchtigte Erfahrung ihren Lauf nimmt, die 
dann wohl ›Traum‹ genannt werden muss. Anderseits bleibt es unthematisch 
und in der Schwebe, woher Aristoteles überhaupt die Gewissheit nimmt, dass 
die im Wachleben operierende Vernunft selbst keiner Täuschung unterlie-
gen kann. Dies erscheint nicht zuletzt auch deswegen fragwürdig, da man 
in der Lage ist, wie dies Aristoteles selbst an einer Stelle zugibt, im Traum 
ebenso vernünftig denken zu können (Pn 459b17 f.). Doch solches Denken 
im Traum – zumindest, wenn man wieder aufgewacht ist – soll bloße Doxa, 
d. h. ein Meinen und kein Wissen sein. Dass jenes Meinen und Täuschen, 
welches die assoziativen Phantasmen des Traums als eine Quasi-Wahrneh-
mung erscheinen lässt, auch gleichermaßen die (scheinbare) Ordnung der 
Wachwirklichkeit konstituieren könnte (wie dies Platon im Theaitetos noch in 
Erwägung zog, indem er prinzipiell einräumte, dass all dies auch ein Traum 
sein könnte), bringt den nüchternen Realitätsglauben des Aristoteles nicht 
aus der Fassung. Denn hierin befindet sich das Muss einer Dogmatik, die auf-
zugeben für ihn den Einsturz seiner philosophischen Grundpfeiler bedeuten  
würde. 

Aus diesen Ausführungen lässt sich nun auch erahnen, wie sich Aris-
toteles zu jenem mythologischen Zugang verhalten hat, demzufolge der 
Traum ein gottgesandtes Ereignis mit prophetischem Potential sei. Im nächs-
ten Kapitel seiner Parva Naturalia, das den Titel ›Über die Weissagung im 
Schlaf‹ (Περὶ τῆς καθ΄ ὕπνον μαντικῆς) trägt, gibt er diplomatisch und doch 
unmissverständlich zu verstehen, dass wenn ein Traum die Zukunft vor-
hersage, man dies wohl als einen glücklichen Zufall bewerten müsse (Pn 
463b12). Gemäß seiner physiologischen Herangehensweise ist die einzige 
Deutung, die Aristoteles zumindest der Möglichkeit nach offen lässt, jene, 
die medizinische Zwecke verfolgt, insofern nämlich gewisse Traumtenden-
zen auf organische oder sonstige körperliche Anomalien hinweisen könn-
ten (Pn 463a6 ff.). Damit verdeutlicht er einmal mehr, dass der Trauminhalt 
nicht von Göttern gesandt, sondern von Unregelmäßigkeiten der körperli-
chen Funktionen ausgelöst wird. Für geistreiche Zukunftsvorhersagen ist 
dementsprechend kein Platz. Mit einem Feldzug gegen die Mantik soll das 
Oneirische nun endgültig entgöttert, entmythologisiert und in die Schran-
ken der Vernunft verwiesen sein. Der Frage, wieso jedoch gerade diese – von 
den als Ursachen angeführten Faktoren zumal völlig abweichende – Traum-
handlung zu Stande kommt, kann Aristoteles keine alternative Antwort  



	 42	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

bieten.48 Letztlich bleibt es beim ihm dem reinen Zufall überlassen, wieso 
diese spezifische und nicht eine andere Traumgeschichte erlebt wurde, d. h. 
wieso sich gerade diese Nachwirkungen des Wachlebens bzw. der Reize, 
Körperfunktionen und Befindlichkeiten qua Phantasmen zu einer bestimm-
ten Traumhandlung haben formen lassen. Schon allein aus diesem Grund 
schien Aristoteles dem Trauminhalt keinen weiteren Wert beimessen zu 
wollen. Seine Absicht bestand offensichtlich nicht darin, klären zu wollen, 
wieso sich ein bestimmtes und einzigartiges Traumgeschehen ereignet, so 
wie er auch kein Interesse daran hatte, die Traumerfahrung aus sich selbst 
heraus zu beschreiben. Vielmehr wollte er, die vernünftige Wacherfahrung 
als einzig gültige Instanz setzend, allgemeine Entstehungskomponenten des 
Traums theoretisieren, um sich dadurch auch gleichsam vom Oneirischen 
abzuwenden und sich der eigentlichen Aufgabe, nämlich der von der Täu-
schung gesäuberten Wachwirklichkeit, umso intensiver zuwenden und weiter 
an ihrer Ordnung arbeiten zu können.

48	 Gerade weil der Logos eine Antwort schuldig bleibt, die es auch unmöglich geben 
kann, wird sich der allgemeine Glaube an die Traumdivination und -mantik weiterhin 
aufrechterhalten können und ihre eigene (bis in die Gegenwart reichende) Geschichte 
gehen. Und man wird nicht unbedingt ein Mystiker sein müssen, um einzuräumen, dass 
der Traum – gerade weil der Verstand hier nicht mit äußeren Einflüssen beschäftigt sei – 
das Potential einer vorausahnenden Prognose zukünftiger Ereignisse haben könnte. In 
Bezug auf die Antike müsste man hier vor allem das Traumbuch von Artemidor her-
anziehen, welches im Mittelalter neu aufgelegt zu einer größeren Popularität gelangen 
wird (zu Artemidor siehe u. a.: Gregor Weber (Hg.): Artemidor von Daldis und die antike 
Traumdeutung, 2015; Bernd Manuwald: »Traum und Traumdeutung in der griechischen 
Antike«, in: Rudolf Hiestand (Hg): Traum und Träumen. Inhalt, Darstellung, Funktionen 
einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance, 1994, S. 15–42; sowie auch Michel Fou-
cault: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit III, 1986, S. 7–52). Obzwar ihm die Idee 
der Traumdivination fern lag, hat sich, was gewisse hermeneutische Techniken anbe-
langt, selbst Freud auf das antike Traumbuch von Artemidor bezogen (siehe TD 112, sowie 
Fußnote 90). Was unsere weitere geschichtliche Einführung anbelangt, werden jeden-
falls auch wir die Frage der Traumdivination außer Acht lassen. Nicht nur, weil wir in 
diesen einführenden Passagen weiterhin die herrschende Narration in Bezug auf ihre 
Traumvergessenheit betrachten wollen, sondern weil unser Interesse letztlich dem phi-
losophischen Umgang mit der Traumerfahrung gilt. Wir werden jedoch sehen, etwa bei 
Descartes, dass Züge der Traumdivination selbst in den aufgeklärten Philosophien ins-
geheim nach- und mitwirkt.



	 Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit	 43

3. � Renaissance einer anfänglichen Trennung: Die Neuzeit und der  
Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit49

Eine Säuberung der Wachwirklichkeit von jeglichem Schein und Trug steht 
definitiv auch am Anfang der Neuzeit, der durch den Namen  – oder mit 
Deleuze und Guattari gesprochen: durch die »Begriffsperson«50 – René Des-
cartes personifiziert wird. Die nüchtern aufklärerische Grundhaltung gegen-
über dem Traum, wie wir sie bei Sokrates und Platon bereits im Ansatz und 
dann deutlicher bei Aristoteles vorfinden konnten, steigert sich in der Neuzeit 
zu einem epistemischen Perfektionismus. Die von Platon im Dialog Theaite-
tos verhandelte Fragestellung wächst zu einer systematisch zielgerichteten 
Methode heran: Kann es für die Vernunft die absolute Gewissheit eines uner-
schütterlichen und unbefleckten Bodens geben, auf dem sich ihr eine dem 
Prinzip nach vollkommen rational und lückenlos strukturierte Wirklichkeit 
zeigen könnte? Allein die Richtung dieser Fragestellung, die darin bereits 
vollzogene Vorentscheidung dessen, was Vernunft sein und was sie beabsich-
tigen soll, lässt ahnen, dass innerhalb dieser Grenzziehung der Traum mit 
seiner gespenstischen Widerspenstigkeit keinen Platz finden kann, sondern 
vielmehr jenes darzustellen haben wird, was den ›Platz‹ bzw. das Reich einer 
absolutistischen Vernunft demarkiert.

Nun ist es doch höchst bemerkenswert, dass jener Name der anfänglichen 
Neuzeit, der nach eigenen Angaben das große Projekt eines »allgemeinen 
Umsturzes« (Me I.2) auszuhalten, auszutragen und zu forcieren hat und in 
der Tat zu den erfolgreichsten Denkern (männlich) der herrschenden Philoso-
phiegeschichte abendländischer Narration emporgehoben sein wird, dass nun 
dieser Name in einem autobiographischen Vermerk angibt, für ihn hätte alles 
mit einem Traum begonnen. In der Nacht zum 11. November 1619 (selbst das 
genaue Datum ist überliefert!) erfährt Descartes gleich mehrere bedeutungs-
volle Träume, die er noch während des Traumgeschehens zu deuten weiß, 
dass ihm nämlich das Wissen selbst erschienen ist und unmissverständlich 
offenbart hat, welch wichtige philosophische Fragen ihm zur Lösung auf-
gegeben sein werden. Vielleicht sollten wir diesem Traum des jungen Des-
cartes nicht allzu viel Bedeutung beimessen und als seltsame Anekdote eines 
ansonsten großen Rationalisten beiseite legen. Wenn wir es dennoch tun, 

49	 Wie es in einem trefflich formulierten Absatz bei Stefan Niessen heißt: »Je heller 
im Licht der natürlichen Vernunft die rationale Ordnung der Wachwelt erstrahlt, desto 
dunkler wird die Nacht der Träume. Sie erscheinen seit Descartes im Diskurs der aufklä-
rerischen Philosophie als das schlechthin Andere der Vernunft« (Stefan Niessen: Traum 
und Realität. Ihre neuzeitliche Trennung, 1993, S. 193).

50	 Gilles Deleuze u. Felix Guattari: Was ist Philosophie?, 2000, S. 70 ff.



	 44	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

wenn wir dennoch diesen Traum (oder zumindest den Glauben an diesen 
Traum) als wegweisend erachten wollten, müssten wir sagen, dass selbst eine 
auf radikale Weise traumnegierende Philosophie ihren Ursprung doch im 
Traum hat.51 Zwei Jahrzehnte später, im Jahr 1639, wird Descartes jedenfalls, 
so die eigene textdramaturgische Konzeption der Meditationes de prima phi-
losophia, genug von seiner Jugend haben. Er wird die ungestörte Muße einsa-
mer Zurückgezogenheit suchen, um in einer radikalen Methode des Zweifels 
herauszufinden, worin eben die Gewissheit dieses Lebens bestehen könnte. 
Wieso das Leben überhaupt gewiss sein sollte, woher der Wille zur Gewiss-
heit motiviert ist, welcher Ökonomie zur Beherrschung des Lebens sie ent-
springt, bespricht Descartes nicht. Scheinbar völlig unschuldig sitzt er in 
seinem Winterrock vor dem knisternden Kaminfeuer und will für sich und 
für die ganze Menschheit in methodischer Strenge alles bezweifeln, was nur 
den leisesten Verdacht der Täuschung und des Irrtums aufkommen lässt, um 
so auf einen epistemisch unbezweifelbaren und absolut erschütterungsfesten 
Grund zu stoßen, der ihm als Quelle alles sicheren Wissens dienen kann.

Ohne an dieser Stelle detailliert auf die Gesamtkonzeption der Medita-
tiones eingehen zu müssen,52 möchte ich mich beeilen, die traumrelevanten 

51	 Die einzige Stelle, an der Descartes selbst jene richtungsweisenden Träume andeu-
tet, befindet sich in seiner Frühschrift Olympica, in der zu lesen ist: »Am 10. November 
1619, als ich ganz erfüllt von Enthusiasmus war und die Grundlagen einer wunderbaren 
Wissenschaft entdeckt hatte.« (René Descartes: »Olympica«, in: Œuvres, Band X, 1908, 
S. 179) Der Inhalt dieser Träume wurde später von seinem Biographen Adrien Baillet fest-
gehalten und in der Forschung ausführlich diskutiert. Siehe dazu: Michael Schwarze: 
»Rhetorik der Berufung: Descartes’ Träume über die Erweckung zu den mirabilis scien-
tiae fundamenta«, in: Patricia Oster u. Karlheinz Stierle: Legenden der Berufung, 2012, 
S. 107–126; Jacques Barchilon: »Les songes de Descartes du 10 novembre 1619 et leur inter-
prétation«, in: Papers in French Seventeenth-Century Literature 11, 1984, S. 99–113; John R. 
Cole: The Olympian Dreams and Youthful Rebellion of René Descartes. Urbana, 1992; Agnès 
Conacher: »Les rêves de Descartes«, in: Christian Vandendorpe (Hg.): Le récit de rêve. 
Fonctions, thèmes et symboles, 2005, S. 99–112; William Thomas Jones, »Somnio Ergo Sum. 
Descartes’s Three Dreams«, in: Philosophy and Literature 4 (2), 1980, S. 145–162; Heinz Qui-
ring, »Der Traum des Descartes. Eine Verschlüsselung seiner Kosmologie, seiner Metho-
dik und der Grundlage seiner Philosophie«, in: Kantstudien 46, 1954, S. 135–156; Stefan 
Niessen: Traum und Realität. Ihre neuzeitliche Trennung, 1993, S. 159 ff.

52	 Ich habe dies an einer anderen Stelle ausführlicher versucht (siehe Murat Ates: 
»Dubious Perceptions. Enlightenment Philosophers’ Understanding of Dreams«, in: Ber-
nard Dieterle/ Manfred Engel (Hg.): Theorizing the Dream/Les savoirs et théories du rêve, 
2017, S. 189–207). Für eine allgemeinere Besprechung der Meditationes siehe auch: Fre-
derick Broadie: An Approach to Descartes’ Meditations, 1970. Andreas Kemmerling (Hg.): 
René Descartes: ›Meditationen über die Erste Philosophie‹, 2009. Ausführliche Bibliogra-
phien haben zusammengestellt: Gregor Sebba: Bibliographia Cartesiana: A Critical Guide 
to the Descartes Literature 1800–1960., 1964; Vere Chappell/Willis Doney, Twenty-five Years 



	 Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit	 45

Aspekte dieser »Ökonomie des Zweifels«, wie es Foucault einmal nannte, 
herauszuarbeiten.53 Ich werde dabei vier Etappen des cartesianischen Zwei-
fels herausheben, welche gewissermaßen eine sukzessive Steigerung verfol-
gen und dabei immer deutlicher aufzeigen, inwiefern der Traum als das abso-
lut Andere in Stellung gebracht wird. Bekanntermaßen beginnt Descartes 
zunächst mit einer vergleichsweise harmlosen Skepsis. Die Sinneswahrneh-
mung, welche er gewöhnlich als Grundlage seiner Erkenntnis genommen 
hat, könne jederzeit Sinnestäuschungen unterliegen. So kann uns etwa die 
Wahrnehmung in Bezug auf Nähe und Ferne der Gegenstände täuschen (Me 
I.3). Bei diesem Zweifel scheint es sich jedoch um vorübergehende Illusionen 
zu handeln, welche im Laufe der Perzeption alsbald wieder korrigiert sein 
werden. Um den skeptischen Einwand zu radikalisieren, geht Descartes einen 
Schritt weiter, und bringt das Argument des Wahnsinns. Jene »Verrückten«, 
welche glauben, »Könige zu sein, während sie [in Wirklichkeit] bettelarm 
sind, oder in Purpur gekleidet, während sie doch nackt sind« (Me I.4), jene 
von der Geistesschwäche zu allerlei an Wahnvorstellungen Getriebenen sol-
len den Leser:innen des Traktats vor Augen führen, wie schwerwiegend man 
sich doch in der (Selbst-)Wahrnehmung täuschen kann. Es ist dies insofern 
ein stärkeres Argument der Skepsis, da man nicht, wie bei einer ›gewöhn-
lichen‹ Sinnestäuschung der Fall, den Irrtum kurzerhand korrigieren könne. 
Die Wahnsinnigen, so scheint es Descartes gemeint zu haben, zeichnen sich 
gerade dadurch aus, dass sie an ihrem Irrtum entschieden festhalten und 
sich nicht ohne weiteres eines Besseren belehren lassen. So zeichnet sich seit 
Aristoteles der Wahnsinnige gerade dadurch aus, dass er am Tag träumt und 

of Descartes Scholarship, 1960– 1984: A Bibliography. 1987. Die Kritik von Husserl und Hei-
degger an Descartes werde ich an gegebener Stelle erwähnen (:122).

53	 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, 1990, S. 69. Ich werde später noch 
einmal auf Foucaults Lektüre und die Reaktion Derridas darauf eingehen. Für weitere 
Besprechungen des Traumarguments bei Descartes, auf die ich hier leider nicht geson-
dert eingehen kann, siehe: David Blumenfeld/Jean Beer Blumenfeld: »Can I Know That I 
Am Not Dreaming?«, in: Michael Hooker (Hg.): Descartes: Critical and Interpretive Essays, 
1978, S. 234–255; Oets Kolk Bouwsma, »Descartes’ Scepticism of the Senses«, in: Charles 
E.M. Dunlop (Hg.): Philosophical Essays on Dreaming, 1977, S. 52–63; James Hill: »Descartes’ 
Dreaming Argument and Why We Might be Sceptical of it«, in: Richmond Journal of Phi-
losophy 8, 2004, S. 11–18; Sophie Jama: La nuit de songes de René Descartes, 1998; George 
Nakhnikian: »Descartes’s Dream Argument«, in: Michael Hooker (Hg.): Descartes: Cri-
tical and Interpretative Essays, 1978, S. 256–286; Johannes Oberthür: »Verdrängte Dunkel-
heit des Denkens – Descartes, Leibniz und die Kehrseite des Rationalismus«, in: Michael 
Buchholz/Günter Gödde (Hg.): Macht und Dynamik des Unbewussten. Auseinandersetzun-
gen in Philosophie, Medizin und Psychoanalyse, 2005, S. 34–69; Wolfgang Röd: »L’argument 
du rêve dans la théorie cartésienne de l’expérience«, in: Les Études Philosophiques 4, 1976, 
S. 461–473



	 46	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

als radikaler Tag-Träumer nicht in der Lage ist, zu wissen, dass er träumt.54 
Auffällig ist jedoch, dass Descartes das skeptische Argument des Wahnsinns, 
entgegen seines sonstigen Vorgehens in den Meditationes, nicht aus der eige-
nen Perspektive, also nicht aus der Position des Ich-Erzählers ausformuliert. 
Er meint nicht, er könnte selbst auch ein Wahnsinniger sein, wodurch seine 
aktuelle (Selbst-)Wahrnehmung ein (Selbst-)Betrug sein müsste. Sondern er 
berichtet vielmehr von anderen, von jenen, die er selbst nicht ist, nicht sein 
kann. Descartes möchte – und dies gleich zu Beginn der Meditationes – sich 
selbst, wie auch seine Leser:innen, außerhalb der Möglichkeit des Wahnsinns 
verorten. Wie Foucault in Bezug auf diese Stelle hervorhebt, behält Descartes 
gegenüber dem Wahnsinn die Stellung der Rationalität bei, wonach »ich als 
Denkender nicht irre sein kann«.55 Auf eine andere Weise verfährt Descartes 
nun mit dem dritten skeptischen Argument, bei dem er nun explizit auf die 
Möglichkeit des Traums eingeht. Er nimmt sich hier nicht heraus, sondern 
spricht wieder in einer Erste-Person-Perspektive und meint, dass er doch oft 
Träume hatte, die sich genauso real anfühlten, wie seine gegenwärtige Erfah-
rung (Me I.5).56 Und Descartes wiederholt jene Frage, die wir schon im Theai-
tetos lesen konnten: Wie kann ich mir sicher sein, dass ich jetzt nicht träume? 
Seine Antwort wird lauten: »Denke ich einmal aufmerksamer hierüber nach, 
so sehe ich ganz klar, daß Wachsein und Träumen niemals durch sichere 
Kennzeichen unterschieden werden können, so daß ich ganz betroffen bin 
und gerade diese Betroffenheit mich beinahe in der Meinung bestärkt, ich 
träumte« (Me I.5).57 Achten wir hier auf das Adverb »beinahe«. Wir werden 
später sehen, dass Descartes zu keinem Zeitpunkt wirklich geglaubt haben 
wird, dass er träumt, oder dass es keine sicheren Kennzeichen für die Unter-
scheidung gegeben hätte. Doch es soll für ihn hier der Verdacht, wonach es 
möglich sein könnte, dass die aktuelle Erfahrung ein Traum ist, genügen, 
um den Einwand sogleich gelten zu lassen. Die Möglichkeit allein reicht aus, 
um zu sagen: »Also dann, wir träumen. Mögen alle Einzelheiten [unseres 
gegenwärtigen Erlebens] nicht wahr sein, daß wir die Augen öffnen, den 
Kopf bewegen, die Hände ausstrecken« etc. (Me I.6.). Das skeptische Traum-
argument gegen die Gültigkeit der aktuellen Erfahrung kann freilich nur 

54	 Vgl. dazu auch Descartes: Pas I.20.
55	 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, 1990, S. 69.
56	 »Als ob ich nicht ein Mensch wäre, der des Nachts zu schlafen pflegt, und dem dann 

genau dieselben, ja bisweilen noch weniger wahrscheinliche Dinge im Traume begegnen, 
als jenen im Wachen! Wie oft doch kommt es vor, daß ich mir all diese gewöhnlichen 
Umstände während der Nachtruhe einbilde, etwa daß ich hier bin, daß ich, mit meinem 
Rocke bekleidet, am Kamin sitze, während ich doch entkleidet im Bette liege« (Me I.5).

57	 Vgl. dazu auch nochmals das Zitat von Sextus Empiricus in Fußnote 41.



	 Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit	 47

deswegen greifen (wie wir dies bereits beim Theaitetos erläutert hatten), weil 
bereits im Voraus über den ontologischen Rang des Traums (stillschweigend) 
entschieden worden ist. Der Traum wird hier gerade nicht als auf Augenhöhe 
mit dem Wachen betrachtet, sondern es herrscht die Präsupposition, derzu-
folge der Traum nicht wahr, ja das Falsche an sich, die pure Illusion, das völlig 
Sinnlose sei. Nur weil dem Traum eine derartige Abwertung zukommt, nur 
weil der Traum schon als das radikal Andere gegenüber der Wahrheit, dem 
Sein und der Sinnhaftigkeit in Stellung gebracht ist, kann dieser dritte Zwei-
fel überhaupt funktionieren: Wenn ich jetzt gerade träume, dann muss alles, 
was ich jetzt erlebe, per se eine sinnlose Täuschung sein. Dass der Traum eine 
eigene Realität oder gar eine eigene Vernunft haben könnte, steht in dieser 
absoluten Abwertung des Traums nicht zur Debatte. 

Mit dem Traumargument steigert sich indes die Intensität des skeptischen 
Einwands. Während der Wahnsinnige sich nur in gewissen Teilaspekten und 
Bereichen der Erfahrung täuscht, dabei jedoch weiterhin in eine wahre Welt 
eingebettet bleibt und ferner durchaus in der Lage ist, die meisten Dinge sei-
ner Umgebung richtig wahrzunehmen, zu beurteilen und lediglich in bestim-
men (Selbst-)Wahrnehmung versagt; besagt hingegen das Traumargument, 
dass eben die gesamte Erfahrung ein Irrtum sein muss. Mit anderen Worten: 
Wenn ich aktuell träume, dann ist nicht nur ein partieller Bereich meiner 
(Selbst-)Wahrnehmung von der Täuschung betroffen, sondern die gesamte 
Perzeption und Welterfahrung als solche. Weil die Skepsis des Traumargu-
ments solcherart ein allumfassendes Ausmaß annimmt, weil der »Träumende 
verrückter ist als der Irre«, wie Derrida berechtigterweise gegen Foucault 
einwendet, ist in der Tat nicht der Wahnsinn der große Gegenspieler der Ver-
nunft, sondern der Traum.58

58	 Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz, 1976, S. 82. Foucaults These, der Wahn-
sinn sei das Andere der Vernunft, basierte darauf, dass Descartes sich (im Unterschied 
zum Träumenden) mit dem Wahnsinnigen in keinster Weise identifizierte und somit 
für sich als den Denkenden die Möglichkeit des Wahnsinns per se ausgeschlossen hatte 
(Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 1990, S. 68 ff.). Mit dem oben Gesagten 
sollte jedoch deutlich geworden sein, dass das Traumargument (hierin möchte ich Der-
rida beipflichten) umfassender und somit in der Logik des Descartes der Träumende in 
der Tat verrückter ist als der Wahnsinnige. Was Foucault in diesem Zusammenhang 
(aber auch Derrida) entgeht, sind zwei weitere Punkte: Erstens wird Descartes gegen 
Ende seiner Meditationes, ich werde die Stelle später zitieren, auch die Möglichkeit des 
Traums aufgrund seiner Fähigkeit zum Denken, nämlich kausale und kohärente Zusam-
menhänge erkennen zu können, ausschließen. Also auch hier ist das Denken-können 
letztlich das Kriterium gegenüber dem Traum (bzw. genauer: gegenüber einer Nivellie-
rung von Traum und Wirklichkeit). Und zweites, dies hatte ich bereits gesagt, wird der 
Wahnsinn im Grunde ebenso vom Traum her gedacht. Der Wahnsinnige wird von Des-
cartes verstanden als jener, der am Tage träumt, der nicht in der Lage ist, aufzuwachen, 



	 48	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Dass dem so ist, sehen wir selbst noch im vierten Zweifelsmoment, der 
gleichermaßen, wenn auch auf indirekte Weise auf den Traum rekurriert. 
Descartes setzt in dieser Passage die Untersuchung fort, indem zumindest die 
idealen Wahrheiten, die von der zum totalen oneirischen Schein herabgesetz-
ten Erfahrung ausgenommen sein sollten, zu retten versucht. Da Idealitäten, 
wie mathematische und geometrische Grundprinzipien, unabhängig von der 
Erfahrung ihre Gültigkeit haben, so glaubt er zunächst denken zu dürfen, 
müssten diese von der chronischen Negativität des Traums nicht betroffen 
sein. »Denn ich mag wachen oder schlafen, so sind doch stets 2+3=5, das 
Quadrat hat nie mehr als vier Seiten, und es scheint unmöglich, daß so augen-
scheinliche Wahrheiten in den Verdacht der Falschheit geraten können« (Me 
I.8). Nur wird die skeptische Methode einen Weg finden, um auch an solch 
makellosen Wahrheiten Zweifel aufkommen zu lassen. Es könnte doch sein, 
so Descartes, dass ihm eine Art böser Dämon einredete, dass zwei und drei 
fünf ergeben oder dass das Quadrat nie mehr als vier Seiten habe (Me I.9). Es 
könnte einen »ich weiß nicht welchen, allmächtigen und höchst verschlage-
nen Betrüger« geben, der »mich geflissentlich stets täuscht« (Me II.3). Mit die-
sem Argument wird die Möglichkeit der Täuschung auf ein Höchstmaß gestei-
gert, (beinahe) zur gänzlichen Totalität erhoben. Denn nicht nur der gesamte 
Erfahrungshorizont mit all seinen Wahrnehmungsinhalten, sondern auch 
jegliches noch so ideales Urteil könnte durch einen betrügerischen Dämon 
unentwegt vorgespielt (worden) sein. Damit zweifelt Descartes, so scheint 
es, auch an (bestimmten Formen) der Vernunft selbst.59 Anhand einer kul-
turgeschichtlichen Kontextualisierung können wir nun aufzeigen, weshalb 
sich auch dieses letzte Argument weiterhin auf den Traum bezieht. Denn was 
Descartes hier wiedergibt, ist eine zentrale Vorstellung der mittelalterlichen 
Traumdivination, wonach ein scheinbar gottgesandter Traum tatsächlich von 
betrügerischen Dämonen bzw. vom Teufel höchstpersönlich eingeflößt wird. 
Der dämonische Traum, der weil es sich den Anschein der göttlichen Sendung 

und somit nicht wissen kann, dass sein aktuelles Erleben (am Tag) ein Traum ist (vgl. Pas 
I.21). Denselben Standpunkt werden wir auch nochmals bei Kant sehen. Somit basieren 
beide der besagten skeptischen Einwände, der eine implizit und der andere explizit auf 
den Traum. Nur in einem könnte man Foucaults Ansicht vielleicht doch auch verteidigen: 
Gerade weil die ›Wahnsinnigen‹ den Traum in die Ordnung der Wachwelt einbrechen 
lassen und damit die Wachenden in ihrer Ordnung (oder wollen wir gar sagen, in ihrem 
›Ordnungstraum‹?) stören, das Funktionieren des Alltags behindern, stellen sie für die 
vernünftige Wirklichkeit eine ›qualitativ‹ ganz andere Dimension der Bedrohung dar, als 
der Schlaftraum, den man doch einfacher beiseite zu schieben gewohnt ist.

59	 Dies würde jedoch nur eine mathematisch-geometrisch verfahrende Ratio betref-
fen. Zumindest jene Vernunft, die hier weiterhin am Zweifeln und am (Be)denken ist, 
wird davon, wir werden es noch sehen, nicht betroffen sein.



	 Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit	 49

gibt, täuscht umso mehr, führt den Menschen völlig in die Irre.60 Derart ist 
auch für Descartes die Möglichkeit, dass alles (einschließlich der Mathema-
tik und Geometrie) nur ein dämonischer Traum wäre, der totale Betrug. Wir 
können also zumindest nach dieser Lesart behaupten, dass sich alle radikalen 
Zweifelsmomente der Meditationes (ausgenommen die der Sinnestäuschung) 
im Grunde auf den Traum beziehen. Nämlich: 1. Der Wahnsinn, der sich als 
eine Art partieller Traum am Tag abspielt und in bestimmten Bereichen der 
(Selbst-)Wahrnehmung fundamental irrtümliche Vorstellungen hervorbringt. 
2. Das Traumargument selbst, welches den gesamten Erfahrungshorizont als 
Illusion wertet und 3. Der dämonische Traum, der neben der Erfahrung nun 
auch die idealen Wahrheiten zum Irrtum macht und somit den Schein zur 
Totalität erhebt. In all diesen skeptischen Argumenten demarkiert der Traum 
immerzu das, was nicht sein darf. Seine trügerische Natur destruiert alles, 
mit dem sie in Berührung kommt. Doch nicht alles, eine letzte Bastion, von 
der sich alles wieder zurückerobern lässt, bleibt gewahrt. Bekanntlich wird 
Descartes nach solch absolut anmutender Dekonstruktion das Refugium in 
der Gewissheit des ›ich denke, ich bin‹ finden: »Er [der betrügerische Dämon] 
täusche mich, soviel er kann, niemals wird er doch fertigbringen, daß ich 
nichts bin, solange ich denke, daß ich etwas sei. Und so komme ich, nachdem 
ich nun alles mehr als genug hin und her erwogen habe, schließlich zu der 
Feststellung, daß dieser Satz: ›Ich bin, ich existiere‹ […] notwendig wahr ist« 
(Me II.3). Der Ausweg besteht darin, dass, auch wenn alles nur oneirischer 
Trug sein mag, ich dennoch bin, existiere. Und ich bin nicht irgendwie, son-
dern ich bin denkend. Von dieser Gewissheit aus gibt es für Descartes jeden-
falls wieder Hoffnung, es müsste doch einen Gott geben, der nicht betrügt, 
der mir eine Vernunft gibt, ja der selbst diese Vernunft ist, von der aus eine 
Wirklichkeit jenseits träumerischer Illusionen (re-)konstruiert werden könn-
te.61 Ausgehend von der Gewissheit einer gottgegebenen Vernunft, welche die 
eines vernünftigen Gottes ist, wird Descartes nun auch jene (durch ihn selbst 
zuvor zur Totalität stilisierte) Bedrohung des Traums brechen, bannen und 
als Held der Geschichte all das wieder sorgfältig aufbauen, was der Zweifel 
(scheinbar) zertrümmert hatte. Gegen Ende der Meditationes widerspricht er 
gar der skeptischen Methode als solche, wirft sie ab, lässt die Katze aus dem 

60	 Zur besagten Traumvorstellung im Mittelalter siehe u. a. Bernd Hergemöller: Schlaf-
lose Nächte. Der Schlaf als metaphorische, moralische und metaphysische Größe im Mittelal-
ter, 2002; sowie Marie Elisabeth Wittmer-Butsch: Zur Bedeutung von Schlaf und Traum im 
Mittelalter, 1990.

61	 Wie es bei Derrida pointiert heißt: »Gott ist [für Descartes letztlich] der andere 
Name für das Absolute der Vernunft selbst, der Vernunft und des Sinns im Allgemeinen« 
(Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz, 1976, S. 94).



	 50	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Sack und gibt nun doch das deutliche Merkmal, welches die Wachwirklich-
keit vom Traum immer schon und ein für alle Mal unterschieden haben soll: 

[So] darf ich alle übertriebenen Zweifel dieser Tage als lächerlich verwerfen, 
vor allem bezüglich des Traumes, den ich nicht vom Wachen unterscheiden 
konnte; jetzt nämlich merke ich, daß zwischen beiden der sehr große Unter-
schied ist, daß niemals meine Träume sich mit allen übrigen Erlebnissen durch 
das Gedächtnis so verbinden, wie das, was mir im Wachen begegnet. Denn in 
der Tat, wenn mir im Wachen plötzlich jemand erschiene und gleich darauf 
wieder verschwände, wie es in Träumen geschieht, und zwar so, daß ich weder 
sähe, woher er gekommen, noch wohin er gegangen, so würde ich dies nicht 
mit Unrecht eher für eine bloße Vorspiegelung oder für ein in meinem Gehirne 
erdichtetes Trugbild halten […]. Begegnet mir aber etwas, wovon ich deutlich 
bemerke, woher, wo und wann es kommt, und vermag ich seine Wahrnehmun-
gen ohne jede Unterbrechung mit dem gesamten übrigen Leben zu verknüpfen, 
so bin ich ganz gewiß, daß es mir nicht im Traume, sondern im Wachen begeg-
net ist. (Me VI.24.)

Was also die Wachwirklichkeit auszeichnen und diese vom Traum abheben 
soll, ist eine kohärente und kausale Ordnung, die ich als Denkender immer 
zu erkennen weiß. Diese These wird später (1720) von Christian Wolff noch-
mals wiederholt werden.62 Nun, selbst wenn man dieses Unterscheidungs-
merkmal gelten lassen wollte, wäre sie (wenn überhaupt) nur in Hinblick auf 
den bizarren Traum anwendbar. Denn keinesfalls sind alle Träume derart 
eigentümlich, dass sie jene abrupten und zusammenhanglosen Brüche auf-
weisen, die Descartes hier als Merkmal beschreibt. Oder anders gesagt: Im 
Traum ist nichts von dem unmöglich, was in der cartesianischen Ordnung 
der Wachwirklichkeit möglich wäre. Man kann, und dies dürfte sogar öfter 
der Fall sein, durchaus auch ›unspektakuläre‹ Träume erfahren, in denen sich 
alles genau in jenen (weitgehend unauffälligen) Abläufen abspielt, die man 
auch aus dem Wachleben gewohnt ist.63 Das weiß freilich auch Descartes, der 

62	 »Wen man nun die Wahrheit gegen den Traum hält«, so Wolff »und dabey acht hat, 
worinnen sie von einander unterschieden sind, so wird man keinen anderen Unterschied 
bestimmen können, als den ich vorhin gegeben, nehmlich daß in der Wahrheit alles in 
einander gegründet ist, im Traume nicht, und daher im ersten Falle die Veränderungen 
der Dinge eine Ordnung haben, im Träume hingegen lauer Unordnung ist« (Christian 
Wolff: Vernünftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Mensch, auch allen Dinge 
überhaupt, 1983, S. 76). Für eine umfangreiche Auseinandersetzung zum Traum bei Chris-
tian Wolff siehe: Sonia Carboncini: Transzendental Wahrheit und Traum. Christian Wolffs 
Antwort auf die Herausforderungen durch den Cartesianischen Zweifel, 1991. 

63	 Der Einwand von Thomas Hobbes gegen jene Stelle der VI. Mediation geht in eine 



	 Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit	 51

ja selbst am Anfang der Meditationes ausführt, dass diese aktuelle Szene, in 
der er sich gerade befinde – mit eben genau denselben (scheinbar) kohären-
ten Abläufen, mit derselben Lebendigkeit und demselben Realitätsglauben – 
genauso im Traum stattfinden könnte. Gerade diese Möglichkeit, nämlich 
dass sich die aktuelle Erfahrung gleichermaßen im Traum abspielen könnte, 
machte das Traumargument überhaupt erst derart wirkmächtig. Diese einmal 
heraufbeschworene Wirkmacht lässt sich nicht mehr dadurch depotenzieren, 
indem man darauf hinweist, dass es auch zusammenhanglose Träume geben 
kann. Dadurch wird allein der Möglichkeitsspielraum des Traums deutlich, 
der eben weitaus mehr vermag, als wozu die cartesianische Wachwirklichkeit 
in der Lage ist. Was Descartes am Ende übrig bleibt, ist der vollständige Rück-
zug in die Dogmatik einer mysteriösen Vernunft, die, weil ihr eben eine gött-
liche Berechtigung zukommt, nicht fehlgehen kann und sich daher anmaßen 
darf, den Sachverhalt mit einem unhinterfragbaren Machtwort zu entschei-
den: »Denn daraus, daß Gott kein Betrüger ist, folgt jedenfalls, daß ich mich 
in solchen Dingen nicht täusche« (ebd.). Wer in einem derartig dogmatischen 
Letztargument seine Rettung sucht, möchte damit erst recht sagen, dass ihm 
der Traum weiterhin eine Bedrohung ist. Aus dem Dilemma scheint es kei-
nen Ausweg zu geben. Vielleicht soll es ihn auch nicht geben. Denn für eine 
Vernunft, die ihr Reich nur negativ zu bestimmen vermag, muss das Bedro-
hungszenario (in welcher Form auch immer) aufrecht bleiben. 

Folgen wir an dieser Stelle, um das Ausmaß der Problematik und gleichsam 
die Kontinuität einer Abwertung des Traums in den herrschenden Philoso-
phien der neuzeitlichen Aufklärung nachzuzeichnen, einem weiteren exem-

ähnliche Richtung. Hobbes vermerkt: »Hier fragt es sich, ob ein Träumender, der zwei-
felt, ob er träumt, nicht auch träumen könnte, daß sein Traum mit den Ideen vergangener 
Ereignisse in einer langen Reihe zusammenhängt. Kann er es, so kann das, was dem 
Träumenden Handlungen seines früheren Lebens zu sein scheinen, als wahr angesehen 
werden, genau wie wenn er wachte« (in: René Descartes: Meditationen über die Grund-
lagen der Philosophie mit den sämtlichen Einwänden und Erwiderungen, 1915, S. 176). Da sich 
der Traum  – zumindest der Möglichkeit nach  – ebenfalls in einer zusammenhängen-
den Geschichte zutragen kann, lässt Hobbes das von Descartes angeführte Unterschei-
dungsmerkmal nicht gelten. Für ihn ist hingegen das entscheidende Kriterium vielmehr 
die Evidenz des Aufwachens: »Ist er aber erwacht, so wird er seinen Irrtum mühelos 
erkennen« (ebd. S. 177). Doch selbst dies bleibt zweifelhaft. Wie etwa Bertrand Russell 
berechtigterweise darauf hingewiesen hat, kann uns noch nicht einmal das Erwachen 
aus dem Traum die Gewissheit geben, dass wir uns nicht mehr in einem Traum befin-
den. Es könnte schließlich sein, wie beim »false awakening« der Fall, dass selbst noch 
das Erwachen geträumt, also weiterhin ein Teil des Traums ist (Bertrand Russell: Human 
knowledge. Its scope and limits.1948, S. 186; zum Phänomen des ›false awakening‹ siehe 
Fußnote 259).



	 52	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

plarischen Namen des Kanons, der jene operative Negativität des Traums 
beibehaltet, diese jedoch gerade als Kritik gegen den cartesianischen Rationa-
lismus umfunktioniert. Die Rede ist von John Locke. In einer Randbemerkung 
seines An Essay Concerning Human Understanding kommt er auf den Traum zu 
sprechen und versucht hierbei kurz, aber deutlich zu demonstrieren, dass die 
Dubiosität des Traums gerade nicht zu jenem sicheren Refugium des ego cogito 
führen kann, sondern dieses vielmehr verunmöglicht. Locke übernimmt zwar 
die epistemologische wie auch ontologische Abwertung des Traums, doch 
entgegen Descartes soll aufgezeigt werden, inwiefern dadurch nicht die leibli-
che Sinneserfahrung, sondern jene Rationalität problematisiert werden muss, 
welche glaubt, sich ohne Weiteres aus der Erfahrungswelt zurückziehen zu 
können:

It is true, we have sometimes instances of perception whilst we are asleep, and 
retain the memory of those [dream-]thoughts: but how extravagant and incoher-
ent for the most part they are; how little conformable to the perfection and order 
of a rational being, those who are acquainted with dreams need not be told. This 
I would willingly be satisfied in, – whether the soul, when it thinks thus apart, 
and as it were separate from the body, acts less rationally than when conjointly 
with it, or not. If its separate thoughts be less rational, then these men must 
say, that the soul owes the perfection of rational thinking to the body: if it does 
not, it is a wonder that our dreams should be, for the most part, so frivolous and 
irrational; and that the soul should retain none of its more rational soliloquies 
and meditations (HU II.1, § 16, 57).

Was sich in diesem Absatz zunächst und unmissverständlich ausdrückt, ist 
die grundsätzlich defizitäre Rolle, die auch Locke dem Traum zuspricht. Die 
Träume sind obskur, unrealistisch, fehlgeordnet, inkohärent und entsprechen 
somit nicht der Vollkommenheit und Ordnung eines vernünftigen Wesens. 
Gerade weil der Traum derart unvollkommen und belanglos ist, sieht Locke 
darin den Beweis, dass die Seele, wenn sie sich von der Ordnung der körper-
lich-sinnlich erfahrenen Wachwelt entfernt, wie dies im Schlaf der Fall zu 
sein scheint, sich in bodenlose Absurditäten verliert. Die Prämisse, dass die 
Seele beim Rückzug aus der körperlichen Erfahrung ihre Vernünftigkeit ver-
liert, will im Umkehrschluss sagen, dass sie ihre Vernünftigkeit gerade dem 
Eingebettet-sein in die (Wach-)Erfahrung verdankt. Dies bedeutet nun, dass 
ein jedes Denken, welches das Reich der Erfahrung verlässt, wie in den Medi-
tationes von Descartes methodologisch der Fall, niemals wird jenen sicheren 
Boden finden können, den es sich erhofft. Denn dieser Boden ist eben die 
(Wach-)Erfahrung selbst. In dieser Logik markiert die Negativität des Traums 



	 Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit	 53

also nicht nur die Grenzen der Wachwirklichkeit, sondern zumal auch die 
Grenzen einer naiven Vernunft, die glaubt, sich von ihr abwenden und in ein 
(erfahrungsunabhängiges) Reich sicheren Wissens flüchten zu können. Nur 
hat die Locke’sche Logik, so schlüssig sie sich auch präsentieren mag, ihre 
eigenen Probleme. Sie funktioniert im Grunde nur, weil sie dem Traum per 
se den Status der Erfahrung abspricht. Doch wieso der Traum keine (wenn 
auch eigentümliche) Erfahrung sein soll – oder wie Leibniz entgegen wird 
»eine Welt für sich« ist (NE II.19. § 1) – bleibt bei Locke unklar.64 Das Aner-
kennen des Traums als ein Modus der Erfahrung hätte Locke nicht nur dazu 
gezwungen, zugleich einzuräumen, dass es doch eine Art von Denkvermö-
gen geben muss, welche die Traumerfahrung in ihrer Eigenheit strukturiert 
und ermöglicht – was wiederum für ein kontinuierliches, ununterbrochenes 
Denkvermögen sprechen würde. Sondern die für ihn vielleicht schwerwie-
gendere Problematik lag offenbar darin, dass er damit für das eine Seelenle-
ben die Möglichkeit mehrerer personaler Identifikationen annehmen müsste:

[I]f it be possible that the soul can, whilst the body is sleeping, have its thinking, 
enjoyments, and concerns, its pleasures or pain [wie dies im Traum doch der 

64	 Wir könnten vielleicht sogar sagen: Indem Locke die (letztlich nicht in der Erfah-
rung selbst begründete) Nichtigkeit der Traumerfahrung mitmacht, wird von ihm doch 
ein rational gefälltes Urteil vorausgesetzt und vielleicht sogar naiver gesetzt, als es der 
selbstreflexive Rationalist vollbringen konnte. Leibniz scheint hier in der Tat umfassen-
der anzusetzen, indem er sowohl die Traum- als auch die Wachgedanken (die bei Leibniz 
letztlich auch den Erfahrungshorizont des Traums und des Wachens umschließen) auf 
eine tätige Substanz zurückführt. So kommt es in einem von Leibniz verfassten fiktiven 
Gespräch zwischen Philaletes und Theophilus zu folgendem Disput: Philaletes (der hier 
offenbar die Locke’sche Position vertritt, jedenfalls beinahe wortgleich die oben zitierte 
Stelle bei Locke wiederholt) meint: »Die meisten Träume, deren wir uns erinnern, sind 
unordentlich und schlecht verbunden. Man müsste also behaupten, dass die Seele das 
Vermögen, vernünftig zu denken, dem Körper verdankt«; woraufhin Theophilus (d. h. 
Leibniz selbst) antwortet: »Der Körper entspricht allen Gedanken der Seele, mögen sie 
vernünftig sein oder nicht. Und die Träume haben ebenso sehr ihre Spuren im Gehirn 
wie die Gedanken der Wachenden« (NE II.1. §16). Schließlich wird Leibniz (sowohl gegen 
Locke als auch gegen Descartes) postulieren: »Übrigens ist, wenn die Erscheinungen nur 
verbunden sind, wirklich auch nichts daran gelegen, ob man sie Träume nennt oder nicht, 
weil die Erfahrung zeigt, dass man sich in den um der Erscheinungen willen genomme-
nen Massregeln nicht täuscht, wenn sie nach Massgabe der Vernunftwahrheiten genom-
men werden« (NE IV.2. §14). Diese Aussage sollte uns jedoch nicht glauben lassen, Leibniz 
wollte damit Traum und Wachen völlig gleichstellen, sondern er sieht es lediglich als 
irrelevant an, ob die aktuelle Erfahrung nun ein Traum sei oder nicht. Eine eigenständige 
Auseinandersetzung mit der oneirischen Erfahrung suchen wir jedenfalls auch bei ihm 
vergeblich. Es sind vielmehr kursorische Nebenargumente, die in einer größeren Kam-
pagne gegen Lockes Empirismus angeführt werden.



	 54	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Fall zu sein scheint] it is certain that Socrates asleep and Socrates awake is not 
the same person; but his soul when he sleeps, and Socrates the man, consisting 
of body and soul, when he is waking, are two persons: since waking Socrates 
has no knowledge of, or concernment for that happiness or misery of his soul, 
which it enjoys alone by itself whilst he sleeps, without perceiving anything of 
it; no more than he has for the happiness or misery of a man in the Indies, whom 
he knows not (HU II.1, § 11, 55).

Der Traum scheint solcherart auch Locke mehr Probleme zu bereiten, als er 
mithilfe einer tradierten Negativität des Traums kurzerhand gelöst zu haben 
glaubte. Um die von Descartes postulierte Allgegenwärtigkeit des ego cogito, 
ergo sum in die Schranken zu weisen, wird Locke jedenfalls eine Ebene tie-
fer gehen und entlang des traumlosen Tiefschlafs argumentieren müssen. 
Der Tiefschlaf, von dem man nun endgültig wird behaupten dürfen, dass die 
Sinne gleichermaßen paralysiert sind wie jegliches Denken, demonstriere 
nun doch eindeutig, dass es eine Existenz (der Seele) geben kann, die keines 
denkenden Ichs bedarf. Damit möchte Locke den Beweis erbringen, dass das 
Denken im Grunde erst dann einsetzt, wenn es zu einer Erfahrung kommt 
und dass somit kein von der Erfahrung unabhängiges und ununterbrochenes 
Denken – »the same thinking thing« – möglich sein kann (HU II.27 § 9 f.; 
vgl. HU II.1 §10). Leibniz wird auch an diesem Punkt widersprechen. Unzu-
frieden mit Lockes Tiefschlafargument wendet er ein: »Man schläft niemals 
so tief, daß man nicht immer noch eine schwache und verworrene Empfin-
dung hätte, und man würde niemals durch das stärkste Geräusch der Welt 
erweckt werden, wenn man nicht irgendeine Perzeption […] gehabt hätte« 
(NE II.1 §13). Damit scheint Leibniz sagen zu wollen, dass selbst im tiefsten 
Schlaf auf einer subtilen Ebene weiterhin ein minimales Cogito (im Sinne von 
Kognition) gegeben sein müsse, da ansonsten eine Weckung von außen nicht 
möglich wäre.65 Diese zwischen Locke und Leibniz kursorisch aufgeworfene 

65	 Den Einwand von Leibniz könnte etwa folgendes Beispiel bekräftigen: Man kann, 
indem man laut den Namen einer schlafenden Person ruft, diesen selbst aus einem tie-
fen Schlaf wecken. Dies verdeutlicht nicht nur, dass er trotz des Schlafs weiterhin eine 
›Außenwahrnehmung‹ hatte und somit die Stimme zu hören vermochte, sondern dass er 
zumal in der Lage war, seinen eigenen Namen wiederzuerkennen, sich mit dem Namen 
zu identifizieren, was wiederum auf ein weiterhin aktives Denk- und Erinnerungsver-
mögen verweist. Mit solch einem Beispiel würden wir zwar Leibniz entgegenkommen, 
doch das Exempel verweist auch auf ein phänomenologisches Problem. Denn es hat 
streng genommen seine Gültigkeit nur für denjenigen, der in der Wachwelt solcherart 
den schlafenden Körper mit dem Zuruf seines Namens weckt. Es gibt uns noch keine 
Auskunft darüber, was der Träumende oder gar (Tief-)Schlafende selbst erfährt bzw. ob 
Letzterer überhaupt etwas erfährt (:230 ff.).



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 55

Frage des Tiefschlafs sowie die nach einer (Dis-)Kontinuität von Person und 
Subjektivität während Traum- und Wachphasen wird unsere phänomenologi-
schen Untersuchungen ausführlich in Anspruch nehmen (siehe Kap. IV). Wir 
werden zumal sehen, dass es sich hierbei um eine weitaus ältere Fragestellung 
handelt, welche die vedāntischen Philosophien seit den Mandukya-Upaniṣad 
beschäftigen (siehe Kap. V.). 

4.  Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus

Die historisch tradierte und sedimentierte Auffassung, welche die Negativität 
des Traums als epistemisches Argument für die (De-)Markierung einer ver-
nünftigen Wachwirklichkeit und damit der Vernunft selbst funktionalisiert, 
stellt – wenn man das derart vereinfachend linieren darf – den einen Strang 
in der abendländischen Narration dar. Es handelt sich im Grunde weniger 
um eine theoretische Auseinandersetzung mit der oneirischen Erfahrung als 
vielmehr um eine argumentative Operation, in welcher man sich rückschlie-
ßend erhofft, die Positivität dessen zu klären, mit dem sich die Philosophie zu 
beschäftigen hat. Der Traum wird also nicht einfach verbannt, ausgeschlos-
sen und ignoriert, wobei sicherlich auch dies für den überwiegenden Teil des 
philosophischen Kanons zutrifft, sondern es handelt sich in diesen Diskursen 
vielmehr um eine – um nochmals mit Foucault zu sprechen – inkludierende 
Exklusion. Der als Täuschung par excellence definierte und zum operativen 
Zweifelsmoment stilisierte Traum ist zwar außerhalb dessen, was als wahr 
und wirklich gilt, doch gerade weil er dieses verbotene Außen darzustel-
len, weil die Grenzen seiner Negativität das Wahre, Sichere und Gewisse zu 
markieren hat, taucht er (gewollt oder nicht) wieder mitten im Zentrum auf. 
Solch eine argumentative Funktionalisierung des Traums im Zentrum der 
Epistemologie konnten wir bereits in Platons Theaitetos lesen und dann in 
einer komplexeren Form in Descartes skeptischer Methode und schließlich 
nochmals bei Locke in einer gleichsam umgedrehten Richtung als Argumen-
tation gegen das ego cogito. Eine weitere historische Diskurs- bzw. Flucht-
linie – es handelt sich in der Tat auch hier um eine Flucht vor dem Traum, 
in der zugleich die Flucht selbst begründet werden soll – könnte man hin-
gegen anhand jener Wahrnehmungstheorien nachzeichnen, die wir bereits 
in einer Passage in Platons Timaios und ausführlicher in der Parva Naturalia 
des Aristoteles gelesen hatten. Der Traum erscheint in dieser (gleichermaßen 
diskontinuierlichen) ›Linie‹ weniger operativ, sondern es wird vielmehr der 
Versuch unternommen, wenn auch in wenigen und halbherzigen Ansätzen, 
die Entstehung der (an sich überflüssigen) Träume zu klären. In diesen wahr-



	 56	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

nehmungstheoretischen, teils auch physiologischen Erklärungsansätzen – so 
könnte man in aller Kürze zusammenfassen – wird der Traum als Rest einer 
diurnalen Perzeption angesehen, der als solcher Rest irgendwie im Wahr-
nehmungsvermögen zurückbleibt und belebt durch die Befindlichkeiten des 
Körpers bei Nacht eine Art Eigenleben führt. Variationen dieser Erklärung 
durchlaufen in den neuzeitlichen Aufklärungsphilosophien eine Renaissance, 
sodass man eben behaupten kann, hierin eine weitere genealogische (Dis-)
Kontinuität in der herrschenden (abendländischen) Philosophiegeschichte 
gefunden zu haben. 

Noch vor den geradezu deckungsgleichen Ausführungen von Thomas Hobbes 
in De Corpore, versucht zuvor Descartes jenes wahrnehmungstheoretisch-
physiologische Erklärungsmodell des Traums neu aufzustellen, indem er die-
ses auf eine recht ausgefeilte Gehirn-Metaphysik gründet.66 Wir beziehen uns 
auf eine, verglichen mit den Meditationes weitaus weniger beachteten Schrift, 
die den Titel Les passions de l’âme (›Die Leidenschaften der Seele‹) trägt. All 
jene Dinge, die Descartes zehn Jahre zuvor in den Meditationes so umständ-
lich angezweifelt hatte, wird man hier als bare Münze vorfinden. Sowohl 
die unbezweifelbare Existenz des eigenen Körpers als auch die Existenz der 
Außenwelt werden in der hier ausformulierten Wahrnehmungstheorie nicht 
nur anerkannt, sondern spielen sogar eine entscheidende Rolle. In diesen, für 
uns höchst interessanten Passagen führt Descartes zunächst in einem recht 
mechanistisch anmutenden Modell aus, wie Wahrnehmung stattfindet, wie 
nämlich die Gegenstände der Außenwelt in den äußeren Sinnesorganen des 
Körpers Reizbewegungen auslösen, die dann anhand der Nervenbahnen und 
in Form von feinstofflichen Körperteilen – die er auch »Lebensgeister« nennt 
(Pas I.10) – zu den Höhlen des Gehirns gelangen. Im Gehirn befinde sich 
schließlich eine »Drüse«, durch welche die Seele mit dem Körper interagiert 
und jene durch die Lebensgeister übertragenen Impulse der äußeren Objekte 
zu einer Vorstellung formt, welche gewissermaßen in Korrelation mit dem 
Objekt steht (Pas 1.23).67 Die Wahrnehmung wird demnach zwar von Außen-

66	 Für Hobbes Ausführungen, die ich hier nur erwähne, jedoch nicht weiter ausfüh-
ren werde, siehe: Thomas Hobbes: Elemente der Philosophie, Erste Abteilung, Der Körper, 
1997, S. 265 ff.; siehe dazu auch u. a. den Artikel von Wolfgang von Leyden, »Descartes 
and Hobbes on Waking and Dreaming«. In: Revue Internationale de Philosophie 10, 1956, 
S. 95–101.

67	 Dazu gibt Descartes etwa folgendes Beispiel: »Sehen wir z. B. ein Thier auf uns 
zukommen, so malt das zurückgeworfene Licht seines Körpers zwei Bilder von ihm, eines 
in jedem unserer Augen, und diese Bilder erzeugen zwei andere mit Hülfe des Sehnerven 
in der inneren Fläche des Gehirns nach seinen Höhlungen zu; von dort strahlen diese Bil-
der durch Vermittlung der […] Lebensgeister in der Weise nach der kleinen Eichel, welche 



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 57

objekten verursacht, doch was die Seele letztlich als Vorstellung perzipiert, 
ist nicht dieses Objekt an sich, sondern eben eine (durch die Mechanik des 
Körpers erzeugte) Vorstellung dessen. Die (mittels der im Gehirn angedockten 
Drüse) an die Seele übertragenen Vorstellungen müssen jedoch nicht unbe-
dingt ihre Ursache im Äußeren des Körpers, sondern können ihren Grund 
durchaus auch im Körper selbst haben, wie dies etwa bei Hunger, Durst, 
Schmerz, Fieber etc. der Fall sei (Pas I.24). Im Weiteren schildert Descartes 
nun auch die Möglichkeit, wonach die Seele – ohne unmittelbare Einwirkung 
der äußeren oder inneren Eindrücke des Körpers – auch selbst Vorstellungen 
erzeugen, d. h. imaginieren kann. Solches Imaginieren findet statt, indem die 
Mechanik in umgekehrter Weise in Gang gesetzt wird: »Wenn die Seele sich 
einen nicht vorhandenen Gegenstand vorstellen will, z. B. einen verzauber-
ten Palast« (Pas I.20.), dann werde dieses Bild dadurch hervorgerufen, indem 
nun die eigentliche Aktivität von der Seele ausgeht und diese willentlich jene 
»Drüse« im Gehirn stimuliert: Demnach »macht der Wille die Drüse sich so 
bewegen, dass die Lebensgeister nach den Poren des Gehirns gestoßen werden, 
deren Öffnung die Vorstellung dieses [imaginierten] Gegenstandes bestimmt« 
(Pas I.43.). Doch wie die Seele eine Vorstellung aktiv wollen und produzieren 
kann, die ihr erst im Nachhinein durch jene Stimulierung der Lebensgeis-
ter (d. h. letztlich erst durch die willentliche Produktion selbst) gegeben sein 
kann, bleibt hier ein ungelöstes Rätsel: Was erst am Ende des Prozesses als 
Imaginiertes erscheinen soll, ist ihr, weil man dies eben zuerst intendieren 
können muss, gleichsam als Anfangspunkt vorausgesetzt. Eine Verdrehung, 
die uns in anderer Form gleich wiederbegegnen wird. Es ist jedenfalls genau 
diese Stelle einer Auseinandersetzung mit dem Vorgang der Imagination, 
an der, obgleich nur in einer kleinen Nebenrolle, endlich auch die Träume 
erneut die cartesianische Bühne betreten. In der Beschreibung des Traums 
als einer Imagination spricht Descartes jedoch nicht mehr von einer willentli-
chen Tätigkeit, wie dies am Tage etwa beim Phantasieren eines »verzauberten 
Palastes« der Fall sein soll, sondern er spricht vielmehr im wörtlichen Sinne 
von einer Leidenschaft (passion) der Seele, die sie erleidet, die ihr zustößt, 
die sich also in einer Art Passivität zuträgt. Von einem passiven Modus des 
Erleidens heimgesucht, geschieht es nun der Seele, dass sie im Schlaf die Reste 
vorangegangener (perzeptiver) Vorstellungen – die jetzt »vielmehr nur den 
Schatten oder das Bild« von jenen originalen Vorstellungen am Tage meinen 
(Pas I.21) – im Gehirn aufwühlt, dabei akzidentelle Eindrücke erweckt und 

von diesen Geistern umgeben ist […]. So bilden beide Bilder im Gehirn nur eines auf der 
Eichel, was unmittelbar auf die Seele wirkt und sie die Gestalt des Thieres sehen lässt« 
(Pas I.35).



	 58	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

diese schließlich zu einer täuschend echten Wahrnehmung zusammenführt. 
Dass es sich bei den Traumbildern um ein akzidentelles Geschehen handelt, 
wird darin begründet, dass »die Lebensgeister verschieden bewegt werden 
und auf die Spuren verschiedener früherer Eindrücke im Gehirn treffen und 
deshalb zufällig ihren Weg mehr durch diese Poren als durch andere nehmen« 
(ebd.). Unterstrichen wird nicht nur das Zufällige, sondern einmal mehr das 
Betrügerische und Irrtümliche der oneirischen Erfahrung: »Mitunter sind 
diese Bilder [des Traums] dem Original so ähnlich, dass man sie irrtümlich 
für letztere hält« (Pas I.26). Sie können einem im Schlaf derart »lebhaft vor-
kommen, dass man sie [wirklich] zu sehen oder innerlich zu fühlen meint, 
obgleich sie nicht vorhanden sind« (ebd.). Die paradoxe Situation besteht also 
darin, dass es sich beim Traum zwar um eine als vorhanden erlebte, aber doch 
nicht vorhandene Erfahrung handelt. Ein Paradox, das eben nur deswegen zu 
Stande kommen kann, weil die Seele (von der neurologisch vermittelten Inter-
aktion mit der Außenwelt abgeschnitten) sich gänzlich ihrer Leidenschaft 
hingibt und damit in völliger Passivität ihr eine Imagination widerfährt, die 
ihren physiologischen Grund allein in belanglosen Bewegungen der Lebens-
geister im Gehirn hat.68

Mit dieser durchaus komplex angesetzten Erklärung scheint Descartes 
jenen Charakterzug des Traums, mit dem er in den Meditationes operiert 
hatte und die ihm in mehrfacher Hinsicht zum skeptischen Argument dienen 
konnte, nämlich dass der Traum im Wesentlichen absolute Täuschung sei, 
nachträglich begründet haben zu wollen. Anderseits können wir die Stoßrich-
tung, wonach die eigentliche Ursache des Traums im Seelenleben zu suchen 
sei, ansatzweise auch in einem (kaum beachteten) Nebensatz der Meditationes 
finden, in dem es heißt: »Denn wie die Triebe, von denen soeben die Rede 
war, obschon sie in mir sind, sich dennoch anscheinend von meinem Willen 
unterscheiden, so gibt es in mir vielleicht auch irgendeine andere, mir nur 
noch nicht genügend bekannte Fähigkeit [der Seele], welche diese Vorstel-
lungen [in mir] hervorbringt«, sodass »sie sich, während ich schlafe, ohne 

68	 Zur Ergänzung sei hinzugefügt, dass Descartes an einer Stelle im Traité de l'homme 
nahelegt, dass man während des Schlafs doch nicht völlig von der Außenwelt abgeschnit-
ten ist. Demnach widerfahren der Seele im Schlaf nicht nur die im Gehirn herumschwir-
renden Reste der diurnalen Wahrnehmung, sondern es können sich mit diesen zudem 
schwache Impulse der aktuellen Außenwahrnehmung vermischen, die dann gewisser-
maßen im Traum überinterpretiert werden: »So träumen wir manchmal im Schlaf, wenn 
wir durch eine Mücke gestochen werden, man gäbe uns einen Degenstich, oder wenn wir 
nicht vollständig zugedeckt sind, bilden wir uns ein, wir seien ganz nackt, und wenn wir 
ein wenig zu stark zugedeckt sind, glauben wir von einem Gebirge erdrückt zu werden« 
(René Descartes: Über den Menschen. Beschreibungen des menschlichen Körpers (1648), hrsg. 
Karl Rothschuh, 1969, S. 131 f.).



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 59

irgendwelche Mitwirkung äußerer Dinge in mir bildeten« (Me III.10). Was 
Descartes genauer meint, wenn er hier kursorisch von einer »mir unbekann-
ten Fähigkeit« ausgeht, wird nicht weiter ausgeführt, es bleibt offen. Offen 
bleibt im Grunde auch weiterhin die entscheidende Frage, wie die Seele sich 
selbst dermaßen hinter das Licht zu führen und dabei sogleich den Akt der 
eigenen Verführung zu vergessen vermag. Denn ob nun über jene myste-
riöse ›Drüse‹ im Gehirn vermittelt oder nicht: Wenn man die Ursache jeg-
licher Phantasie, aus dem die Träume bestehen sollen, letztlich in die Seele 
verlegen möchte, dann bedeutet die von ihnen ausgehende Täuschung im 
Endeffekt eine Selbsttäuschung der Seele. Nur wie kann es sein, dass (1.) die 
Seele sich derart veräußert, dass sie von ihrer Veräußerung nichts mehr 
weiß und sich (2.) dabei derart täuscht, dass sie schließlich das Außen ihrer 
Selbst-Täuschung als vollkommene und lebendige Realität annimmt – wie 
dies in der Traumerfahrung letztlich der phänomenologische Sachgehalt ist. 
An irgendeinem Punkt dieser doppelten Selbstveräußerung müsste, damit 
der Mechanismus einer absoluten Täuschung dermaßen reibungslos funktio-
nieren kann, eine Wirkkraft oder ein Wirkbereich einsetzen, welcher nicht 
mehr als bewusster Bereich der Seele gelten kann. Darauf scheint Descartes 
vielleicht sogar hinaus gewollt zu haben, wenn er in Les passions de l’âme von 
den Träumen als einem passiven Ausgeliefert-Sein der Seele an ihre Affektivi-
tät und in der soeben zitierten Stelle der III. Meditationes gar von einem ihm 
unbekannten Seelenvermögen – facultas, nondum mihi satis cognita – ausgeht. 
Es wird jedoch noch eine Weile dauern, bis die in der Entstehung befindliche 
Psychologie des 19. Jahrhunderts für diesen der Seele fremden und ihr doch 
zugehörigen Bereich den Begriff des ›Unbewussten‹ konzipieren und welche 
dann von Freud endgültig zur Quelle des Traums erhoben sein wird.

Doch bevor wir uns ausführlich mit der Psychoanalyse Freuds befassen wer-
den, wollen wir uns noch einen Moment länger bei der Philosophie der neu-
zeitlich gestifteten Aufklärung aufhalten und uns mit einem weiteren ›gro-
ßen Namen‹ des Kanons befassen, der von der Narration als (vorläufiger) 
Höhepunkt der Aufklärung gefeiert wird: Immanuel Kant. Man muss in die-
sem Kontext Kant nicht nur deswegen berücksichtigen, weil er den wahr-
nehmungstheoretisch-physiologischen Ansatz fortsetzt, sondern vor allem, 
weil er auf äußert energische Weise die Differenz, Exklusion und Diskri-
minierung des Traums forciert, wodurch sich ihm gewissermaßen indirekt 
und ungewollt ein Umbruch in seinem eigenen Denken anbahnen wird. Wie 
es dazu ein wenig zugespitzt bei Stefan Niessen heißt: »Kant sollte schließ-
lich die neuzeitliche Trennung von Traum und Realität zur Vollendung brin-
gen, indem er sich anschickte, noch der Metaphysik selbst alles Spekulieren 



	 60	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

und Träumen abzugewöhnen.«69 Gemeint ist vor allem seine gegen Emma-
nuel Swedenborg verfasste Streitschrift Träume eines Geistersehers. Obzwar 
der Traum gleich im Titel dieser Schrift geführt wird, sollte man sich nicht 
vorschnell zu der Erwartung verleiten lassen, man werde eine detaillierte 
Untersuchung des Phänomens angeboten bekommen; zumal hier der Signifi-
kant Traum bzw. Träumerei in einem metaphorischen Sinne gebraucht wird, 
sinnbildlich das belanglos spekulative Denken bezeichnen soll. So wie man 
zu sagen pflegt: ›Das ist doch alles nur Träumerei!‹ Anderseits gibt solch 
metaphorische Verwendung doch schon einiges an Auskunft darüber, was 
man vom Traum halten wird. Unmittelbar adressiert wird das Phänomen 
jedenfalls nur an seltenen Stellen, mit wenigen Sätzen, die man zunächst 
zusammentragen muss, um in etwa wiedergeben zu können, wie sich Kant 
nun die Entstehung und Stellung von Träumen erklären wollte. Und doch 
wirkt das Wenige, wenn auch auf Umwegen, markant, umwälzend: In die-
ser frühen Schrift – die man keineswegs unterschätzen darf, da sie doch 
einen Wendepunkt in seinem Denken, nämlich den Vorboten seiner späte-
ren, sogenannten ›kritischen‹ Schaffensperiode darstellt – nimmt Kant die 
Auseinandersetzung mit Swedenborg zum Anlass, um gewissermaßen das 
Terrain seiner Kritiken, sowohl der reinen als auch der praktischen Vernunft 
auszuloten.70 Die eigentliche Aufgabe wird dementsprechend darin liegen, 
wie man gegen Ende der Schrift erfährt, die »Grenzen der menschlichen Ver-
nunft« zu ziehen (KW2, 368). Man müsse sich wieder »auf dem niedrigen 
Boden der Erfahrung und des gemeinen Verstandes« einfinden, aus dessen 
Grenzen »wir niemals ungestraft hinausgehen, und der auch alles enthält, 
was uns befriedigen kann« (KW2, 368). Gerade diese Grenze soll Swedenborg 
nun verlassen haben. Der einst renommierter Schüler Newtons wird, weil er 
sich doch auch ein wenig in der Geisterseherei verloren hat, als der okkulte 
Gegenspieler ins Feld geführt, dessen Werk Arcana Coelestia, so Kant, »acht 
Quartbände voll Unsinn« seien (KW2, 360). Mit diesem energischen Angriff 
scheint der noch im Werden befindliche Kant gleichsam sich selbst beschwö-
ren bzw. zu sich selbst in Distanz gehen zu wollen. Denn der vom rechten Weg 
der Vernunft abgekommene »Phantast« Swedenborg spiegelte ihm doch auch 
eine Tendenz in seinem eigenen Denken wider, die ihn gern zu gefährlichen 

69	 Stefan Niessen: Traum und Realität. Ihre neuzeitliche Trennung, 1993, S. 278.
70	 Da Träume eines Geistersehers den Weg in die sogenannte ›kritische Periode‹ ebnet, 

darf man vielleicht auch mit Bezug auf Kant behaupten, dass die Auseinandersetzung 
mit dem Traum eine Zäsur in seinem Denken ausgelöst hat. Vgl. dazu u. a.: Alison Lay-
wine: Kant’s Early Metaphysics and the Origins of the Critical Philosophy, 1993; Reinhard 
Brandt: »Überlegungen zur Umbruchsituation 1765–1766 in Kants philosophischer Bio-
graphie«, in: Kant-Studien 99, 2008, S. 46–67.



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 61

und im wörtlichen Sinne »geistreichen« Spekulationen neigen ließ.71 Noch 
nicht vor allzu langer Zeit, genauer in seiner Schrift über die Theorie des Him-
mels, befasste sich Kant selbst (nachdem er sich im Übrigen ebenfalls zunächst 
mit Newton auseinander gesetzt hatte) ausgiebig und in aller Ernsthaftigkeit 
mit möglichen Bewohnern anderer Welten und damit, welche Fähigkeiten 
solch außerirdischen Wesen wohl zukommen müssten (KW1, 349 ff.). Sweden-
borg in die Welt der Träume zu verbannen, sollte ihn selbst vom Okkulten 
kurieren, ihm nicht zuletzt die Gewissheit geben, dass man damit nicht zu 
vergleichen, sondern mit festen Tritten auf dem Weg der Vernunft, ja auf dem 
Weg zur reinen Vernunft war.

Dieser Abneigung entsprechend finden wir nun also Bemerkungen, die 
Aufschluss darüber geben, wie Kant den Traum, den er gemeinsam mit der 
Welt der Geister und Geisterseher zu verbannen gedenkt, verstanden haben 
wollte. Diesseits der Metapher wird eine theoretische Erklärung angeboten, 
welche jener des Aristoteles recht nahekommt. Eine zentrale Rolle spielt auch 
hier die Phantasie. Kant postuliert, dass es von allen äußeren Empfindungen 
»kopierte Bilder in der Einbildung« gäbe, welche das Material der Phanta-
sie darstellen, jedoch von den wahren Empfindungen zu unterscheiden sind 
(KW2, 347). In Anlehnung an Descartes (wenn auch nicht in Übereinstim-
mung mit ihm) führt er die Differenz zwischen inneren Einbildungen und 
äußeren Empfindungen auf Gehirnaktivitäten zurück. Der Unterschied zwi-
schen beiden liege in den Nervenbewegungen, dass nämlich »die Richtungs-
linien der Bewegung bei jenem [der Phantasien] sich innerhalb dem Gehirne, 
bei diesem [der Empfindungen] aber außerhalb schneiden« (KW2, 345). Im 
›Normalfall‹, d. h. im Fall der alltäglichen Wahrnehmungsnormalität, welche 
von keiner neuronalen Störung betroffen ist, sind Imagination und Perzeption 
in den Gehirnaktivitäten sauber voneinander getrennt, sodass ich, »so lange 
ich wache, nicht fehle, die Einbildungen als meine eigenen Hirngespinste von 
dem Eindruck der Sinne zu unterscheiden« (ebd.). Mit der Rückführung der 
Differenz auf eine Gehirnmetaphysik möchte Kant seinen Ausführungen – 
wie man das ja auch heute noch in vielen Diskursen zu unternehmen pflegt – 
die Autorität einer unbezweifelbaren Naturgewalt geben. So handele es sich 

71	 Wie Hartmut und Gernot Böhme schreiben, bemerkte Kant »bei seiner intensi-
ven Swedenborg-Lektüre, daß er […] Swedenborg nicht unähnlich war. Dies begann ihm 
unheimlich zu werden«. Er hatte »in Swedenborg eine Art Zwillingsbruder, das Gegen-
bild seiner selbst erblickt, von dem sich zu trennen lebenswichtig war« (Hartmut Böhme 
u. Gernot Böhme: Das Andere der Vernunft: Zur Entwicklung von Rationalitätsstrukturen am 
Beispiel Kants, 1983, S. 251, vgl.: Friedemann Stengel: »Kant – ›Zwillingsbruder‹ Sweden-
borgs?«, in: Friedemann Stengel (Hg.): Kant und Swedenborg. Zugänge zu einem umstritte-
nen Verhältnis, 2008, S. 35–98).



	 62	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

beim »Wahnsinn«, der vom Normalfall abweicht, insofern er die kategoriale 
Trennung zwischen Phantasie und Wahrnehmung nicht mehr zu vollziehen 
weiß, um eine neurophysiologische Störung: Die Verschiebung des »focum 
imaginarium« zu den äußeren Rändern des Gehirns führe dazu, dass der 
Wahnsinnige die »Gegenstände seiner Einbildung außer sich versetzt, und als 
wirklich vor ihm gegenwärtige Dinge ansieht« (KW2, 346). Diese auf der ana-
tomischen Naturgewalt des Gehirns basierende und demnach medizinisch-
pathologisch gemeinte Darstellung wird Kant auch als ausschlaggebendes 
Argument gegen die Visionen der Geisterseherei ins Feld führen und schließ-
lich seinen Opponenten Swedenborg (wenn auch figurativ gesprochen) zum 
»Kanditaten des Hospitals« erklären (KW2, 348).

Nun steht auch die Erklärung des Traums genau in diesem Kontext einer 
»Krankheit des Kopfes« (vgl. KW2, 264). In Entsprechung zum Wahnsinn 
entstehe ebenso beim Traum ein (im übertragenen Sinne gemeinter) patho-
logischer Sachverhalt: Die Einbildungen, welche Kopien der eigentlichen 
Empfindungen sind, nehmen deren Stelle ein und täuschen somit vor, echte 
Außeneindrücke zu sein. Was dem Träumenden, obgleich er am Tage nicht 
unbedingt ein Kranker sein muss, dennoch mit dem Wahnsinn eint, ist offen-
bar die Absenz jener Gehirnaktivität, welche die Differenzierung zwischen 
Phantasien und Außenwahrnehmung ermöglichte und nun dem Schlaf erle-
gen ist. Jedenfalls bestimme sich das Oneirische durch dasselbe Problem 
wie beim Wahnsinn, dass nämlich (zumindest für die Dauer des Schlafes) 
die Schimären der Einbildung die völlige Macht über das Geschehen über- 
nehmen:

Derjenige, der im Wachen sich in Erdichtungen und Chimären, welche seine 
stets fruchtbare Einbildung ausheckt, dermaßen vertieft, daß er auf die Empfin-
dung der Sinne wenig Acht hat, die ihm jetzt am meisten angelegen sein, wird 
mit Recht ein wachender Träumer genannt. Denn es dürfen nur die Empfindun-
gen der Sinne noch etwas mehr in ihrer Stärke nachlassen, so wird er schlafen 
und die vorige Chimären werden wahre Träume sein. Die Ursache, weswegen 
sie es nicht schon im Wachen sind, ist diese, weil er sie zu der Zeit als in sich, 
andere Gegenstände aber die er empfindet als außer sich vorstellt, folglich jene 
zu Wirkungen seiner eignen Tätigkeit, diese aber zu demjenigen zählet, was er 
von außen empfängt und erleidet. […] Daher können die Bilder ihn im Wachen 
wohl sehr beschäftigen, aber nicht betrügen, so klar sie auch sein mögen. […] 
Schlummert er hierbei ein, so erlischt die empfundene Vorstellung seines Kör-
pers, und es bleibt bloß die selbstgedichtete übrig, gegen welche die andre Chi-
mären als in äußerer Verhältnis gedacht werden, und auch so lange man schläft 
den Träumenden betrügen müssen, weil keine Empfindung da ist, die in Verglei-



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 63

chung mit jener das Urbild vom Schattenbilde, nämlich das Äußere vom Innern 
unterscheiden ließe.« (KW2, 343)

Kant bleibt hier insofern dem Modell des Aristoteles treu, als die »Schat-
tenbilder« jene Nachwirkungen der äußeren Eindrücke meinen, welche als 
Phantasien der Seele im Schlaf ihr Eigenleben führen. Oder mit anderen Wor-
ten gesagt: Das Innenleben der diurnalen Wahrnehmung wird im Schlaf zu 
ihrer oneirischen Außenwelt. Unverändert bleibt zudem, dass es sich hierbei 
um eine Quasi-Welt handelt, die ihrem Wesen nach freilich nur Trugbild, 
Betrug und Irrtum ist. Der Grund, wieso die Täuschung derart reibungslos 
funktionieren könne, wird bei Kant (gleichsam parallel zur neurologischen 
Erklärung) damit begründet, dass das Vermögen zur Wahrnehmung und Reg-
lementierung äußerer Empfindung mit dem Einschlafen paralysiert werde. Es 
ist daher naheliegend, dass man in Träumen »wilde und abgeschmackte Chi-
mären antrifft, wie sie es denn notwendig sein müssen, da in ihnen Idee der 
Phantasie und die der äußeren Empfindung untereinander geworfen werden« 
(KW2, 333). Aufgrund der Paralyse könne selbst das Bizarrste dem Träumer 
als echte Wahrheit gelten.72 Jenes Vermögen, das am Tage die äußeren Emp-
findungen und Eindrücke ordnet und diese von reinen Phantasien zu unter-
scheiden weiß, müsste bei Kant letztlich die Verstandestätigkeit meinen. Doch 
es bleibt in diesem Zusammenhang klärungsbedürftig, im welchem Verhält-
nis der Verstand zu den derart entscheidend angeführten Gehirnaktivitäten 
steht: Möchte Kant mit Blick auf den cartesianischen Dualismus in letzter 
Instanz die Physiologie des Gehirns oder doch die denkende (immaterielle) 
Seele dafür verantwortlich machen, dass die (von der Korrektur äußerer Emp-
findung verlassenen) Phantasien sich derart als eine Außenwirklichkeit auf-
spielen und einen als real erlebten Traum bilden können. Dass die Seele und 
die ihr zugehörige »Verstandeskraft« tatsächlich im Gehirn zu verorten oder 
gar von ihm verursacht sei, wie es der naive Hirnforscher annehmen will, 
schien Kant (so zumindest im ersten Teil seiner Schrift) doch widersprechen 
zu wollen (Vgl. KW2, 324 ff.). Diese Haltung widerspricht damit aber auch der 
im zweiten Teil verfolgten Physiologie und Pathologie einer Gehirn-Metaphy-
sik, auf die er sich hinsichtlich der oneirischen Sinnestäuschung als letztgül-
tige Begründung berufen möchte. Das Problem hängt gewiss mit der grund-

72	 Man muss hierzu auch jene Stelle in der Schrift Versuch über die Krankheiten des 
Kopfes mitlesen, die Kant zwei Jahre zuvor verfasste. Kant bringt hier zumal deutlicher 
zum Ausdruck, dass man während des Traums durchaus einen Realitätsglauben haben 
könne. Gerade weil die »Chimären«, wie bizarr sie auch sein mögen, im Traum die Stelle 
der Außenwelt einnehmen, sei es »kein Wunder, daß die Träume, so lange sie dauern, für 
wahrhafte Empfindungen wirklicher Ding gehalten werden« (KW2, 264).



	 64	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

sätzlicheren Frage zusammen, ob denn die Verstandestätigkeit (der Seele) 
vom Gehirn verursacht wird oder ob es nicht umgekehrt zuerst und immer 
schon (wenn man so möchte: a priori) den Verstand braucht, um überhaupt 
so etwas wie Gehirn denken, sich Gehirnaktivitäten vorstellen und im Rah-
men dieser Vorstellung erforschen zu können.73 Wie auch immer Kant die 
Täuschung im Verhältnis von Verstandestätigkeit und Gehirnaktivität (bzw. 
in der Beeinträchtigung, Störung oder Absenz beider) gemeint haben wollte, 
die Absicht seiner hinkenden Begründungsversuche war doch deutlich: Der 
Traum wird als eine Art temporärer Wahnsinn begriffen, der man durch den 
Schlaf anheimfalle und von dem man gewissermaßen mit jedem Erwachen 
wieder geheilt werde. Die Annahme des nächtlichen Wahnsinns, der radika-
len Täuschung und Irrtums während des Schlafs, lässt sich jedenfalls nicht 

73	 Obzwar sich Kant in dieser frühen Schaffensperiode (und zwar bereits in seiner 
Schrift über die Krankheiten des Kopfes) an Descartes Gehirn-Metaphysik orientieren 
möchte, stellt er anderseits (wie oben erwähnt im ersten Teil der Träume eines Geister-
sehers) durchaus auch in Frage, ob die Seele ihren Ort überhaupt im Gehirn haben könne. 
Er fühlt sich gar zu der Aussage verleitet: »Ich gestehe, daß ich sehr geneigt sei das 
Dasein immaterieller Naturen in der Welt zu behaupten und meine Seele selbst in die 
Klasse dieser Wesen zu versetzen.« (KW2, 327) Da die Seele (und mit ihr auch der Ver-
stand) immateriell sei, könne sie auch keinen materiellen Raum einnehmen bzw. müsste 
sie (was dem gleichkäme) sich ausnahmslos auf den ganzen leiblichen Erfahrungsraum 
ausstrecken. So hat die Seele entweder keinen Ort oder jeglichen Ort. Hingegen in seiner 
Spätschrift Streit der Facultäten scheint Kant (wenn auch flüchtig) sich wieder der Gehirn-
Metaphysik annähern zu wollen, spricht vom Gehirn als »Sitz [...] der Vorstellungen« 
und (KW7: 106) und »Organ des Denkens« (KW7: 113). In der im selben Jahr erschienenen 
Anthropologie in pragmatischer Hinsicht wird er differenzierter vorgehen. Erneut bezug-
nehmend auf die Descartes möchte er zwar weiterhin nicht bestreiten, dass das Gehirn 
eine zentrale Bedeutung haben kann, indem etwa dort die »Eindrücke, welche die erlit-
tenen Empfindungen hinterlassen« zurückbleiben. Doch er wird in der Frage wie eine 
Anthropologie als der Lehre von der Kenntnis des Menschen – was eben die Lehre vom 
Erkenntnisvermögen des Menschen miteinschließt – möglich sein könne, jene physio-
logische Herangehensweise als einem »theoretischen Vernünfteln« über Gehirnaktivi-
täten ablehnen. Da man »die Gehirnnerven und Fasern nicht kennt, noch sich auf die 
Handhabung derselben zu seiner [des Menschen] Absicht versteht« und womöglich auch 
nicht verstehen kann, weil der Mensch doch komplexer, vielschichtiger ist, sei es jeden-
falls Zeitverlust, sich damit weiter zu beschäftigen. Er wird eben den pragmatischen Weg 
wählen und den Menschen aus seiner eigenen Tätigkeit heraus – nämlich »was er als 
freihandelndes Wesen aus sich selber macht, oder machen kann und soll« – erkundschaf-
ten. (KW7, 119; vgl KW7, 176). (Siehe zu dieser Problematik u. a.: Tobias Schlicht: »Erkennt-
nistheoretischer Dualismus. Kant und das Geist-Gehirn-Problem«, in: Uwe Meixner u. 
Albert Newen (Hg.): Philosophiegeschichte und logische Analyse. Schwerpunkt: Philo-
sophie des Geistes, 2007, S. 113–136; Linda Palmer: »Kant and the Brain: A New Empirical 
Hypothesis«, in: Review of General Psychology 12, 2008, S. 105–117; Georg Northoff: »Imma-
nuel Kant’s Mind and the Brain’s Resting State«, in: Trends in Cognitive Sciences 16, 2012, 
S. 356–359.



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 65

dadurch schwächen, bezweifeln oder umgehen, indem man anführt, dass 
man bisweilen doch auch im Traum Verstand zeigen, ja geordnete Gedanken 
haben kann. Bemerkenswerterweise wird dies von Kant nicht bestritten, ja 
ihm selbst sei so manch klarer Gedanke nach einem Nickerchen gekommen, 
was ihn vermuten lässt, dass der Verstand doch auch im Laufe des Schlafs 
tätig gewesen sein muss. Nur beeilt sich Kant, um sogleich klarzustellen, 
dass solch vernünftige Gedanken sich nicht während des Traums einstellen, 
sondern parallel dazu bzw. überhaupt auf einer tieferen Ebene, nämlich in 
einer traumlosen Phase des Schlafs ereignen.74 Nun es ist gewiss erstaunlich, 
wenn nicht mit Blick auf die behauptete Paralyse sogar widersprüchlich, dass 
Kant für den Tiefschlaf die Möglichkeit klaren Denkens einräumt. Und doch 
bleibt er insofern konsequent, als er nicht in Erwägung ziehen möchte, ein 
solches Denkvermögen könnte sich während des Traums zutragen, ja sich gar 
dem Traum zu verdanken haben. Das Eingeständnis der Möglichkeit einer 
oneirischen Intelligenz hätte die Konzeption des Traums als einer vollkom-
menen Täuschung ins Leere geführt und schließlich die Gesamtargumenta-
tion gegen Swedenborg – der ja in den irrationalen Traum einer Geisterwelt 
verrückt sei – in eine Schieflage gebracht. Vielmehr wird sich Kant um ein 
weiteres, zentrales Argument bemühen, wieso es sich bei den Träumen der 
Nacht (und dann im übertragenen Sinne bei den entrückten Tagträumen der 
Geisterseher) um einen schieren Betrug handeln muss: Der Traum sei eine 
absolute Subjektivität, könne nicht intersubjektiv erlebt, geteilt und teilbar 
sein. Das Fehlen einer Korrektur von Außen, die zunächst von einer wahr-
nehmungstheoretischen Perspektive behauptet wurde, nämlich als das Fehlen 
des diurnalen Normalfalls, in dem die Phantasien (vorausgesetzt Verstand 
und Gehirn funktionieren) von den Eindrücken der Außenwelt stets richtig-
stellt, eben als Phantasien ausgewiesen und erkennbar gemacht sind – diese 
Absenz eines Außen wird nun gleichsam erweitert. Das Fehlen eines Außen, 
meint jetzt das andere Ich, die Abwesenheit des Anderen, welcher der aktu-
ellen Erfahrung – phänomenologisch gesprochen – ihre eigentliche Objekti-
vität zusprechen könnte.75 Indem Kant den Satz von Heraklit (den er fälsch-

74	 Kant geht diesbezüglich sogar einen Schritt weiter und meint, die Tätigkeit des Ver-
standes im (traumlosen) Schlaf, von der wir beim Erwachen oft keine Erinnerung haben, 
könne sogar »klarer und ausgebreiteter sein […] als selbst die klarsten im Wachen; weil 
diese bei der völligen Ruhe äußerer Sinne von einem so tätigen Wesen, als die Seele ist, 
zu erwarten« wäre (KW2, 333). »Die Handlungen einiger Schlafwanderer, welche biswei-
len in solchem Zustande [im Schlaf] mehr Verstand als sonst zeigen, ob sie gleich nichts 
davon beim Erwachen erinnern, bestätigen die Möglichkeit dessen, was ich vom festen 
Schlafe vermute. Die Träume dagegen, das ist, die Vorstellung des Schlafenden, deren er 
sich beim Erwachen erinnert, gehören nicht hierher« (ebd.).

75	 In unseren phänomenologischen Untersuchungen werden wir ausführlicher darauf 



	 66	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

licherweise Aristoteles zuschreibt) umdreht und zugleich radikalisiert, soll 
dem Traum also jegliche Objektivität abgesprochen, er soll endgültig in die 
Sphäre reiner Subjektivität, in eine solipsistische Seinsweise verbannt sein: 
»Aristoteles sagt irgendwo: Wenn wir wachen, so haben wir eine gemeinschaft-
liche Welt, träumen wir aber, so hat ein jeder seine eigne. Mich dünkt, man sollte 
wohl den letzteren Satz umkehren und sagen können: wenn von verschiede-
nen Menschen ein jeglicher seine eigene Welt hat, so ist zu vermuten, daß sie 
träumen« (KW2, 342). Solch eine (An-)Wendung des heraklitischen Satzes, wie 
der darauffolgenden Argumentationsstrategie unschwer zu entnehmen ist, 
verfolgt ein doppeltes Spiel. Sie schließt nicht nur die oneirische Erfahrung 
in die Isolation des Solipsismus ein und reduziert somit den Traum zu etwas 
Machbarem und Gemachten, zu einem Akt der reinen Kreation und Leistung 
des Individuums – was freilich zunächst die Idee eines autonom phantasie-
renden Subjekts voraussetzt. Sondern der Satz verfolgt überdies seine Impli-
kation und Implementierung in das Wachleben, möchte all jene Träumer, die 
am Tage unfähig, ungewillt oder unqualifiziert sind, an einer intersubjektiv 
gültigen Wahrheit, an einer Wahrheit der Vernünftigen teilzunehmen, erneut 
den Weg ins Hospital anzeigen. Somit entpuppt sich letztlich auch der Traum-
diskurs als ein schonungsloser Machtdiskurs, in welchem darüber entschie-
den werden soll, wessen Wahrheit als allgemeingültige Wahrheit gelten und 
wer mit aller Gewalt epistemischer Vorentscheidungen in die Isolation und 
an die Peripherien der Gesellschaft verbannt werden darf.

Die Konnotation des heraklitischen Satzes von einer solipsistischen Isolie-
rung des Traums wird uns in der Spätphase Kants, genauer in seiner Anthro-
pologie in pragmatischer Hinsicht wieder begegnen. Gewiss vergehen dazwi-
schen die wohl zwanzig wichtigsten Jahre seines Denkens, deren erste Hälfte 
er im Anschluss an die Träume eines Geistersehers mehr oder weniger in einem 
Schweigen und die zweite schließlich in einer schriftstellerisch äußert akti-
ven Phase verbringt, in der er sein transzendentalphilosophisches und vor 
allem kritisch ausgerichtetes Denken ausbuchstabiert. Für unseren Kontext 
ist es indes höchst bemerkenswert, dass Kant insbesondere in der Frage der 
Imagination einen differenzierteren, mit den Frühschriften verglichen teil-
weise gar konträren Weg geht. Einbildung meint nicht bzw. nicht mehr die 

eingehen und aufzuzeigen versuchen, an welchen Stellen der Allgemeinplatz des Traum-
solipsismus brüchig wird. Allein die Tatsache, dass es sich bei dieser These doch um 
einen Gemein-platz handelt, dass sie von vielen vertreten wird oder vertreten werden 
kann, d. h. eben intersubjektiv gemeint und geteilt wird, verweist auf einen phänomeno-
logischen Sachverhalt, mit dem im Grunde der eigenen These eines schieren Solipsismus 
bereits widersprochen wird. Wir werden dies noch genauer ausführen (:239 ff.; :381 ff.). 



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 67

Antithese zu ›wirklich‹ und ›wahr‹, ist nicht nur Grund für ›Blendwerk‹ und 
›Wahn‹. Im Gegenteil, wie Kant selbst meint, erwacht er aus dem »dogmati-
schen Schlummer« (KW4, 260) und sieht sich von seinen Hume-Lektüren dazu 
veranlasst, umzudenken und im Zuge dessen der Einbildung gar eine funda-
mentale Rolle in der Bedingung der Möglichkeit von Erfahrung und Erkennt-
nis zuzusprechen. Die produktive Einbildungskraft sei für die Synthesis der 
Anschauungsformen a priori (d. h. von Raum und Zeit), hingegen die repro-
duktive Einbildung für die Synthesis a posteriori der einzelnen Empfindungen 
(in Raum und Zeit) verantwortlich. Letzteres führe die mannigfaltigen Ein-
drücke zu einer assoziativen Einheit zusammen, mache diese damit dem Ver-
stand zugänglich, sodass aus ihnen empirisches Wissen werden könne (KW4, 
77 ff.). Wenn man zumal jene Stelle der Kritik der reinen Vernunft bedenkt, 
wonach die „Synthesis überhaupt [...] die bloße Wirkung der Einbildungs-
kraft“ sei (KW4, 64; KW3, 91), dann schuldet im Grunde auch der Verstand, 
wie alle Formen der Erkenntnis, die sie letztlich alle auf Synthesis beruhen, 
ihre Tätigkeit der facultas imaginandi. So sind selbst Schematisierungen der 
Kategorien und die mathematischen Begriffe ein Wirken der Einbildung. Die 
facultas imaginandi erhält eine derart zentrale Rolle, dass sie also nicht nur 
als eine Vermittlung zwischen den Vermögen der Sinnlichkeit, des Verstandes 
und der Vernunft agiert, sondern – wie Heidegger meint – ihre »gemeinsame 
Wurzel« (GA3, 137 ff.), d. h. den metaphysischen Grund des gesamten Seelen-
vermögens darstellt.76 Obzwar dem so ist, wird Kant in seiner letzten Schaf-
fensphase, gemeint ist eben die Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, sich 
doch auch erneut an die dunklen Seiten der Imagination erinnern und ter-
minologisch zwischen einer willkürlichen und unwillkürlichen Einbildungs-
kraft unterscheiden. Während die willkürliche Einbildung etwa die Arbeiten 
des künstlerischen »Genies« auszeichne, der seine imaginative Kreativität 
mit Vernunft und Begabung zu verbinden weiß, bezeichnet Kant demgegen-
über die unwillkürliche Einbildung in einem abwertenden Ton als schwärme-
rische »Phantasie«. Dazu heißt es in einen pointierten Satz: »Wir spielen oft 
und gern mit der Einbildungskraft; aber die Einbildungskraft (als Phantasie) 
spielt ebenso oft und bisweilen sehr ungelegen auch mit uns« (KW7, 175). Das 
Problem mit den unwillkürlichen Phantasien liegt also in der Ekstase, dass 

76	 Zur Bedeutung der Einbildungskraft in der Kantischen Erkenntnistheorie siehe 
u. a.: Wilfrid Sellars: »The Role of Imagination in Kant’s Theory of Experience«, in: Henry 
W. Johnstone (Hg.): Categories: A Colloquium, Pennsylvania State University Press, 1978, 
S. 231–245; Peter F. Strawson: »Imagination and Perception«, in: ders. (Hg.): Freedom and 
Resentment, 1974, S. 45–65. J. Michael Young: »Construction, Schematism and Imagina-
tion«, in: Topoi 3, 1984, S. 123–131; Eva Schaper: »Kant’s Schematism Reconsidered«, in: 
Review of Metaphysics 18, 1964, S. 267–292.



	 68	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

man in eine Phantasiewelt verleitet wird, über dessen Spiel es keine Kon
trolle mehr gibt. Um die Gefahren des Kontrollverlustes zu unterstreichen, 
unterscheidet Kant ein zweites Mal, spricht von Phantasien die »entweder 
blos zügellos oder gar regellos« sind: Die zügellose Phantasie »ist Üppigkeit 
aus ihrem Reichtum; aber die regellose nähert sich dem Wahnsinn, wo die 
Phantasie gänzlich mit dem Menschen spielt« (KW7, 181). In diesem Zusam-
menhang kommt Kant nun auch wieder auf den Traum zu sprechen. Wer die 
Chimären »für (innere oder äußere) Erfahrungen zu halten gewohnt ist, ist 
ein Phantast. Im Schlaf (einem Zustande der Gesundheit) ein unwillkürli-
ches Spiel seiner Einbildungen zu sein, heißt träumen« (KW7, 167). Ausgehend 
von dieser Annahme ist es durchaus konsequent, dass sich Kant abermals 
weigert, die Traumerfahrung als ein eigenständiges Phänomen ernstzuneh-
men oder gar erforschen zu wollen. Weil der Traum in den Bereich einer 
unwillkürlichen, zumal anarchischen Dichtung gehört, jedenfalls außerhalb 
der Kontrolle und somit der Ordnung des Verstandes liegt, kann man nahe-
liegenderweise »aus diesem Phänomen keine Regeln des Verhaltens« ablei-
ten (KW7, 189). Was keinen Regeln folgt, ist nicht erforschbar. Just an dieser 
Stelle untermauert Kant seine Ablehnung erneut mit jener solipsistischen 
These, die er bereits in den Träumen eines Geistersehers als Letztargument 
angeführt hatte: »Wenn wir wachen, so haben wir eine gemeinschaftliche 
Welt; schlafen wir aber, so hat ein jeder seine eigene« (ebd).77 Einmal mehr 
wird das heraklitische Mantra zitiert, um zu versichern, beim Trauminhalt 
handle es sich um eine absolut subjektive Projektion, welche jeglicher Objek-
tivität entbehre. Da wir es mit einem reinen Solipsismus zu tun haben, kann 
es über den Trauminhalt auch hier nicht mehr zu sagen geben, als dass es 
ein irrtümliches, zufälliges, anarchisches und letztlich bedeutungsloses Spiel 
der Phantasie ist. Wie es jedoch sein kann, dass der Traum einerseits mit uns 
spielt, von einem Außen auf das Subjekt zukommt, ihm widerfährt, ihn mit 
seinen Spielchen in die Irre führt und dann anderseits doch kein Außen haben 
darf, ein rein solipsistischer Akt des Individuums, also doch irgendwie sein 
eigener Wille, seine Welt sein soll – diese recht steile Schieflage wird hier 
nicht weiter hinterfragt. Vielleicht war sich Kant auch der Gefahr bewusst, 
welche solche Fragen für die hier verfolgte Metaphysik im Gesamten bedeu-

77	 Dieser Satz wird von Kant im Übrigen auch in der Anthropologie als ein diskurs-
politisches Instrument verwendet: »Das einzige allgemeine Merkmal der Verrücktheit 
ist der Verlust des Gemeinsinnes (sensus communis) und der dagegen eintretende logische 
Eigensinn (sensus privatus)« (KW7, 219). Jener »der sich in den Kopf setzt, den Privatsinn 
ohne oder selbst wider den Gemeinsinn schon für gültig anzuerkennen, ist einem Gedan-
kenspiel hingegeben, wobei er nicht in einer mit andern gemeinsame Welt, sondern (wie 
im Traum) in seiner eigenen sich sieht« (ebd.).



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 69

tet hätte. Denn woher will man überhaupt die Gewissheit nehmen, dass das 
Wachleben, so wie es dem Traum unterstellt wird, nicht minder das Spiel der 
(eigenen) Phantasie mit einem selbst ist? Woher also die Gewissheit, dass es 
überhaupt ein Außen, ein Ding außer mir, so etwas wie ein Ding an sich geben 
könnte? Wieso sollte die Imagination nur die Bedingungen möglicher Erfah-
rung und nicht die Erfahrung an und für sich (im transzendentalen wie auch 
empirischen Sinne) schaffen? Und wenn man hinsichtlich des Wachlebens 
solch einen absoluten Idealismus scheut, mit allen möglichen erkenntnistheo-
retischen Tricks vermeiden möchte, wieso scheut man ihn nicht ebenso hin-
sichtlich der oneirischen Erfahrung? Wir möchten versuchen diese Fragen, 
die sich Kant nicht stellt, nicht stellen möchte, in unseren phänomenologi-
schen Untersuchungen nochmals aufzugreifen. Wie man jedenfalls unschwer 
erkennen kann, wird die immensen Aufwertung der facultas imaginandi (als 
eine die Erfahrung, Erkenntnis wie auch das künstlerisch-kreative Schaffen 
konstituierende Kraft) bei Kant keineswegs zu einer Aufwertung des Traums 
führen. Was er in den Träumen eines Geistersehers postuliert hatte, wird in 
mit anderen Worten in sein neues Denken übersetzt: Wenn am Tage die Ein-
bildung – hier »willkürlich« und »regellos« – auf den Menschen einwirkt, 
dann entrückt er, verfällt der Schwärmerei und dem Wahnsinn, wenn dies 
hingegen bei Nacht geschieht, dann träumt er. Was sich allein verschiebt ist 
die Verortung der Grenze. Sie verläuft jetzt nicht mehr zwischen der Einbil-
dung und den Eindrücken einer an sich existierenden Außenwelt. Sondern 
die Grenze wird innerhalb einer neu aufgestellten Imagination gezogen, die 
(in ihrer omnipotenten, alles durchwaltenden Konstitutionsleistung) ent-
weder nützlich oder gefährlich, d. h. entweder ordnend oder träumend sein  
kann. 

Obgleich sich seine Ansichten zur oneirischen Erfahrung in den wesent-
lichen Zügen auch zwanzig Jahre später nicht ändert, Kant zumindest dies-
bezüglich weiterhin im »dogmatischen Schlummer« verweilt, wird er auf die 
Frage, wieso wir denn überhaupt träumen (müssen), eine höchst originelle 
Antwort entwickeln. Die im Grunde zwecklosen Bespielungen der Phantasie, 
die man als Traumgeschichten während des Schlafs erlebt, könnten, so die 
These, für den Organismus insofern eine bedeutsame, ja lebensnotwendige 
Funktion haben, als sie das gänzliche Einschlafen des Organismus verhin-
dern. Denn würde der Körper zur Gänze einschlafen, dann wäre dies ein 
irreversibler Schlaf, nämlich der ewige Schlaf des Todes. Was Kant zwei Jahre 
zuvor an einer Stelle der Kritik der Urteilskraft vorsichtig ausformuliert, indem 
er sich fragt, ob es nicht sein könnte, dass der Traum »die Lebensorgane 
innigst bewege« und »daß folglich, ohne diese innerlich bewegende Kraft 
[…] der Schlaf, selbst im gesunden Zustande, wohl gar ein völliges Erlöschen 



	 70	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

des Lebens« bedeuten müsste (KW5, 380), wird in der Anthropologie bereits 
als ein Faktum präsentiert: 

Das Spiel der Phantasie mit dem Menschen im Schlafe ist der Traum und findet 
auch im gesunden Zustande statt, dagegen es einen krankhaften Zustand verrät, 
findet es im Wachen geschieht. – Der Schlaf, als Abspannung alles Vermögens 
äußerer Wahrnehmungen und vornehmlich willkürlicher Bewegungen, scheint 
allen Tieren, ja selbst den Pflanzen (nach der Analogie der letzteren mit den 
ersteren) zur Sammlung der im Wachen aufgewandten Kräfte notwendig; aber 
eben das scheint auch der Fall mit den Träumen zu sein, so daß die Lebenskraft, 
wenn sie im Schlafe nicht durch Träume immer rege erhalten würde, erlöschen 
und der tiefste Schlaf zugleich den Tod mit sich führen müßte (KW7, 175).78

Der Traum wird an der Schwelle zum Tod als eine Art ›Hüter des Lebens‹ ein-
geführt. Um die These – wonach der Traum (so in der Kritik der Urteilskraft) 
ein nächtliches »Heilmittel« sei (KW5, 380), das den Organismus gegen sein 
eigenes Sterben bewahre – aufrechterhalten zu können, muss Kant nun nahe-
liegenderweise dem eine zweite stützende These hinzufügen. Diese besagt, 
dass der Schlaf niemals ohne »Träume […] ist, ob man sich gleich nur selten 
derselben erinnert« (ebd.). Schließlich kann der Traum nur dann den Tod 
verhindern, wenn er im Schlaf ununterbrochen aktiv ist. Oder anders gesagt: 
Schon die geringste Unterbrechung jener Animierung der Organe durch die 
Phantasien würde bereits den irreversiblen Übergang des Schlafs in den Tod 
bedeuten. Diese zwar schlüssige, doch schwer haltbare Hilfsthese finden wir 
dann auch erneut in der Anthropologie: »Wenn man sagt: einen festen Schlaf, 
ohne Träume gehabt zu haben, so ist das doch wohl nicht mehr, als daß man 
sich dieser bei Erwachen gar nicht erinnere« (KW7, 175). Gleichwohl scheint 
Kant mit diesem Satz insgeheim eingestehen zu wollen, dass es sich hierbei 
um eine reine Hypothese handelt, die unmöglich bewiesen werden kann. 
Wenn sich niemand an einen Schlaf erinnert, der kontinuierlich von Träu-
men begleitet ist und wenn man gar aus dem Tiefschlaf erwachend behauptet, 
dass man nichts geträumt hat, dann wäre es doch naheliegend – wie es bei 
Locke der Fall war – anzunehmen, dass es irgendwie Lücken im Schlaf gibt, 
die keinerlei Erfahrungsinhalt mit sich bringen. Denn welche andere Evidenz 
könnte Kant anführen als eben die Erinnerung, die man nach dem Erwa-
chen hat und die uns eben sagt, dass man manchmal auch tief und traum-

78	 Ein paar Seiten später wird die These wie folgt zusammengefasst: »Das Träumen 
scheint zum Schlafen so notwendig zu gehören, daß Schlafen und Sterben einerlei sein 
würde, wenn der Traum nicht als eine natürliche, obzwar unwillkürliche Agitation der 
inneren Lebensorgane durch die Einbildungskraft hinzukäme« (KW7, 190).



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 71

los geschlafen hat? Gerade wenn man von der Aktivität der Phantasie im 
Wachzustand rückschließen möchte, dass der Traum ein rein subjektives Spiel 
der Phantasie sei, dann müsste man zusehen, ob es der Phantasie tatsäch-
lich möglich ist, ununterbrochen aktiv zu sein oder ob gerade ihre Aktivität 
Ermüdungserscheinung mit sich bringt und eine Ruhephase einfordert.79 Nur 
würde Kant ein Pausieren bzw. eine Lücke, in der während des Schlafs nichts 
phantasiert wird, einräumen, dann müsste er anderseits auch seine eigentli-
che These vom Traum als einem physiologischen Hüter des Lebens revidieren. 
Das Eine ist ohne das Andere nicht zu haben.

Auch wenn die Annahme eines ununterbrochenen Träumens schwer zu 
halten war und somit auch die Hauptthese – der Traum würde während des 
Schlafs den Organismus vor dem totalen Einschlafen bewahren – hinfällig 
zu werden drohte, scheint Kant in dieser Spätphase sich immerhin bemüht zu 
haben, dem Oneirischen doch noch einen Sinn, ja eine Existenzberechtigung 
zu geben. Oder müssen wir gar annehmen, dass es für Kant letztlich unmög-
lich wurde, die bedeutsame Existenz des Traums zu leugnen; zumal er selbst 
mit dem Alter immer öfter, wie Vorländer berichtet, »durch schreckende 
Träume aus dem Schlaf gestört, ja aus dem Bett bis ins Vorhaus gejagt« wur-
de.80 Irgendwie schien er sich dazu gezwungen zu fühlen, einen plausiblen 

79	 In einem anderen Zusammenhang spricht Kant selbst (wenn auch indirekt) von 
derlei Lücken in der Traumerfahrung, wenn er nämlich gerade die Lücken in der onei-
rischen Erfahrung als Unterscheidungsmerkmal zwischen Traum und Wachen anführt: 
»Würde es nicht beim Erwachen viele Lücken (aus Unaufmerksamkeit übergangene ver-
knüpfende Zwischenvorstellungen) in unserer Erinnerung [an den Traum] geben; wür-
den wir die folgende Nacht da wieder zu träumen anfangen, wo wir es in der vorigen 
gelassen haben: so weiß ich nicht, ob wir nicht uns in zwei verschiedenen Welten zu 
leben wähnen würden« (KW7, 175). Im Grunde bringt hier Kant erneut die (In-)Kohärenz-
these vor, wie wir sie bei Descartes und Wolff zitiert hatten. Doch Kant scheint hier zu 
meinen, dass die Lücken vielmehr in der Erinnerung an den Traum liegen würden. Nur 
haben wir, phänomenologisch gesehen, in Bezug auf vergangene Erlebnisse keine andere 
Evidenz als unsere Erinnerung, wonach wir eben annehmen müssen, dass es in der Tat 
während des Schlafs zum Aussetzen der Erfahrung (d. h. eben zu einem traumlosen Tief-
schlaf) kommt. Im Übrigen kennt Kant – selbst wenn er sie nicht gelten lassen will (was 
denn auch gegen das Unterscheidungsmerkmal sprechen könnte) – Phänomene im Wach-
zustand, die ihm nahelegen, dass das Denken sowie auch das Phantasieren durchaus 
pausieren können. So beschreibt er etwa Personen, die am Tage ganz natürlich in einen 
Zustand der starren Versenkung fallen und »wo man auf die Frage, was der mit starrem 
Blicke eine Weile auf denselben Punkt Geheftete jetzt denke, die Antwort erhält: ich habe 
nichts gedacht« (ebd.). Vor dem Hintergrund fernöstlicher Meditationspraktiken würde 
jedenfalls solch eine ›Lücke‹ im Sinne einer Abwesenheit von jeglichen Gedanken und 
Phantasien auch während des Wachzustandes kein allzu außergewöhnliches Phänomen 
darstellen.

80	 Karl Vorländer: Immanuel Kant. Der Mann und das Werk, Band 2., 1992, S. 325.



	 72	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Grund liefern zu müssen, wieso diese unnötigen und entbehrlichen Chimären 
uns nachts derart überfallen und zumal den Anspruch einer rational katego-
risierbaren Welt gefährden. Der sinngebende Erklärungsversuch bezog sich 
jedoch lediglich auf die Gegebenheit des Traums als solchen, nicht auf die 
konkreten Traumerfahrungen. Was genau wir letztlich träumen, bleibt für 
Kant weiterhin ein im Grunde akzidentelles und sinnloses Ereignen – ein 
Phänomen, mit dessen weiterer Beschäftigung sich der aufgeklärte Mensch 
nicht aufhalten sollte.81

Mit dieser letzten Bemerkung zu Kant möchte ich mir einen zeitlich größeren 
Sprung erlauben und die – zugegebenermaßen recht kursorisch und selek-
tiv gehaltenen Ausführungen – an dieser Stelle vorläufig abschließen.82 Ich 
denke, es dürfte deutlich geworden sein, wie die ontologische Andersheit, 
die epistemologische Negativität und somit die philosophische Abwertung 
und Vernachlässigung des Traums begründet wurde. Wie Manfred Engel in 
unterschiedlichen Aufsätzen ausgeführt hat, würde auch ich meinen wol-
len, dass die Philosophien der Neuzeit und Aufklärung im Allgemeinen eine 

81	 Wie es Petra Gehring in Bezug auf den späten Kant pointiert ausformuliert: Der 
Traum als »Spiel der Einbildungskraft ist zwar sinnlos und folglich das Gegenteil der 
Vernunft. Es erweist sich aber indirekt auf Vernunft bezogen – in der Selbstzweckhaf-
tigkeit des Lebens und der Abwehr des Todes, der das Träumen dient« (Petra Gehring: 
Traum und Wirklichkeit, 2008, S. 100). Weniger einverstanden bin ich jedoch mit Gehrings 
Annahme, dass es sich bei Kant um eine Art Widerspruch oder Ambivalenz handle. Geh-
ring meint: »Autonomes Spiel der Phantasie und Überlebensfunktion – bringt man diese 
beiden [Kantischen] Bestimmungen des Traums zusammen, so ergibt sich eine eigen-
tümliche Ambivalenz. Denn beides passt nicht recht zueinander« (ebd.) Dass Kant den 
Traum im Sinne eines Spiels der Einbildungskraft (genauer müsste man jedoch sagen: 
der unwillkürlichen und regellosen Einbildung) als ein »sinnloser und streng genommen 
vor allem störender Reiz« verstanden hat, soll laut Gehring der These, wonach der Traum 
doch Sinn ergebe, indem er dem Überleben dient, widersprechen. Die Ungenauigkeit in 
Gehrings Lesart liegt, so scheint es mir, in einer Verwechselung der Ebenen. Denn Kant 
spricht dem Traum nur auf einer allgemeinen Ebene jenen lebenserhaltenden Sinn zu. 
Das Träumen hat als solches (oder wenn man so möchte ›an und für sich‹) die Funktion, 
den Organismus während des Schlafs zu stimulieren. Allein auf der Ebene der konkreten 
Traumerlebnisse, also jener ›Geschichten‹, die wir letztlich erleben, sieht Kant weiterhin 
nur ein sinn- und zweckloses Spiel qua Täuschung am Werk. Und mit dieser Ebene will 
er sich auch nicht auseinandersetzen. Eine Ambivalenz scheint mir darin nicht gegeben 
zu sein. Ob man Kant diese Logik abkaufen möchte, ist freilich eine andere Frage.

82	 Für weitere Ausführungen zum Traum in der abendländischen Neuzeit und Aufklä-
rung siehe u. a. die soeben erwähnte geschichtsphilosophische Arbeit von Petra Gehring, 
wie auch den bereits mehrfach zitierten Stefan Niessen. Weitere Ausarbeitungen finden 
sich u. a. in Jens Heise: Traumdiskurse, 1989, Walter Seitter, Kunst der Wacht. Träumen und 
andere Wachen, 2001; Walter Seitter, Geschichte der Nacht, 1999 wie auch in dem Klassiker 
von Ludwig Binswanger: Wandlungen in der Auffassung und Deutung des Traums, 1928.



	 Das defizitäre Traumspiel und seine Verdrängung in den Solipsismus	 73

»Defizitärtheorie« des Traums verfolgt haben.83 Diese defizitäre und depo-
tenzierte Auffassung vom Traum wird sich bis zu der (in der Entstehung 
befindlichen) Anthropologie und Psychologie am Ende des 18. und dann des 
19. Jahrhunderts fortsetzen. Was sich fortsetzt ist insbesondere jene wahr-
nehmungstheoretische Linie, die den Traum als eine Restwahrnehmung des 
Wachlebens ansieht und diese letztlich auf eine Fehlleistung im Innenleben 
der Psyche zurückführt. Der Traumsolipsismus wird im Zuge dessen zu einem 
unhinterfragbaren Faktum. Anderseits können wir mit der Entstehung dieser 
neuen Wissenschaften – sozusagen abseits von den dominierenden philoso-
phischen Debatten – auch eine Enttabuisierung und eine deutliche Steigerung 
des Interesses am Traum beobachten. Dem Traum wird, so Engel, »ein neuer 
zweifacher heuristischer Wert zugeschrieben: Er ist, erstens, ein wichtiges 
Mittel der Individualpsychologie, weil er Einblicke in Charakter und Leit-
ideen des Träumers gewährt. Zweitens können wir am Traum – wie in einer 
Experimentiersituation – die Gesetze der Einbildungskraft studieren.«84 Spä-
testens mit Gotthilf H. Schubert, Carl G. Carus und Ignaz P. V. Troxler ent-
steht schließlich eine anthropologisch und psychologisch orientierte Traum-
forschung, die im 19. Jahrhunderts mit Namen wie Johannes Volkelt, Ludwig 
Strümpell, Friedrich W. Hildebrandt, Friedrich Scholz, Heinrich Spitta, Karl 
Albert Scherner, Paul Radestock und Wilhelm Robert eine vorläufige Hoch-
phase erfährt und schließlich im Werk von Sigmund Freud kulminiert. Mit 
Verweis auf bestehende Forschungen85 werde ich an dieser Stelle die Ent-
stehung jenes Traumdiskurses überspringen und – weil er gewissermaßen 

83	 Siehe u. a.: Manfred Engel: »Kulturgeschichte/n? Ein Modellentwurf am Beispiel 
der Kultur und Literaturgeschichte des Traumes«, in: KulturPoetik. Zeitschrift für kultur
geschichtliche Literaturwissenschaft 1, 2001, S. 153–176; Manfred Engel: »Traumtheorie und 
literarische Träume im 18. Jahrhundert«, in: Lutz Danneberg u. a. (Hg.): Scientia Poetica. 
Jahrbuch für Geschichte der Literatur und der Wissenschaften, 1998, S. 97–128; Manfred 
Engel: »Träumen und Nichtträumen zugleich. Novalis’ Theorie und Poetik des Traumes 
zwischen Aufklärung und Hochromantik«, in: Herbert Uerlings (Hg.): Novalis und die 
Wissenschaften, 1997, S. 143–168.

84	 Manfred Engel: »Träumen und Nichtträumen zugleich. Novalis’ Theorie und Poetik 
des Traurupert spirames zwischen Aufklärung und Hochromantik«, in: Herbert Uerlings 
(Hg.): Novalis und die Wissenschaften, 1997, S. 151.

85	 Neben den erwähnten Artikeln von Manfred Engel, vgl. dazu Stefan Goldman: Via 
regia zum Unbewußten. Freud und die Traumforschung im 19 Jahrhundert, 2003; Stefan Gold-
man: Traumarbeit vor Freud. Quellentexte zur Traumpsychologie im späten 19. Jahrhundert, 
2005; für eine allgemeinere Auseinandersetzung siehe Claire Gantet: Der Traum in der 
frühen Neuzeit. Ansätze zu einer kulturellen Wissenschaftsgeschichte, 2010; aber auch Freuds 
eigene Zusammenfassung der traumtheoretischen Diskurse des 18. und 19. Jahrhunderts 
im ersten Kapitel seiner Traumdeutung: Die wissenschaftliche Literatur der Traumprobleme 
(TD 5–92).



	 74	 Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

diesen in seinem Werk zusammengefasst, auf originelle Weise neu ausge-
richtet und einer komplexen Traumhermeneutik zugeführt hat – sogleich den 
Sprung zu Freuds anspruchsvoller Traumtheorie wagen. Was beim späten 
Kant und selbst noch in diesen psychologischen Traumdiskursen weitgehend 
als sinnlos erschien, wird durch Freuds Bemühungen eine immense, ja gera-
dezu zentrale Bedeutung für das Seelenleben des Menschen erhalten. Eine 
Auseinandersetzung mit Freud, die in mehrerlei Hinsicht bedeutsam ist und 
daher im Folgenden ausführlicher behandelt werden soll, wird in einem späte-
ren Abschnitt schließlich den Weg zu einer Phänomenologie des Traums auf-
zeigen, deren Anfänge gerade in einem kritischen, aber durchaus würdigen-
den Verhältnis zur Psychoanalyse liegen. Im Anschluss daran wird es möglich 
sein, die eigentliche Aufgabe dieser Untersuchung, nämlich eine eigenstän-
dige phänomenologische Untersuchung des Traums anzugehen. 



II. � Der große Versuch einer Rehabilitation der  
Traumerfahrung durch Freud und die 
phänomenologische Kritik daran

1.  Die Begriffsperson Freud und seine Wegbereiter

Nach einer abendländischen Philosophiegeschichte der Vernachlässigung, 
Verdrängung und gar ›Verbannung‹ des Traums als antagonistischer Gegen-
part und zugleich Störfaktor einer vorgeblich rational geordneten Wirklich-
keit, begegnet jene Geschichte mit dem Engagement eines jungen Arztes aus 
Wien erstmals einer ernsthaften und eigenständigen Untersuchung als dem 
Versuch einer wissenschaftlichen Rehabilitation des Traums – und zwar in 
einem Ausmaß und einer Intensität, die heute noch seinesgleichen sucht. Die 
historische Bedeutsamkeit und Notwendigkeit einer grundsätzlichen Ausein
andersetzung mit dem Phänomen des Traums stand Freud klar und deutlich 
vor Augen: 

»Seit der Verwerfung der mythologischen Hypothese ist der Traum [...] erklä-
rungsbedürftig geworden. Die Bedingungen seiner Entstehung, seine Beziehung 
zum Seelenleben des Wachens, seine Abhängigkeit von Reizen, die sich wäh-
rend des Schlafzustandes zur Wahrnehmung drängen, die vielen dem wachen 
Denken anstößigen Eigentümlichkeiten seines Inhaltes, die Inkongruenz zwi-
schen seinen Vorstellungsbildern und den an sie geknüpften Affekten, endlich 
die Flüchtigkeit des Traumes, die Art, wie das wache Denken ihn als fremdartig 
beiseite schiebt, in der Erinnerung verstümmelt oder auslöscht: – all diese und 
noch andre Probleme verlangen seit vielen hundert Jahren nach Lösungen, die 
bis heute nicht befriedigend gegeben werden konnten.« (ÜT37) 

Freuds Engagement, den Traum einer »befriedigenden Lösung« zuzuführen, 
beabsichtigte, wie sich bereits aus diesem Zitat erkennen lässt, nicht nur eine 
Klärung des nächtlichen Mysteriums, sondern er erhoffte sich von seinen 
jahrelangen Arbeiten zum Traum eine fundamental neue Erkenntnis über 
das menschliche Dasein als solches. Um jene Zäsur zu beschwören, die er 
sich von seinem Werk Die Traumdeutung erhoffte, ließ Freud bekanntlich das 
Erscheinungsdatum seines Buches auf 1900 vordatieren.86 Es sollte damit 

86	 »Es war im Winter 1899, daß mein Buch ›Die Traumdeutung‹, ins neue Jahrhundert 
vordatiert, endlich vor mir lag« (ÜT193).



	 76	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

sinnbildlich dem neuen Jahrhundert eine ebenso neue, wie bahnbrechende 
Sichtweise auf die Lebensherausforderungen des Menschen – nämlich als 
einem Wendepunkt zu tiefenpsychologischen Einsichten – übergeben werden. 
In der Tat wird Die Traumdeutung Freuds den Durchbruch der Psychoana-
lyse ermöglichen und mit diesem Durchbruch die Psychoanalyse sowohl zu 
einem festen Bestandteil der Geisteswissenschaften als auch der therapeu-
tischen Praxis erheben. Das Werk erhält bald unter Befürworter:innen und 
Gegner:innen Regale einer weltweiten Rezeptionsgeschichte, die heute kaum 
noch überblickt werden kann.87 Das Buch durchläuft aber auch bereits zur 
Schaffensperiode Freuds seine eigene Geschichte mehrfacher (durch Leser:in-
nen hervorgerufener und teils sogar von ihnen verfasster) Wandlungen, bis es 
schließlich 1929 mit der achten Auflage einen vorläufigen Abschluss findet.88 
Die darin enthaltenen Thesen – insbesondere die unheimliche Entdeckung 
des Unbewussten und die Methode des assoziativen Interpretierens ihrer ver-
drängten Inhalte – werden nicht nur den eigentlichen Anfang und somit den 
kontinuierlichen Ursprung des Freud’schen Denkens, sondern überhaupt der 
psychoanalytischen Bewegung darstellen. Wie Freud 1913 in einem Artikel für 
die Scientia schrieb, ist es »die Deutung der Träume, mit welcher das Schicksal 

87	 Zur Rezeptionsgeschichte, siehe u. a.: Gerd Kimmerle: Freuds Traumdeutung. Frühe 
Rezensionen, 1986; Angel Garma: The Psychoanalysis of Dreams, 1974; August Ruhs: »Zur 
Rezeption der Traumdeutung im deutschsprachigen Raum«, in: RISS. Zeitschrift für Psy-
choanalyse 14 (46), 1999, S. 11–34; Heinrich Deserno (Hg.): Das Jahrhundert der Traumdeu-
tung: Perspektiven psychoanalytischer Traumforschung, 1999; Burkhard Schnepel (Hg.): 
Hundert Jahre »Die Traumdeutung«. Kulturwissenschaftliche Perspektiven in der Traumfor-
schung. Studie zur Kulturkunde 119, 2001; Brigitte Boothe (Hg.): Der Traum – 100 Jahre nach 
Freuds Traumdeutung, 2000.

88	 Zur Geschichte des Buches siehe die ausführliche Arbeit von Lydia Marinelle u. 
Andreas Mayer: Träume nach Freud – Die »Traumdeutung« und die Geschichte der psycho-
analytischen Bewegung, 2009; sowie Ilse Grubrich-Simitis: »Metamorphosen der ›Traum-
deutung‹ – Über Freuds Umgang mit seinem Jahrhundertbuch«, in: Jean Starobinski, Ilse 
Grubrich-Simitis u. Mark Solms (Hg.), Hundert Jahre 'Traumdeutung' von Sigmund Freud, 
2000.

	 Die hier verfolgte Lektüre wird sich, wenn nicht anders vermerkt, an der Letzt-
version der Traumdeutung orientieren, wie sie im Band 2/3 der Gesammelten Werke (kurz: 
GW) erschienen und später beim Verlag Fischer als Einzelausgabe veröffentlicht wurde. 
Im Folgenden werden die Seitenzahlen nach der Fischer-Ausgabe mit dem Sigel »TD« 
angegeben. Der Kürzel »ÜT« verweist auf eine 1901 veröffentlichte Zusammenfassung 
der Traumdeutung, die Freud für die Reihe Grenzerfahrungen des Nerven- und Seelenlebens 
(Heft 8, Hrsg. L. Löwenfeld und H. Kurelle, Verlag Bergmann: Wiesbaden, S. 307–344) 
verfasst hat. Der Text findet sich in GW 2/3 auf den Seiten 643–701 und wird im Folgen-
dem ebenfalls nach der Einzelausgabe des Fischer Verlags unter dem Titel Schriften über 
Träume und Traumdeutungen zitiert. Für die vollständigen Angaben zu den verwendeten 
Quellen und eine Aufschlüsselung der Siglen siehe das Literaturverzeichnis.



	 Die Begriffsperson Freud und seine Wegbereiter	 77

der Psychoanalyse […] seinen Anfang nimmt« (GW13, 389). An einem grund-
sätzlichen Verstehen und einer Auslegung der Träume als theoretisches und 
praktisches Kernmoment der Psychoanalyse wird Freud bis zum Ende seines 
Schaffens festhalten.89

Doch bevor wir mit einer eigenständigen Lektüre der Freud’schen Traumauf-
fassung beginnen und die darin enthaltene bzw. durch sie entfaltete Meta-
psychologie in ihren grundlegenden Zügen textnah rekapitulieren möchten, 
sei zuvor in aller Kürze darauf hingewiesen, wie sich Freud gegenüber dem, 
wie er meint, insuffizienten Traumwissen seiner Zeit verhält. Bemerkenswert 
ist, dass Freud, obwohl er sein Werk Die Traumdeutung nennt, die Traditio-
nen einer mystisch-mythologischen Traummantik nicht mitberücksichtigen 
oder gar sich selbst in diese einreihen wollte. Deren Anliegen und Gelingen 
sei, wie es kurz und knapp heißt, »eine Sache des witzigen Einfalls« (TD 
111)90. Das ehrgeizige Anliegen Freuds wird vielmehr darin bestehen, seine 

89	 So heißt es etwa in seinem 1933 gehaltenen Vortrag zur XXIX. Einheit der Neue 
Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse: Die Traumlehre »nimmt in der 
Geschichte der Psychoanalyse eine besondere Stelle ein, bezeichnet einen Wendepunkt; 
mit ihr hat die Analyse den Schritt von einem psychotherapeutischen Verfahren zu einer 
Tiefenpsychologie vollzogen. Die Traumlehre ist seither auch das Kennzeichnendste und 
Eigentümlichste der jungen Wissenschaft geblieben, etwas wozu es kein Gegenstück in 
unserm sonstigen Wissen gibt, ein Stück Neuland, dem Volksglauben und der Mystik 
abgewonnenen« (GW15, 8).

90	 In einem Zusatz von 1914 (siehe Fußnote in TD 112) scheint Freud seine Haltung dies-
bezüglich revidieren zu wollen, indem er zumindest die antike Traumdeutung des »Arte-
midoros aus Daldis« (gemeint ist Artemidor) in Bezug auf seine assoziative Methode 
durchaus zu schätzen weiß. Das Problem sei jedoch, dass Artemidor die (assoziative) 
Auslegung der Träume dem Traumdeuter zugesprochen habe, statt diese (zunächst) dem 
Träumer selbst zu überlassen. »Die Technik, die ich im folgenden auseinandersetze, [so 
Freud weiter], weicht von der antiken [des Artemidor] in dem einen wesentlichen Punkte 
ab, daß sie dem Träumer selbst die Deutungsarbeit auferlegt. Sie will nicht berücksich-
tigen, was dem Traumdeuter, sondern was dem Träumer zu dem betreffenden Element 
des Traumes einfällt« (ebd.). Was Freud genauer unter seiner Technik der Assoziation 
versteht und ob er die Interpretation tatsächlich dem Träumer überlässt, wird uns spä-
ter ausführlicher beschäftigen. In Bezug auf Artemidor, sofern Freud ihn überhaupt und 
wenn ja gründlich gelesen hat (offensichtlich hat er ihn, wie er selbst angibt, über einen 
Vortrag von Gomprez aus dem Jahre 1866 kennengelernt), scheint Freud immerhin die 
Grundannahme übernommen zu haben, wonach »der Traum eine Bedeutung hat« (TD 
114). Diese Bedeutung müsse jedoch allein durch »ein wissenschaftliches Verfahren« 
ausgearbeitet werden (ebd.) – oder anders (ein wenig umständlicher) gesagt, dürfe die 
prinzipielle Unbrauchbarkeit eines mystischen »Deutungsverfahrens des Traumes keinen 
Moment lang zweifelhaft sein« (TD 113). Trotz dieser präventiven Distanzierung gab es 
doch immer wieder Versuche, die gerade belegen wollten, dass die Freud’sche Traumdeu-
tung der Traummantik doch näher war als dies Freud selbst zugeben wollte. (Vgl. dazu 



	 78	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

neuen Erkenntnisse unumstößlich innerhalb der Autorität der Wissenschaft-
lichkeit anzusiedeln, die ihrerseits keinen Flirt oder gar eine Beziehung zu 
irgendeiner Art von Mystik toleriert. Wenn also in Bezug auf den Traum 
die Rede von einem »unbefriedigende[n] Wissensstand« ist, dann meint dies 
nicht die mögliche Spannweite des Wissens als solche. Er verortet sich nicht, 
wie dies etwa später sein abtrünniger Schüler Carl Gustav Jung strecken-
weise unternehmen wird, in okkulten und mythologischen Konzepten, die 
Jung u. a. zu den »Archetypen der Traumsymbolik« führen sollten.91 Sondern 
die Absicht Freuds liegt darin, seine Thesen im akademischen Traum-Dis-
kurs, wie sie ihm vornehmlich als Seelenkunde des 19. Jahrhundert vorlag, 
zu etablieren.92 Sein Verhältnis zu jener Wissenschaft war jedoch durchaus 
von Ambivalenzen gekennzeichnet: Einerseits beklagte Freud, »die wissen-
schaftliche Literatur zum Traumproblem« sei »nur sehr wenig weit gedie-
hen« und es lasse sich darin »nichts oder wenig, was das Wesen des Traumes 
träfe« finden (TD 19). Anderseits – wie wir heute überblicken und was manch 
eine:n Liebhaber:in der Freud’schen Terminologie enttäuschen dürfte – sind 
viele Begriffe und teils ganze Ausführungen der Freud’schen Traumtheorie 
jener Literatur entnommen, regelrecht von ihr abgeschrieben. Dies gilt nicht 
nur für die Rede von einem »Unbewussten«, sondern etwa auch für zentrale 
Begriff wie die der »Traumarbeit«, der »Verdichtung«, eines »assoziativen 
Verfahrens«, der »Wunscherfüllung« usw.93 Trotz solch eklatanter Anlei-

u. a. Beat Naf: Freuds »Traumdeutung« – Vorläufer in der Antike?, in: Der Traum 100 Jahre 
nach Freuds Traumdeutung, 2000, S. 59–79). Wir werden jedenfalls später in der von Stekel 
ausgearbeiteten und von Freud befürworteten Traumsymbolik sehen können, dass es in 
der Auslegung der Symbole in der Tat eine methodische Nähe zur antiken Traumdeutung 
gibt.

91	 Carl Gustav Jung: Traum und Traumdeutung, 2010, S. 50 ff.
92	 Vgl. dazu die ausführliche Studie von Stefan Goldman: Via regia zum Unbewussten. 

Freud und die Traumforschung im 19. Jahrhundert, 2003.
93	 So heißt es etwa, um ein Beispiel zu geben, im 1883 von F. Scholz verfassten Buch 

Traum und Schlaf, das von Freud selbst im Literaturverzeichnis der ersten Ausgabe 
der Traumdeutung angeführt wird, jedoch diesbezüglich nicht zitiert wird: Der Traum 
»schöpft aus dem Brone des Unbewußten oder unbewußt gewordenen. Was der Jahre 
Arbeit bedeckte und begrub, läßt er sichtbar werden« (Friedrich Scholz: Traum und Schlaf, 
1887, S. 42). Der besonders einfallsreich klingende Begriff der »Traumarbeit« hingegen 
kann bereits bei Wilhelm Robert (1886) nachgelesen werden, der ebenfalls in Freuds Lite-
raturverzeichnis angeführt ist, wonach man davon ausgehen kann, dass er diesen gele-
sen und von dort übernommen hat. (Vgl. dazu Henry Ellenberg: Entdeckung des Unbe-
wussten. Geschichte und Entwicklung der dynamischen Psychiatrie von den Anfängen bis 
zu Janet, Freud, Adler und Jung, Bd. 1, 1973, S. 432; Didier Anzieu: Freuds Selbstanalyse 
und die Entdeckung der Psychoanalyse, Internationale Psychoanalyse, 1990, S. 24. Regelrechte 
Plagiatsvorwürfe finden sich in: Stefan Goldman: Via regia zum Unbewussten. Freud und 
die Traumforschung im 19 Jahrhundert, 2003, S. 186 f.) Es scheint jedenfalls nicht schwer 



	 Die Begriffsperson Freud und seine Wegbereiter	 79

hen am Stand der psychologischen Literatur des 19. Jahrhunderts wird Freud 
diese vor allem bemängeln. Um es in einem einzigen Satz komprimiert wie-
derzugeben, betrifft die Kritik insbesondere jenes schon in den Parva natu-
ralia des Aristoteles aufgestellte und bis in die Neuzeit und Moderne fort-
geführte Paradigma, wonach es sich bei Träumen lediglich um »Reste« der 
Wahrnehmung handeln soll, die als schwache Abbilder des Tagesgeschehens 
während des Schlafes wieder auftauchen bzw. im inneren des Organs fort-
leben, sich gemeinsam mit etwaigen Leibreizen zu allerlei absurden Bildern 
vermischen. Demnach hätten die oneirischen Absurditäten (bestenfalls) die 
Funktion einer Erleichterung der Seele, jedoch ohne dass man deren aleato-
rischem Charakter irgendeine Bedeutung zusprechen dürfte. Folglich soll für 
den damaligen Stand der Wissenschaft jener Sprachgebrauch gegolten haben, 
wonach Träume lediglich Schäume sind (TD 146). 

Freud wird zwar in der Ausformulierung seiner »eigenen« Lehre nicht 
bestreiten, dass es sich beim Traummaterial um Tagesreste, d. h. um eine 
»Sammlung von psychischen Resten und Erinnerungsspuren« handeln kann 
sowie auch um gewisse Sinnes- und Leibreize während des Schlafs (TD 236), 
doch damit ist, so der entscheidende Einwand gegen den damaligen »Wis-
sensstand«, nichts darüber ausgesagt, wie und wieso es genau zu jener Kom-
position des jeweiligen Traumgeschehens kommen muss. In Abgrenzung 
zur herrschenden Ansicht postuliert Freud schlichtweg, dass die Reste und 
Reize »für sich allein nicht imstande [sind], einen Traum zu bilden. Streng-
genommen sind sie nur psychisches Material für die Traumarbeit« (ÜT 124). 
Demnach können die oftmals voneinander völlig unabhängig eingearbeiteten 
Traummaterialien als solche die Frage der komplexen und vielschichtigen 
Traumgeschichten nicht ergründen und vor allem können sie nicht die tiefere 
Bedeutung des Traums klären, von deren Existenz Freud felsenfest überzeugt 
ist. Der »Sinn« der Träume müsse sich vielmehr in einer genauen Analyse 
der Trauminhalte entscheiden, der sich die »herrschende Traumlehre« bis-
lang verweigert habe (TD 110). Was auch immer das Eigenständige an Freuds 
Traumtheorie sein mag – sofern ein Gedanke überhaupt auf die angebliche 
Eigenständigkeit einer Person zurückgeführt werden kann, wie am Schluss 
der letzten Fußnote doch bezweifelt werden musste – es wird sich in jenen 
Analysen, die zunächst und ursprünglich die Selbstanalysen Freuds waren, 

zu fallen, auch im Falle Freuds einmal mehr zu beobachten, dass das angebliche Genie 
immer, ob sie/er dessen gewahr ist oder nicht, ob sie/er es beabsichtigt oder nicht, immer 
aus einem ihr/ihm vorausgehenden und zugleich begleitenden Diskurs einer kollektiven 
Arbeit schöpft bzw. aus ihr hervorgeht. Der Name des angeblichen ›Genies‹ ist lediglich 
der ehrgeizige Ausdruck einer bereits schlummernden Gedankenbewegung, die auf sie/
ihn allein keineswegs zurückgeführt werden kann.



	 80	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

aus- und abbilden.94 Die Methode dieser Analysen und die damit einherge-
henden Probleme werden noch Thema werden. Doch zuvor sei der Versuch 
unternommen, die charakteristischen Erkenntnisse der anfänglichen Psycho-
analyse in Erinnerung zu rufen. 

2.  Der Traum der Psychoanalyse

Wie bereits der Terminus der Selbstanalyse andeutet, soll der Traum immer 
einen selbst betreffen. Das Traumgeschehen meint das »Seelenleben« eines 
alltäglichen Subjekts, es hat seine Bedeutsamkeit nicht für sich, sondern 
immer in Bezug auf das Sein des Träumers in seiner alltäglichen »Wach-
welt«. Dabei wird der Traum in jeglicher Hinsicht als eine solipsistische Fabri
kation des Subjekts, als »die eigene psychische Leistung des Träumers« ver-
standen (ÜT 37). Mit diesen beiden Grundvoraussetzungen ist gewährleistet, 
dass die Auseinandersetzung mit dem Traum einen Nutzen hat, dass sie ein 
nützliches Unterfangen für das Dasein in seinem (»Wach«-)Leben darstellt 
und dass diese Auseinandersetzung nur über eine am Individuum ausgerich-
tete Psychologie gewährleistet werden kann. Doch wieso kreiert – angeblich 
in völliger Eigenregie – das Subjekt einen Traum? Wir wären vielleicht zu 
voreilig, wenn wir auf diese Frage alsbald und auf missverständliche Weise 
antworten wollten, der Traum meine jenen letzten und prägnanten Satz, den 
Freud nach seiner ersten vollständigen Selbstanalyse, die Analyse des Traums 
von Irmas Injektion, in Hervorhebung niederschreiben musste: »Nach vollende-
ter Deutungsarbeit läßt sich der Traum als eine Wunscherfüllung erkennen.« (TD 
135). Diese Antwort, die gewiss eine Definition sein möchte, ist jedoch, wenn 
man überhaupt so sprechen kann, nur die eine Seite der Münze und noch 
nicht einmal die schillernde. Dem steht gewissermaßen die wesentlichere 
Grundannahme entgegen, wonach der Traum in erster Linie die Funktion 
des Bewahrens und Hütens innehabe: Wir »müssen« (!), so Freud an einer 
anderen Stelle, »den Traum als Hüter des Schlafes anerkennen«.95 Die eigent-
liche Aufgabe des Traums ist demnach, störende Elemente zu verarbeiten bzw. 
diese einzuarbeiten, damit das Schlafen gewährleistet sei. Obwohl Freud für 

94	 Wollte man an der Annahme der Entstehung der psychoanalytischen Traumtheo-
rie aus der Selbstanalyse Freuds festhalten, die als Theorie zudem den Ursprung der Psy-
choanalyse als solcher darstellen soll, so könnte man die (zugegebenermaßen gewagte) 
Behauptung aufstellen, wonach die ganze Geschichte der Psychoanalyse (im Angesicht 
all ihrer Patient:innen) im Grunde immer noch den einen, überaus schwierigen Fall 
namens Sigmund Freud zu behandeln und zu lösen hat.

95	 ÜT 78 f., Vgl. TD 410, 569. 



	 Der Traum der Psychoanalyse	 81

die Traumbildung das Bedürfnis Schlafen-zu-müssen dermaßen zentral ein-
führt, gibt er bemerkenswerterweise in diesem Kontext nur wenig Auskunft 
darüber, woher überhaupt das Bedürfnis des Schlafens rührt.96 Gerade für 
den Psychologismus müsste der Schlaf – jenseits der physiologischen Erklä-
rung im Sinne einer körperlichen Ruhe (die man sich ohnehin auch anders 
beschaffen könnte) – einen ›psychischen‹ Sinn haben. Ist der Schlaf, um mit 
einer späteren Auffassung Freuds zu sprechen, das narzisstische Verlangen 
nach Integrität wie einst vor der Geburt im Mutterschoß (GW13, 146)? Oder 
ist er gar Ausdruck des Todestriebes, der Sehnsucht, dass dieses ganze Thea-
ter auch irgendwann einmal aufhören muss bzw. aufhören soll, sei es im Tod 
oder eben auch nur für die Dauer seines kleinen Bruders, dem (traumlosen) 
Schlaf? Man könnte jedenfalls – so oder so – meinen, dass der Schlaf als ein 
zutiefst ersehntes Bedürfnis seinerseits einen Wunsch darstellt. Freud selbst 
spricht vom »Schlafwunsch« (TD 560 f.). Wollte man dies so gelten lassen, 
müsste man jedoch zugleich die darin ausgedrückte Paradoxie mitlesen, denn 
das Schlafen-wollen zeichnet sich demnach gerade dadurch aus, dass man 
keinen Wünschen mehr hinterherrennen, sondern im physiologischen wie 
auch psychologischen Sinne allein die Ruhe will. Es ist dies also der paradoxe 
Wunsch nach Wunschlosigkeit. 

Sofern wir also anerkennen wollen, oder wie Freud in einem drängenden 
Ton schreibt: anerkennen »müssen«, dass die primäre Wesensbestimmung 
des Traums »das Hüten des Schlafes« ist, »müssen« wir zugleich anerkennen, 
dass in diesem Zusammenhang die diversen Wünsche das eigentliche Pro-
blem darstellen. Es sind nämlich nicht nur mögliche Reize von außen, etwa 
wenn man schlafend, von einer lästigen Fliege gereizt, diese wegscheuchen 
möchte (TD 566), welche den Schlaf stören und das Erwachen herbeifüh-
ren könnten. Auf eine subtilere und für den Schlaf nicht minder bedrohliche 
Weise irritieren die »inneren« Wünsche des Subjekts. Ob dies nun triviale 
Wünsche sind, wie die des Kindes mit dem Tiere spielen zu wollen (ÜT 78), 
oder Bedürfnisse, wie die nach Nahrung und Wasser (TD 137) oder schließ-
lich tiefer gelegene Wünsche der Triebregungen (TD 548) – all diese Wünsche, 
sofern sie sich während des Schlafes melden, sind für dessen Ruhe hinderlich, 
sind eine Beunruhigung. Dies gilt insbesondere für die unbewussten Wünsche 
der Triebe, namentlich des Sexualtriebs (TD 396), der, um diversen Anforde-
rungen des Alltags gerecht zu werden, unterdrückt und verdrängt werden 

96	 Bereits in der Eingangsphase der Traumdeutung schreibt Freud: Wenngleich »in 
der Charakteristik des Schlafzustands die Veränderung der Funktionsbedingungen für 
den seelischen Apparat mit enthalten sein muß«, bleibe »dies ein wesentlich physiologi-
sches Problem« und daher bevorzuge er es »die Literatur des Schlafs außer Betracht« zu 
lassen (TD 24).



	 82	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

musste. Nachdem mit dem Einschlafen jene Instanz, die für deren Zensur 
und Verdrängung während des Alltages zuständig war, herabgesetzt wurde, 
sei es geradezu unvermeidlich, dass die tiefsten der verdrängten Wünsche 
aufbegehren und nach Befriedigung verlangen. Davon ausgehend postuliert 
Freud schließlich, dass der Traum als Hüter des Schlafes die ersehnte Ruhe nur 
dadurch gewährleisten könne, indem er einen Kompromiss zwischen den stö-
renden Wünschen (sowie auch Reizen) auf der einen Seite und der Wunsch-
losigkeit der Ruhe auf der anderen eingeht.97 Die Wünsche sollen zwar in 
den Traumgeschichten den Glauben ihrer Befriedigung erhalten, damit ihr 
Aufbegehren dadurch gelindert sei, doch andererseits muss der Kompromiss 
zugleich den Traumerreger, wenn es sich dabei um Verdrängtes handelt, 
umso mehr camouflieren, codieren, entstellen. Denn das unverhüllte Auftre-
ten des verdrängten Wunsches würde unweigerlich die – für die ursprüng-
liche Verdrängung verantwortliche – Instanz vollständig aktivieren, welche 
sich unverzüglich um die erneute Einhaltung des Verbots bemühen müsste, 
indem sie den Schlaf unterbricht, das Aufwachen aus dem Unerlaubten for-
ciert. Allein durch das gekonnte Arrangement des Traums würde dies ver-
hindert werden. So meint die Traumarbeit eine besondere Kunst, die Kunst, 
den unbewusst-unerlaubten Auslöser mittels Techniken der Entstellung in das 
Szenario seiner (zumindest partiellen) Erfüllung zu überführen. Diese Kunst 
der entstellten Darstellung besteht also gewissermaßen darin, den Anlass 
anzudeuten, jedoch nicht wirklich abzubilden. Denn das wahre Bild würde 
für Aufsehen und das heißt eben für das Aufwachen in die bekannte (glei-
chermaßen aber auch unbefriedigende) Ordnung der Alltäglichkeit sorgen.

Um diese Annahmen besser verstehen zu können, um verstehen zu können, 
woher Freud die Gewissheit nimmt, dass es sich beim Traum so und nicht 
anders abspielen soll, scheint es einmal mehr hilfreich zu sein, eine von ihm 
eingeführte Unterscheidung genauer zu betrachten. Es ist dies die zunächst 
recht hypothetisch anmutende, doch durchaus ernst gemeinte Differenz zwi-
schen dem manifesten Trauminhalt und den latenten Traumgedanken (TD 
284). In dieser terminologischen Unterscheidung meint der manifeste Traum 
das eigentliche Traumgeschehen, wie es sich im Schlaf für den Träumer ereig-
net bzw. noch genauer: wie es nach dem Erwachen vom zuvor Träumenden 
erinnert und berichtet wurde.98 Ganz im Sinne der herrschenden Philosophie-

97	 Zusammengefasst in den Worten Freuds: »Es ist klar, daß Wünsche und Bedürf-
nisse, die sich regen, die Hemmnisse des Einschlafens sind. [...] Da der Traum, welcher 
den Wunsch erfüllt zeigt, während des Schlafens Glauben findet, hebt er den Wunsch auf 
und ermöglicht den Schlaf« (ÜT 78 f.)

98	 Es ist wichtig, zu betonen, dass es zwischen dem Akt des Träumens und dem Erin-



	 Der Traum der Psychoanalyse	 83

geschichte möchte Freud dabei keineswegs bestreiten – und diese enorme 
Bewertung scheint für das Folgende entscheidend und gewissermaßen eine 
Entscheidung gegen den erlebten Traum zu sein –, dass der manifeste Inhalt 
an sich unsinnig, absurd, irrational und befremdlich sei. Und doch, darin liegt 
sozusagen die Würdigung des manifesten Traums, stecke »viel Methode hin-
ter diesem Unsinn« (ÜT 64). Den Sinn hinter dem unsinnigen Traum nennt 
Freud schließlich die latenten Traumgedanken, die sich bereits am Tage, jedoch 
unbewusst und größtenteils im Konnex zur Entwicklungsgeschichte gebildet 
haben. Es sollen diese latenten Gedanken eben jenen verborgenen Wünschen 
des Träumers entsprechen, welche als die eigentlichen Motive des Traumes 
operieren, diesen wie einen »Motor« antreiben (TD 577). Von den latenten 
Traumgedanken – die im Gegensatz zum manifesten Trauminhalt durchaus 
Sinn ergeben sollen, nachvollziehbar, verständlich, logisch und in kausalen 
Ketten verbunden sind – wisse das erwachte und sich erinnernde Subjekt 
jedoch zunächst nichts, weil es im Traum eben nur das Manifeste erfahren 
habe. Grund für die Kaschierung des latenten Inhalts sei die bereits ange-
sprochene Traumarbeit, welche in ihren visuellen Geschichten die verbor-
gen-bedeutsamen Traumgedanken in den als unsinnig-erlebten Trauminhalt 
umwandelt, komprimiert und dabei entstellt. Dieser Prozess wird einerseits 
mit dem Verbot und der Verdrängung des Latenten und andererseits mit der 
doch erwarteten Befriedigung und Beruhigung ihrer Regungen im Manifesten 
erklärt. Jedenfalls müsse der Prozess der Ent- bzw. Verstellung den hinter der 
Traumerfahrung stehenden Gedanken unbedingt verbergen, um ein Erwa-
chen zu verhindern. Dabei differenziert Freud die verbergende Traumarbeit, 
welche mit dem Material an Tagesresten (aber auch aktuellen Sinnesreizen 
während des Schlafes) kompositorisch arbeitet, unter verschiedenen funk-
tionalen Aspekten: So soll das erste Charakteristikum der Traumarbeit die 
Verdichtung sein (TD 285 f.). Sie ermögliche, dass mehrere latente Gedanken zu 
einer einzigen manifesten Darstellung im Traum zusammengeführt, vereinigt 
und komprimiert werden, aber auch umgekehrt, dass ein latenter Gedanke 
von mehreren Elementen des Manifesten repräsentiert wird. Als zweites 
verhandelt Freud den Aspekt der Verschiebung (TD 309 f.), welcher in einem 

nern an den Traum einen – zumindest phänomenologisch gesehen – wesentlichen Unter-
schied gibt, denn das Erinnern meint bereits eine gewisse Rekonstruktion des Traumge-
schehens unter den Bedingungen einer Sprache, die (wenn man die Dualität mitmachen 
möchte) immer Agent des »Wachlebens« ist. Streng genommen müsste man daher sagen, 
dass Freud, wenn er vom »manifesten Traum« spricht, nie den eigentlichen Traum, son-
dern immer den, wie er vom »Wachen« her berichtet, d. h. erzählt bzw. aufgeschrieben 
wird. Dieses Problem wird eine Phänomenologie des Traums unweigerlich beschäftigen 
müssen.



	 84	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

besonderen Maße für die Entstellung der latenten Wünsche verantwortlich 
sei, indem sie eine Art Akzentübertragung bzw. -umwertung ausübe. Infolge-
dessen werde eine bestimmte Vorstellung durch eine andere ersetzt, wobei sie 
zugleich durch ihr Surrogat hindurch versinnbildlicht bleibt. Im Zuge solcher 
Intensitätsverschiebungen und -vertauschungen könne ein nebensächlicher 
Wunsch im manifesten Traum als zentral und ein zentraler als nebensäch-
liche Erscheinung (d. h. etwa in Verbindung mit einem irrelevanten Tages-
rest) dargestellt werden. Ein dritter Aspekt, der im wortwörtlichen Sinne die 
Traum-bildung anspricht, ist die Rücksicht auf Darstellbarkeit (TD 341), wonach 
die Manifestationen eines abstrakten Gedankens das Prinzip der bildlichen 
Darstellungsfähigkeit verfolgen. Unter den verschiedenen Verknüpfungsmög-
lichkeiten zum jeweiligen latenten Gedanken werde demnach von solcher 
Traumbildung immer »diejenige bevorzugt, welche eine visuelle Darstellung 
erlaubt« (TD 346). Dabei sollen die logisch-kausalen Zusammenhänge des 
Latenten in ikonisch-anschauliche Repräsentationen übertragen werden. Eng 
verbunden mit der Behauptung einer präferierten bildlichen Darstellung steht 
Freuds – jedoch erst in späteren Auflagen der Traumdeutung hinzugefügte – 
Theorie der Symbolik (TD 351).99 Genau genommen müsste man bei diesem 
letzten Aspekt von einer partiellen Leistung der Traumarbeit sprechen. Zwar 
bedient sich die Traumarbeit gewisser Symbole als typischer Elemente der 
Repräsentation, doch er erschafft diese nicht, sondern sie sind ihm gewisser-
maßen intersubjektiv und sogar inter- bzw. transkulturell vorgegeben. Man 
brauche, so bemerkt Freud, »keine besondere symbolisierende Tätigkeit der 
Seele bei der Traumarbeit anzunehmen«, sondern der Traum bediene »sich 
solcher Symbolisierungen, welche im unbewußten Denken bereits fertig ent-
halten sind« und die aufgrund »ihrer Darstellbarkeit, zumeist auch wegen 
ihrer Zensurfreiheit, den Anforderungen der Traumbildung besser genügen« 
und deswegen bevorzugt zur Anwendung kommen (TD 351). Trotz gewisser 
Vorbehalte, man dürfe diese Symbolisierungen nicht jenseits des individuel-
len Kontextes als Dechiffrierungskatalog in der Art altertümlicher Traumbü-
cher lesen, führt Freud dennoch eine Auswahl von Beispielen auf, bei denen 
man sich der Symbolbedeutung gewiss sein könne. Gerade die Annahme 
einer im Traum operierenden Symbolik wird, wie kein anderer Abschnitt der 

99	 Die Einarbeitung der Symboltheorie geschieht zunächst in den Auflagen von 1909 
und 1911 insbesondere als zusätzliche Ergänzungen im Abschnitt D des sechsten Kapitels 
und dann schließlich mit Einfügen einer eigenen Passage (des Abschnitts E unter dem 
Titel Die Darstellung durch Symbole im Traume – Weitere typische Träume) in der Auflage 
von 1914. Beeinflusst wurde Freud hierin insbesondere von W. Stekel und E. Jones, später 
auch von C.G. Jung, der bekanntlich die Symboltheorie zu einer umfangreicheren Theorie 
der Archetypen weiterentwickeln wird. 



	 Der Traum der Psychoanalyse	 85

Traumdeutung, die Tendenz fördern, es handle sich beim manifesten Inhalt 
des Traums zumeist um codierte sexuelle Wünsche. Ich werde nochmal dar-
auf zurückkommen. 

Während solcherart Verdichtung, Verschiebung, Rücksicht auf Darstellbarkeit 
und Symbolisierung den primären Vorgang der Traumarbeit zum Ausdruck 
bringen, spricht Freud als letzten und abfeilenden Aspekt von einer »sekun-
dären Bearbeitung im Traum« (TD 572), »die von unserm wachen Denken 
nicht zu unterscheiden« sei (TD 483). Der Inhalt des Traumes, welcher durch 
die verhüllenden Entstellungen und komprimierten Codierungen des primä-
ren Vorganges Gefahr läuft, völlig zusammenhangslos, wirr und lückenhaft 
zu werden, und somit überhaupt nicht mehr erlebbar (und erinnerbar) zu 
sein droht, werde durch die sekundäre Bearbeitung geglättet und seine dis-
kontinuierlichen Elemente in eine Art Pseudo-Zusammenhang gestellt, damit 
zumindest eine minimale Sinnhaftigkeit hergestellt sei. Der sekundäre Vor-
gang macht es möglich, wenn man so möchte, dass der Traum überhaupt 
erst erlebbar wird. Indem er einer »intellektuellen Funktion« folgend Loses 
vereinheitlicht, Lücken kittet, Abgerissenes flickt und somit die voneinander 
unterschiedenen und unabhängig auftretenden Elemente in einer halbwegs 
erfahrbaren Geschichte zusammenführt, ermöglicht er, »daß der Traum den 
Anschein der Absurdität und Zusammenhangslosigkeit verliert und sich dem 
Vorbilde eines verständlichen Erlebnisses annähert« (TD 484). Doch gerade 
weil die sekundäre Bearbeitung Zusammenhänge herstellt, wo es keine gibt, 
ist letztlich das Resultat ihrer Arbeit nicht minder irrational. Im Gegenteil, 
weil ihre Irrationalität sich den Anschein der Vernünftigkeit gibt, soll sie, wie 
kein anderer Aspekt der Traumarbeit, eine Kaschierung der latenten Traum-
gedanken zu Stande bringen.100

In dieser umfangreichen Gesamtkonzeption des Traumes, wie sie hier nur 
in knappen Zügen rekapituliert werden konnte101, gilt das Interesse Freuds – 
naheliegenderweise – weniger dem an sich unsinnigen Traumgeschehen als 
vielmehr der mannigfaltig operierenden Traumarbeit, insbesondere den in 

100	 Wir werden später sehen, dass diese Beschreibungen einer Quasi-Rationalisierung 
des Traums, die Freud der sekundären Bearbeitung zuschreibt, womöglich weniger über 
den Traum als vielmehr etwas über die Arbeitsweise der Psychoanalyse aussagt. Freud 
selbst schreibt jedenfalls, dass durch den sekundären Vorgang die Träume »sozusagen 
schon einmal gedeutet worden sind, ehe wir sie im Wachen der Deutung unterziehen« 
(TD 484).

101	 Für ausführlichere Darstellungen, siehe u. a.: Alexander Grinstein: On Sigmund 
Freud's Dreams,1968; sowie Alexander Grinstein: Freud's Rules of Dream Interpretation, 
1983.



	 86	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

ihr verborgenen latenten Traumgedanken, von denen der Träumer jedoch 
zunächst nichts weiß und die erst durch eine Deutung der Psychoanalyse 
zum Vorschein kommen sollen. Die Annahme von solch latenten Gedanken 
und Wünschen ist gewiss das große Dogma der Freudschen Traumtheorie, 
deren Existenz im Grunde durch jede Traumdeutung, sofern sie sich als psy-
choanalytische behaupten will, belegt werden muss. Mit wenigen Worten 
ausgedrückt, besteht die Aufgabe der analytischen Traumdeutung darin, den 
»Zusammenhang herzustellen, den die Traumarbeit vernichtet« haben soll 
(ÜT 62). Es gilt aufzudecken und an das Tageslicht zu bringen, was durch ihre 
Entstellung verheimlicht werden musste. Wie eine Detektivarbeit lesen sich 
Freuds Analysen. Die darin verfolgte Methode des Aufspürens102 von latenten 
Gedanken ist bekanntlich die eines assoziativen Sprechens. In einer Art zwei-
tem Bericht soll der (einst) Träumende seinen Einfällen freien Lauf lassen, 
d. h., was auch immer ihm zum geträumten Inhalt einfällt, möge ohne jegli-
ches Urteil ausgesprochen werden. Durch das quasi-unüberlegte Aussprechen 
von Einfällen, so die List der Methode, soll der Analysand der zensurierenden 
Instanz zuvorkommen, diese gekonnt umgehen oder zumindest ihre Wirkung 
schwächen. Die Methode psychoanalytischer Traumdeutung fordert daher 
vom Analysanden zunächst eine elementare »Ausschaltung der Kritik, mit 
der er die ihm auftauchenden Gedanken sonst zu sichten pflegt. […] Man sagt 
ihm, der Erfolg der Psychoanalyse hänge davon ab, daß er alles beachtet und 
mitteilt, was ihm durch den Sinn geht, und nicht etwa sich verleiten läßt, den 
einen Einfall zu unterdrücken, weil er ihm unwichtig oder nicht zum Thema 
gehörig, den anderen, weil er ihm unsinnig erscheint« (TD 115). Jeder Einfall 
ist willkommen. Und doch werde es dem ungeübten Analysanden naturge-
mäß schwerfallen, schneller zu sein als die blockierende Konditionierung. 
Um den Einfall zu erleichtern, so Freud, müsse man den Trauminhalt zuerst 
in Abschnitte zerstückeln und erst dann dazu auffordern, zu jeder Partie 
unzensiert Gedanken auszusprechen. »Das heißt, wir fordern den Träumer 
auf, sich gleichfalls vom Eindruck des manifesten Traums frei zu machen, 
seine Aufmerksamkeit vom Ganzen weg auf die einzelnen Teile des Traum-
inhalts zu richten und uns der Reihe nach mitzuteilen, was ihm zu jedem 

102	 Vgl. dazu Der Mann Moses, wo meint Freud an einer Stelle meint, dass es sich 
bei den Entstellungen ähnlich verhalte »wie bei einem Mord. Die Schwierigkeit liegt 
nicht in der Ausführung der Tat, sondern in der Beseitigung ihrer Spuren.« (GW16, 144). 
Entsprechend der kriminologischen Metapher hat die Detektivarbeit der Psychoanalyse 
jene Spuren zu verfolgen, welche die Täterin namens Traumarbeit durch ihre verbreche-
rischen Entstellungen hinterlassen hat. Auch wenn es geradezu eine karikative Über-
zeichnung darstellt, scheint mir Hitchcock in seinem Film »Spellbound« doch auch eine 
treffende Inszenierung jener psychoanalytischen Detektivarbeit vorgeführt zu haben.



	 Der Traum der Psychoanalyse	 87

Teilstück einfällt, welche Assoziationen sich ihm ergeben, wenn er sie einzeln 
ins Auge faßt« (GW15, 12). Zweck der Aufspaltung des manifesten Traums in 
Teilstücke ist jedoch nicht nur, den Einfall zu erleichtern, sondern zugleich 
jene sekundäre Bearbeitung zu dekonstruieren, welche als letzter Akt der 
Traumarbeit einen glättenden und somit verfälschenden Quasi-Zusammen-
hang zwischen den an sich kontextlosen Traumelementen hergestellt hatte. 
Man könnte also auch sagen, die Analyse beginnt damit, den Traum unver-
ständlicher zu machen, als er ohnehin schon ist. Doch nur so könne das Werk 
der sekundären Bearbeitung dekonstruiert und somit ein Ausgangspunkt für 
die Assoziationen geschaffen werden. In welcher Reihenfolge man die nun 
zerstückelt daliegenden Traumpartien der Assoziation zuführt, ob man etwa 
mit den am deutlichsten erinnerten Abschnitten des Traums beginnt oder mit 
jenen, die einem Tagesgeschehen am nächsten stehen, ist im Grunde neben-
sächlich. Sobald die Assoziationsketten ihren Lauf nehmen, hat der manifeste 
Traum als solcher ohnehin ausgedient. Im Gegenteil sei es für einen erfolgrei-
chen Lauf der Einfälle essentiell, sich um den manifesten Traum nicht weiter 
zu kümmern, sondern nur noch den Direktiven der Assoziation zu folgen. Auf 
diesem Wege werde man auch die weiteren Entstellungen der Traumarbeit 
dekomprimierend rückgängig machen, um schließlich den latenten Gedan-
ken in seiner Sinnhaftigkeit finden zu können. Ein Missverständnis wäre es 
jedoch, wie Freud ausdrücklich betont, wenn man die Fülle an Assoziatio-
nen sogleich für die latenten Traumgedanken halten würde. Die assoziati-
ven Einfälle produzieren gewissermaßen einen Überschuss, den man jedoch 
»auf dem Wege der Annäherung an die Traumgedanken produzieren muß« 
(GW15, 15). In diesem notwendigen Überschuss, der mehr beinhaltet als für 
die Formulierung der latenten Gedanken erforderlich ist, gilt es die eigentli-
chen Gedanken auszusortieren bzw. herauszudestillieren. Man werde im Zuge 
dessen mit der Problematik konfrontiert werden, so Freud an derselben Stelle 
weiter, dass »die Assoziation oft gerade vor den eigentlichen Traumgedanken 
haltmacht«, ihnen nur »nahekommt«, »sie nur in den Anspielungen berührt. 
Wir [gemeint sind die geübten Analytiker] greifen da selbstständig ein, ver-
vollständigen die Andeutungen, ziehen unabweisbare Schlüsse, sprechen das 
aus, woran der Patient in seinen Assoziationen nur gestreift hat« (ebd.). Ver-
vollständigt bzw. als solches ausgesprochen werden die latenten Gedanken 
also erst vom Analytiker, dieser entscheidet letztlich, ob die Assoziationen 
die Camouflagen und Verschiebungen der Traumarbeit tatsächlich dekon
struieren und so einen dahinterstehenden echten Gedanken erkennen lassen 
konnten oder nicht. Würde man jedenfalls die Deutung dem ungeübten Ana-
lysanden überlassen, bestünde das Risiko, dass er die latenten Bedeutungsin-
halte, auf welche die Einfälle (geradezu zwingend) deuten, weiterhin intuitiv 



	 88	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

zensuriert, indem er sozusagen »um den heißen Brei herumredet« und es 
nicht wagt, den Gedanken auszusprechen, der ihm (zumindest andeutungs-
weise) vorliegt. So hasst etwa der Träumer eine ihm nahestehende Person, 
hat den Wunsch, diese zu verletzen, sich an ihr zu rächen oder wünscht sich 
vielleicht sogar ihren Tod, kann sich diese verbotenen Gedanken jedoch nicht 
eingestehen, nicht zuletzt, weil ihm die gemeinte Person eben nahesteht. Der 
Analytiker hingegen erkennt als Außenstehender und zumal als qualifizier-
ter Traumdetektiv den Wunsch auf Anhieb und weist auf die begreifliche 
Kausalität der latenten Gedanken hin, die sich in den Assoziationen verbor-
gen haben sollen. 

In der Traumdeutung geübt und durch ihre Übung autorisiert, kann sich 
der Analytiker einen noch direkteren Weg zu den versteckten Wünschen des 
Träumers erlauben. Dieser Weg, den Freud – wie in der Fußnote 99 ausge-
führt – der Traumdeutung erst später hinzufügt, ist die Methode der Symbol-
deutung: »Da wir diese Symbole zu übersetzen verstehen, der Träumer aber 
nicht, obwohl er sie selbst gebraucht hat, kann es sich treffen, daß uns der 
Sinn eines Traums unmittelbar klar wird, noch vor allen Bemühungen um 
die Traumdeutung, sobald wir nur den Traumtext gehört haben, während der 
Träumer selbst noch vor einem Rätsel steht« (GW15, 16). Auch hier gilt: Der 
Analytiker weiß immer mehr als der Träumer selbst. Er weiß von Symbolen, 
die ihm Geheimnisse verraten, ohne dass er überhaupt noch dem Traum-
text und seinen mühevollen Assoziationen zuhören muss. Was die Symbole 
im Unterschied zu anderen Traumelementen auszeichnen soll, ist ihre feste 
Bedeutung sowie die Eigenschaft, wonach mehrere Symbole ein und dasselbe 
Signifikat bezeichnen. So sollen laut Freud etwa alle in die Länge reichenden 
Objekte, wie Stöcke, Baumstämme, Schirme, Dolche, Krawatten, Schlangen 
usw. im Traum das männliche Glied symbolisieren, alle Dosen, Schachteln, 
Kästen, Schränke, Öfen, Höhlen usw. den Frauenleib (TD 355 f.). Symbole kön-
nen jedoch auch durchaus komplexere Kontexte zum Ausdruck bringen. So 
soll etwa das Haareschneiden, der Zahnausfall oder das Köpfen im Traum die 
Kastrationsangst (TD 358), das Steigen von Stiegen, Leitern, Treppen hingegen 
die symbolische Darstellung des Geschlechtsaktes meinen (TD 356). Das Inte-
resse für die Symboldeutungen als direkter Weg zu versteckten Gedanken 
und Wünschen wird bald einen zentralen Stellenwert innerhalb der psycho-
analytischen Traumdeutung erhalten. Mit der Gründung der Internationa-
len Psychoanalytischen Vereinigung im Jahre 1910 wird sogar eine offizielle 
»Sammelforschung auf dem Gebiete der Traum- und Neurosensymbolik« 
eingerichtet.103 Vielleicht könnte man auch sagen, dass sich die Traumdeu-

103	 Wilhelm Stekel: »Vorschläge zur Sammelforschung auf dem Gebiet der Symbo-



	 Das Unbewusste und das Es	 89

tung einer Symboldeutung, also doch jener altertümlichen Chiffriermethode 
annähert, von der Freud 1899 (also in der Erstausgabe der Traumdeutung) noch 
meinte, dass ihr Gelingen »eine Sache des witzigen Einfalls« wäre (TD 111).

Ob man nun die Verfolgung der assoziativen Einfälle als Dekonstruktion 
der Traumarbeit oder die Symboldeutung als direkten Weg zum latenten 
Inhalt favorisiert: In beiden Fällen hat der Analysand letztlich dem Urteil 
bzw. der Intuition des Psychoanalytikers – dessen Prototyp Freud selbst ist – 
zu vertrauen. Wie jedoch der Analytiker selbst zur Gewissheit kommt, dass 
seine Deutung keine Fehldeutung ist, bleibt unklar. Letztlich kann er sich 
wohl nur als Musterbeispiel auf die Selbstanalysen Freuds berufen, die ihren 
Anfang, so zumindest Freud, im »Traum von Irmas Injektion« nahmen.104 

3.  Das Unbewusste und das Es

Bevor wir mit einer Kritik unserer Lektüre fortfahren möchten, scheint es 
für das Verständnis des Besprochenen hilfreich zu sein, zuvor genauer dar-
auf einzugehen, was für prinzipielle Annahmen Freud aus seiner Traumdeu-
tung für die Konstitution der menschlichen Psyche ableitet. Die Auseinander-
setzung mit den Träumen wird Freud insbesondere zur Ausarbeitung eines 
topographischen Modells der Psyche verleiten, deren Schwergewicht in der 
Annahme eines Seelenbereichs liegt, welcher den geheimnisvollen Namen 
des »Unbewussten« trägt.105 Im letzten Kapitel der Traumdeutung, das Freud 
mit dem berühmten Satz »Die Traumdeutung ist die Via regia zur Kenntnis 
des Unbewußten« einleitet (TD 596), versucht er, sozusagen als Conclusio sei-
nes Werkes, die Schwere dieser unheimlichen Entdeckung darzulegen. Man 
könnte auch sagen, dass die theoretische Absicht der Traumdeutung letztlich 
nicht bei der Deutung von Träumen stehen bleibt, sondern, wie Freud später 

lik und der typischen Träume«, in: Jahrbuch für psychoanalytische und psychopathologi-
sche Forschungen, 1910, S. 740 f. Vgl. dazu auch das Kapitel »Ein ›Zentralbüro für Träume‹: 
Die Sammelforschung zur Symbolik«, in Lydia Marinelli, Andreas Mayer: Träume nach 
Freud – Die ›Traumdeutung‹ und die Geschichte der psychoanalystischen Bewegung, 2009, 
S. 66 f. 

104	 Vgl. als ausführliche Recherche zu Freuds Selbstanalysen: Didier Anzieu: Freuds 
Selbstanalyse und die Entdeckung der Psychoanalyse, 1990; sowie Jürgen vom Scheidt: Freud 
und das Kokain. Die Selbstversuche Freuds als Anstoß zur »Traumdeutung«, 1973.

105	 Der Begriff des Unbewussten ist keine Erfindung der Psychoanalyse. Freud bezieht 
sich hier vor allem auf Theodor Lipps (GW17, 80; 147), der an einer Psychologie als grund-
legende Wissenschaft für Logik, Ethik und Ästhetik arbeitete. Freuds Bewunderung für 
Lipps kommt auch in seinen Briefen an Wilhelm Fließ, zum Ausdruck (siehe Briefe Nr. 
94, 95, 97, in: Sigmund Freud: Briefe 1873 – 1939, Ernst u. Lucie Freud (Hg.), 1968).



	 90	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

schreibt, eine aus ihr resultierende »Metapsychologie« zu entwickeln sucht.106 

Die Verdrängungen tangieren demnach nicht nur die Phasen des Schlafes, wo 
sie durch die Traumbildungen nach Übersetzung und Befriedigung verlangen, 
sondern erweisen sich als ein »Mechanismus«, der sich permanent ereignen 
und somit gleichermaßen auch das Wachleben betreffen soll. Äquivalent zum 
latenten und manifesten Traum müssen also prinzipielle Bereiche, Vorgänge, 
Abläufe und Strukturen existieren, welche die komplexe Tätigkeit des »psy-
chischen Apparats« erklärbar machen. 

Die Aussage Freuds lautet wörtlich: »Die Traumarbeit zwingt uns eine 
unbewußte psychische Tätigkeit anzunehmen, welche umfassender und 
bedeutsamer ist als die uns bekannte mit Bewußtsein verbundene« (GW8, 
397). Ausgehend von der »Kenntnis des Traumlebens« (GW10, 294), so schreibt 
Freud in seiner Abhandlung Der Begriff des Unbewußten, sei er zu der Erkennt-
nis gekommen, dass der psychische Akt zwei Zustandsphasen durchlaufe und 
dazwischen »eine Art Prüfung (Zensur) eingeschaltet ist. In der ersten Phase 
ist er [der psychische Akt] unbewußt und gehört dem Ubw [Unbewußten] an; 
wird er bei der Prüfung von der Zensur abgewiesen, so ist ihm der Übergang 
in die zweite Phase versagt; er heißt dann ›verdrängt‹ und muß unbewußt 
bleiben. Besteht er aber diese Prüfung, so tritt er in die zweite Phase ein und 
wird dem zweiten System zugehörig, welche wir das System Bw [Bewußtsein] 
nennen wollen« (GW10, 271 f.). Das Unbewusste stellt demgemäß einen weit-
aus größeren Bereich dar als das Bewusste. Sein Umfang schließt im Grunde 
den bewussten Bereich in sich ein. Es ist die Instanz einer allgemeinen und 
vernünftigen Zensur, welche – um die sozialen, kulturellen, aber auch epis-
temologischen Erfordernisse des Alltags bewältigen zu können – störende 
bzw. unnötige psychische Inhalte unermüdlich in das Unbewusste abschiebt, 
d. h. eben verdrängt.107 Umgekehrt verhindert jene Zensur das Auftauchen 
unbewusster Inhalte, deren Kern – wie Freud durch die Auseinandersetzung 
mit der Traumarbeit erkannt haben will – vorwiegend »aus Triebrepräsen-
tanzen, die ihre Besetzung abführen wollen, also aus Wunschregungen« 
besteht (GW10, 285). Alles Unbewusste, das aufbegehrt und bewusst werden 
möchte, steht im Konflikt und muss eine von der Zensur bewachte Grenze 
passieren. Die Schranken werden jedoch nur dann geöffnet, wenn der unbe-
wusste Inhalt eine »Realitätsprüfung« besteht. Diese entscheidet darüber, ob 

106	 »Wir werden es nicht unbillig finden, die Betrachtungsweise, welche die Vollen-
dung der psychoanalytischen Forschung ist, durch einen besonderen Namen auszuzeich-
nen. Ich schlage vor, daß es eine metapsychologische Darstellung genannt werden soll« 
(GW10, 280 f.).

107	 Vgl.: Binswanger, der jene Zensur bereits in Platons Symposium am Werk sieht 
(WA 17).



	 Das Unbewusste und das Es	 91

der unbewusste Inhalt, der im Grunde allein nach dem Lust-/Unlustprinzip 
agiert, mit den Ansprüchen der Realität konform gehen kann oder nicht.108 
Das Bestehen solch einer Prüfung scheint jedoch unmöglich zu sein, weil 
die Realitätsprüfung von derselben Instanz durchgeführt wird, welche den 
Inhalt zuvor verdrängt hat bzw. unterdrückt hält. Da das Verdrängte solcher-
art nicht unmittelbar bewusst werden kann, andererseits aber auch nicht 
jedes aus dem aktuellen Bewusstsein Abgewiesene sich gleich in das Dunkel 
des Unbewussten absentieren muss (wie etwa Erinnerungen, kognitive Vor-
aussetzungen und Zusammenhänge), wird Freud notgedrungen eine dritte 
Zustandsphase behaupten, nämlich die des Vorbewussten (GW10, 272 f.). Das 
Vorbewusste (Vbw) soll den dynamischen Bereich zwischen dem Unbewus-
sten (Ubw) und dem Bewussten (Bw) darstellen. Ihre Vorstellungen sind – 
im Gegensatz zum Ubw – bewusstseinsfähig, sprachlich vermittelbar, ohne 
jedoch im Bw aktual präsent zu sein. Da die Vorstellungen des Vbw latent 
bewusst sind, kann das Bw (im aktuellen Wahrnehmungssystem verbleibend) 
jederzeit auf sie zurückgreifen und gleichermaßen brauchbare, jedoch aktuell 
nicht benötigte Informationen und Zusammenhänge im Vbw ablagern. Die 
wichtigste Funktion des Vbw besteht jedoch in der Abschirmung des Bw vom 
Ubw. Als Pufferzone verhindert das Vbw den unmittelbaren Kontakt zu den 
unbewussten Triebrepräsentanzen, Affekten und Wunschregungen, indem 
es diese unterdrückt oder eine Ersatzvorstellung kreiert, die der unbewus-
sten Vorstellung die Besetzung entzieht. Aus Sicht des Ubw ermöglicht hin-
gegen der Bereich des Vbw jenen Spielraum, um unterdrückte Vorstellungen 
camoufliert zu übersetzen, codiert zu versprachlichen, damit sie solcherart 
die Realitätsprüfung bestehen und – zumindest partiell – zu Bewusstsein 
gelangen können. Mit der Einführung des Vbw als einer Zwischenregion 
muss es zwangsläufig auch zu einer Verdoppelung der Zensur kommen, die 
nun einmal zwischen dem System Bw-Vbw und ein zweites Mal zwischen dem 
System Vbw-Ubw operiert, wobei sich die eigentliche Verdrängung oder die 
Möglichkeit des Durchkommens vorwiegend an der letzteren Grenzen ent-
scheide (GW10, 279).109 Für die Regungen aus dem Unbewussten, die verwirk-

108	 Der Entgegensetzung bzw. dem Kräftespiel von Lustprinzip und Realitätsprinzip 
widmete Freud 1911 einen eigenen Artikel im 3. Band des Jahrbuchs für psychoanalyti-
sche und psychopathologische Forschung, die den Titel Formulierung über die zwei Prin-
zipien des psychischen Geschehens trägt (zu finden in GW8, S. 230–38). Freud betont darin, 
dass die »Ersetzung des Lustprinzips durch das Realitätsprinzip keine Absetzung des 
Lustprinzips, sondern nur eine Sicherung desselben« bedeutet (GW8, 235). So gelesen 
könnte man – entgegen der angenommenen triebhemmenden Eigenschaft des Realitäts-
prinzips – meinen, dass dieses im Grunde die gefährliche Lust durch eine sichere und 
mögliche Lust ersetzen möchte und somit auch einen triebfreundlichen Aspekt hat.

109	 Vgl. dazu den Artikel von Freud unter dem Titel Die Verdrängung, welchen er erst-



	 92	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

licht werden wollen, bedeutet dies jedenfalls, dass sie eine zweifache Prüfung 
bestehen, eine zweifache Grenzziehung überschreiten müssen. Es muss der 
Dynamik der Übersetzung zunächst gelingen, den verdrängten (oder auch 
»nachgedrängten«) Gehalt so zu übertragen, dass er überhaupt vorbewusst 
werden kann. Gelingt es zudem diesen im Bereich des Vbw durch eine sekun-
däre Bearbeitung in eine einigermaßen logische und verständliche Sprache 
zu überführen bzw. durch eine Ersatzvorstellung ersetzen zu lassen, erreicht 
dieser derart die Narration des aktuellen Bw. Aufgrund der mehrfachen Ent-
stellungen, welche die ursprünglich verdrängten Affekte und Vorstellungen 
auf diesem Wege durchlaufen (müssen), werden sie jedoch nicht mehr als 
solche erkannt, zumal sie jetzt auch mit geringerer Energie besetzt sind.110 
»Wie weit die Entstellung und Entfernung vom Verdrängten gehen muß, bis 
der Widerstand des Bewußten aufgehoben ist, läßt sich allgemein nicht ange-
ben« (GW10, 252). Dies hängt wohl insbesondere von der ›Qualität‹ der Defor-
mation ab, inwieweit sie den Kriterien der Realitätsprüfung genügt. Sollte 
jedoch der Widerstand allzu früh nachlassen, d. h. sollte die Zensur in beiden 
Instanzen ihre Arbeit vernachlässigen, sodass Vorstellungen und Regungen 
des Ubw (ohne verdrängt noch genügend modifiziert bzw. entstellt worden zu 
sein) zum Bw gelangen, müsse es zwangsweise zu einer essentiellen Kollision 
kommen. Unvermittelt und mit hoher psychischer Energie treffe das Unbe-
wusste auf die Anforderungen der Außenwelt, was schließlich in jenen reali-
tätsfremden Verhaltensweisen münde, welche die Neurosen und Psychosen 
auszeichnen soll.111 Während die Neurose, die noch gewillt ist, die Autorität 
der Außenwelt anzuerkennen, einen unüberwundenen Konflikt im Inneren 
des Subjekts austrägt und die Stärke des Konflikts durch entsprechende Sym-
ptome erkennbar macht, ereigne sich der Konflikt des Psychotischen, bei dem 
sich das Ubw ungehemmt durchsetzen konnte, vielmehr zwischen dem Sub-

mals 1915 in der Internationalen Zeitschrift ärztlicher Psychoanalyse veröffentlicht hat 
(zu finden in GW10, S. 248 - 261).

110	 Es gilt in diesem Zusammenhang zu erwähnen, dass sich laut Freud das Ubw 
weder sprachlich noch gedanklich vollziehen kann, dass es im Grunde rein energetisch 
besetzt ist und sich an (für das Bw) wesentlich unbekanntem »Material« abspielt. Der 
sprachliche Ausdruck sei jedenfalls bereits eine Entstellung der psychischen Energie und 
zeichnet somit bereits das Vbw aus. An einer Stelle in der Abhandlung Das Ich und das 
Es schreibt Freud, dass »der wirkliche Unterschied einer ubw von einer vbw Vorstellung 
darin besteht, daß die erstere sich an irgendwelchem Material, das unerkannt bleibt, voll-
zieht, während bei der letzteren (der vbw) die Verbindung mit Wortvorstellungen hinzu-
kommt« (GW13, 247).

111	 Vgl. die beiden Aufsätze aus dem Jahre 1924 (beide erstmals erschienen in der 
Internationalen Zeitschrift für Psychoanalyse): Neurose und Psychose (GW13, 387–391, 
sowie Der Realitätsverlust bei Neurosen und Psychosen (GW13, 363–368).



	 Das Unbewusste und das Es	 93

jekt und der Realität als solcher. Insbesondere die Schizophrenie des Wahn-
sinns zeichne sich dadurch aus, dass sie »zum Verlust allen Anteils an der 
Außenwelt« (GW13, 389) tendiert und überall dort, wo sie nur die Gelegen-
heit sieht, dazu neigt, an die Stelle der äußeren Realität die Halluzinationen 
zu setzen. Und auch Freud operiert an dieser Stelle mit einem Vergleich, der 
uns inzwischen doch recht bekannt ist: »Die innere Verwandtschaft dieser 
Psychose mit dem normalen Traum ist nicht zu verkennen« (GW13, 389). Der 
Unterschied liege allein darin, dass der Traum eben jenen arrangierten Kom-
promiss mit dem Ubw während des Schlafes darstellt, wohingegen der Wahn-
sinn den partiellen Sieg des Ubw am Tage bedeutet. Das heißt hier: Der Ver-
rückte träumt bei Tage, erfüllt auf halluzinatorische Weise die Bedürfnisse 
des Ubw, ohne jedoch ein Bewusstsein von diesem Traum zu haben und vor 
allem ohne sich von der Außenwelt korrigieren lassen zu wollen. Man könnte 
vielleicht aber auch sagen, es ist der entäußerte Widerstand des Verdrängten 
gegen die Ordnung einer vernünftigen Realität.

Nur wie es sein kann, dass die psychotische Person am Tage träumt, also 
wach und bei Bewusstsein ist, und doch weitgehend dem Ubw unterliegt, 
bleibt eine offene Frage.

Um unter anderem solche Fragen adäquater erfassen zu können, wird sich 
Freud in einer späteren Phase dazu gedrängt fühlen, seine Metapsychologie 
um die Theorie einer gespaltenen Subjektivität – dem sogenannten Strukturmo-
dell der psychischen Persönlichkeit – zu erweitern. Grund dafür ist nicht zuletzt 
die prinzipielle Einsicht, wie es in der 31. Sitzung der Vorlesung Einführung in 
die Psychoanalyse aus dem Jahre 1933 heißt, »daß Ich und bewußt, Verdrängtes 
und unbewußt nicht zusammenfallen. Wir empfinden das Bedürfnis, unsere 
Einstellung zum Problem bewußt-unbewußt gründlich zu revidieren« (GW15, 
76). Neben dem topographischen Modell des Seelischen (Ubw-Vbw-Bw) soll 
das neue Strukturmodell der Persönlichkeit weitere Probleme im Seelenleben 
aufdecken und verständlich machen. Wenngleich Freud die alte Konzeption 
des Ubw nicht völlig aufgibt, sie weiterhin als relevant ansieht, attestiert er 
dieser anderseits doch auch eine gewisse Unfähigkeit, wonach dadurch das 
»ichfremde« im Ich nicht gänzlich erklärt werden könne. In derselben Vorle-
sungseinheit heißt es schließlich: »Gut, so wollen wir ›unbewußt‹ nicht mehr 
im systematischen Sinn gebrauchen und dem bisher so Bezeichneten einen 
besseren, nicht mehr mißverständlichen Namen geben. In Anlehnung an den 
Sprachgebrauch bei Nietzsche und infolge einer Anregung von G. Groddeck 
heißen wir es fortan das Es« (GW15, 78 f.).112 Die Person (sozusagen als Über-

112	 Es wäre spannend zu erfahren, welche Stelle bei Nietzsche Freud hier vor Augen 



	 94	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

begriff für die Einheit des Seelischen – und es ist wichtig dies zu betonen, dass 
es nämlich trotz allem für Freud eine Einheit des Subjekts gibt) ist demnach 
eine genuin Gespaltene, gespalten in ein »Ich« und ein »Es«. Das Radikale 
und zugleich Schwierige der Freud’schen Subjekttheorie besteht nun darin, 
dass das Ich (von dem das Bewusstsein abhängt, mit diesem jedoch nicht iden-
tisch ist) keineswegs das Zentrum der psychischen Persönlichkeit ausmacht. 
Sondern das Ich sei lediglich ein Teil des weitaus umfangreicheren Es. Das Es 
hingegen stellt – gewissermaßen analog zum Ubw – in jeglicher Hinsicht das 
Vorrangige und Grundlegende der Person dar. Es ist, so bemerkt Freud, »der 
dunkle, unzulängliche Teil unserer Persönlichkeit; das wenige, was wir von 
ihm wissen, haben wir durch das Studium der Traumarbeit […] Wir nähern 
uns dem Es mit Vergleichen, nennen es ein Chaos, einen Kessel voll brodeln-
der Erregungen« (GW15, 80). Aufgrund der engen Übereinstimmung mit dem 
Vorgang des Ubw gelte auch für das Es jene Einsicht, die in Auseinander-
setzung mit dem Traum gewonnen wurde: Das Es sei letztlich durch Trieb-
regungen und -bedürfnisse gekennzeichnet und stellt damit gleichsam das 
Energiereservoir der Persönlichkeit dar. Im Es selbst gebe es jedoch keinerlei 
Organisation für diese Energien, sowie in seinen Affekten auch kein Gesamt-
wille am Werk sei, sondern es herrsche auch hier lediglich das Bestreben 
den Triebbedürfnissen unter Befolgung des Lustprinzips Befriedung zu ver-
schaffen. Das Es, welches sich in vielerlei Hinsicht durch Irrationalität aus-
zeichne, für den »die logischen Denkgesetze nicht, vor allem nicht der Satz 
des Widerspruchs« gelte (GW15, 80), kenne »auch keine Wertungen, kein Gut 
und Böse, keine Moral« (GW15, 81). Im Gegensatz zur Konzeption des Unbe-
wussten erscheint es jedoch bemerkenswert, dass Freud dem Es vergleichs-
weise mehr kollektive und geschichtliche Merkmale einräumt, die sich als 
Erlebnisse über Generationen hinweg sedimentieren und vererben. Die fun-
damentalen Tiefen des Es übersteigen somit immer schon das Individuelle, 
verstricken dieses in ein Geflecht von intersubjektiven bzw. transpersonalen 
Sedimentierungen der Sozialität.113 

hat. Er selbst gibt dazu leider keinen Hinweis. Vermutlich dürfte sich Freud hier auf Jen-
seits von Gut und Böse, den Aphorismus 17, beziehen, in dem Nietzsche meint, es sei »eine 
Fälschung des Thatbestandes, zu sagen: das Subjekt ›ich‹ ist die Bedingung des Prädikats 
›denke‹«, sondern man müsse vielmehr sagen: »Es denkt« (KSA 5, 31). Nur scheint mir 
Nietzsche einen Schritt weitezugehen als Freud – oder vielleicht möchte man vorsichtiger 
sagen: in eine andere Richtung zu gehen als Freud – indem er nämlich gleich hinzufügt, 
es sei »schon mit diesem ›es denkt‹ zu viel gethan: schon dies ›es‹ enthält eine Auslegung 
des Vorgangs und gehört nicht zum Vorgange selbst« (ebd.).

113	 Dazu heißt es: »Die Erlebnisse des Ichs scheinen zunächst für die Erbschaft ver-
lorenzugehen, wenn sie sich aber häufig und stark genug bei vielen generationsweise 
aufeinanderfolgenden Individuen wiederholen, setzen sie sich sozusagen in Erlebnisse 



	 Das Unbewusste und das Es	 95

Während das Es solcherart das tiefenpsychologische Fundament der Per-
son darstellt, ist das Ich hingegen ›lediglich‹ ein »besonders differenzierter 
Anteil des Es« (GW13, 267).114 Nach der ursprünglich narzisstischen Phase 
des Kleinkindes werde das Ich als jener Teil ausdifferenziert, der in Berüh-
rung mit der Außenwelt stehend die Welt perzipiert und sich dabei ein (von 
der Außenwelt reguliertes) Wahrnehmungssystem zurechtlegt. Die genuine 
Aufgabe des Ichs bestehe somit darin, zwischen den Objekten der Außenwelt, 
die als potentielle Objekte der Triebbefriedigung erscheinen und dem Es, das 
durch die Bedürfnisse getrieben ist, zu vermitteln. Aufgrund der ständigen 
Berührung mit der Außenwelt werde das Ich durch die rationale Ordnung der 
Dinge geschult, nähere sich dieser immer weiter an und versuche bereits im 
Laufe der frühkindlichen Entwicklung Kraft einer Identifikation mit äuße-
ren Objekten sich vom Es abzuspalten. Dabei handelt es sich jedoch um eine 
Quasi-Verselbständigung. Denn das Ich bleibt weiterhin und notgedrungen 
ein Teil des Es und kann dieses als seine energiegebende und (nicht zuletzt 
im Sinne des Selbsterhaltungstriebes) an der Existenz haltende Grundlage 
unmöglich verlassen. Das Ich hat somit zwar weiterhin dem Es gegenüber 
die Außenwelt zu vertreten, mit dieser zu kommunizieren, doch lässt es auf-
grund der Identifikation mit der Außenwelt nicht zu, dass die inneren Erre-
gungsquellen das Wahrnehmungssystem störe. Was mit der Logik der Reali-
tät nicht konform geht, was in der Bewältigung der Herausforderungen der 
Außenwelt hinderlich ist, wird durch das Ich – wie bereits ausgeführt – in das 
Unbewusste verdrängt bzw. das Aufkommen solcherart verdrängter Inhalte 
nicht zugelassen (GW13, 243). Das Lustprinzip des Es wird durch das Realitäts-
prinzip des Ich entthront. Um diesen Akt der Enthebung zu bewerkstelligen, 
schaltet das Ich »zwischen Bedürfnis und Handlung den Aufschub der Denk-
barkeit ein« (GW15, 82). Die Fähigkeit zur Denkleistung, »zur Synthese sei-

des Es um, deren Eindrücke durch Vererbung festgehalten werden. Somit beherbergt 
das erbliche Es in sich die Reste ungezählt vieler Ich-Existenzen« (GW13, 267). In seiner 
späten Schaffensperiode, in der sich Freud intensiv mit sozialen und kulturellen Fragen 
beschäftigt, wird das Strukturmodell  – gewissermaßen auf umgekehrten Wege  – auf 
das Kollektive angewendet: Die »Geschehnisse der Menschheitsgeschichte, die Wech-
selwirkungen zwischen Menschennatur, Kulturentwicklung und jenen Niederschlägen 
urzeitlicher Erlebnisse, als deren Vertretung sich die Religion vordrängt«, so Freud, sind 
»nur die Spiegelung der dynamischen Konflikte zwischen Ich, Es und Über-Ich« (GW16, 
S. 32 f.). Jene Vorgänge »welche die Psychoanalyse beim Einzelmenschen studierte« sol-
len sich somit »auf einer weiteren Bühne«, auf der Bühne des gesellschaftlichen Seins, 
»wiederholen«. (ebd.)

114	 Eine Vorläufer-Konzeption der Figuren des Es und Ich stellt die Differenzierung 
von Lust-Ich und Real-Ich dar, die Freud bereits in früheren Texten – wie etwa in seinem 
1911 verfassten Formulierung über die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens (GW8, 
235 f.) oder dem 1915 verfasstem Triebe und Triebschicksale (GW10, 228) – ausführt.



	 96	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

ner Inhalte, zur Zusammenfassung und Vereinheitlichung seiner seelischen 
Vorgänge«, die das Ich in der Auseinandersetzung mit einer an sich vernünf-
tigen Realität erlernt habe, bezeichnet das eigentliche Charakteristikum des 
Ichs (den sogenannten »Sekundärvorgang«), was wiederum dem affektiven 
Es (als »Primärvorgang«) völlig abgehe. Man könnte mit anderen Worten 
sagen »daß das Ich im Seelenleben Vernunft und Besonnenheit vertritt, das 
Es aber die ungezähmten Leidenschaften« (GW15, 83). Wie diese antagonis-
tisch gemeinte Gegenüberstellung bereits anklingen lässt, begibt sich damit 
das (quasi-)verselbstständigte Ich in ein konstantes Dilemma. Zwischen bei-
den Stühlen sitzend, ist es einerseits seiner konstitutiven Herkunft (nämlich 
der vernünftigen Wahrnehmungswelt) gegenüber verpflichtet, muss über-
haupt den Erwartungen einer Außenwelt gerecht werden, anderseits bleibt 
es unweigerlich ein Teil des Es, von dessen erhaltender Energie es abhängt 
und im Gegenzug dafür immer wieder (unbewusst) dazu gedrängt ist, dem 
Triebverlangen nachzukommen. Spätestens an diesem diffizilen Punkt führt 
Freud schließlich beide Modelle des Seelischen zusammen: »In seinem Ver-
mittlungsbestreben zwischen Es und Realität ist es [das Ich] genötigt, die ubw 
Gebote des Es mit seinen vbw Rationalisierungen zu bekleiden, die Konflikte 
des Es mit der Realität zu vertuschen, mit diplomatischer Unaufrichtigkeit 
eine Rücksichtnahme auf die Realität vorzuspiegeln, auch wenn das Es starr 
und unnachgiebig geblieben ist« (GW15, 84).

Das Besondere am neuen Strukturmodell gegenüber dem topographischen 
Modell besteht jedoch in einem anderen Punkt, in einer anderen Figur, die 
sich durch eine weitere Abspaltung als dritte Instanz in die psychische Per-
sönlichkeit einschaltet: das Über-Ich. Wie sich das Ich durch allgemeine Iden-
tifizierung mit der Außenwelt vom Es losgelöst hat, stellt nun das Über-Ich 
eine Abspaltung vom Ich dar, welches sich durch eine starke »Fixierung« an 
die ersten Triebobjekte vollzogen habe. In der Freud’schen Theorie ist damit 
insbesondere die frühkindliche Identifikation mit den Eltern (in der patriar-
chalen Vorstellung Freuds vor allem mit dem Vater) gemeint, mit denen (bzw. 
dem) sich das Kind in der Frühphase bis zur völligen Kongruenz gleichsetzt. 
Da jedoch die inzestuöse Identifizierung mit dem Besetzungsobjekt früher 
oder später zusammenbrechen muss – es spielt hier der ganze Ödipuskom-
plex eine wesentliche Rolle – erfährt die erlebte Intensität der Identifikation, 
sowie die Vehemenz ihres Abbruchs, eine eigenständige und zugleich vom 
Triebobjekt abgekoppelte Idealisierung.115 Das äußere Objekt des Begehrens, 

115	 Bzgl. der These des Ödipuskomplexes siehe Freuds Artikel Der Untergang des Ödi-
puskomplexes, veröffentlicht 1924 in der Internationalen Zeitschrift für Psychoanalyse (Bd. 
10, S. 245–52), nachgedruckt in GW13, 395–402, sowie den Artikel Einige psychischen Fol-
gen des anatomischen Geschlechterunterschieds, veröffentlicht 1925 in der Internationalen 



	 Das Unbewusste und das Es	 97

welches keines mehr sein darf, wird zum introjizierten Ideal, das als Innen-
leben zwangsweise eine Spaltung des Ichs evoziere. Als Ideal jeder Handlung 
arbeitet das Über-Ich (Freud nennt es in diesem Sinne auch das Ich-Ideal) fortan 
als strenges Gewissen und Schuldgefühl, beobachtet, bewertet, beanstandend 
und reglementiert das Verhalten, sagt wie es sein sollte (Gebot) und wie es 
nicht sein darf (Verbot). Somit verkompliziere sich die Situation des Ichs um 
ein weiteres: Das »arme Ich« steht nun zugleich zwischen den Ansprüchen 
von Außenwelt, Es und Über-Ich, deren Erfordernisse naturgemäß zumeist 
auseinander gehen und sich nicht bzw. nur schwer miteinander vereinbaren 
lassen. Nicht selten scheitert das Ich an der Aufgabe der Vermittlung.116 Wenn 
es am Boden des Scheiterns »seine Schwäche einbekennen muß, bricht es in 
Angst aus, Realangst vor der Außenwelt, Gewissensangst vor dem Über-Ich 
und neurotische Angst vor der Stärke der Leidenschaften im Es« (GW15, 85). 
In diesem Dilemma besteht letztlich die anspruchsvolle Aufgabe der psycho-
analytischen Behandlung darin, »das Ich zu stärken, es vom Über-Ich unab-
hängiger zu machen, sein Wahrnehmungsfeld zu erweitern und seine Orga-
nisation auszubauen, so daß es sich neue Stücke des Es aneignen kann. Wo Es 
war, soll Ich werden« (GW15, 86). Welchem Begehren die Psychoanalyse selbst 
folgt, wenn sie solcherart das Ich stärken möchte, aus welchen (dem ganzen 
Modell offensichtlich fremden) Quellen sie sich selbst speist, dies bleibt in der 
ganzen Konzeption das eigentlich Dunkle, dunkler als das Es, verschwiegener 
als der zum Sprechen unfähige Analysand.

Zeitschrift für Psychoanalyse (Bd. 11, S. 401–10), nachgedruckt in GW14, 19–30. Freud ver-
sucht in diesen höchst umstritten Aufsätzen seine entwicklungspsychologische These 
des Ödipuskomplexes zumal geschlechtsspezifisch auszulegen. Während er beim Knaben 
die »Kastrationsangst« als Ursache des Untergangs bzw. der Verdrängung des Ödipus-
komplexes ansieht (und somit als Ursache für den Verzicht auf die ursprüngliche Objekt-
besetzung und Schaffung des Über-Ichs), soll es beim Mädchen der »Penisneid« sein, wel-
cher »eine Lockerung des zärtlichen Verhältnisses zum Mutterobjekt« bedeute und das 
letztlich unmögliche Begehren nach dem Vater einleite (GW14, 26). Es waren u. a. solche 
Thesen, welche in der Ausführung sowohl patriarchal-sexistische als auch homophobe 
Weltanschauungen bedienten, die dazu geführt haben, dass bei den emanzipatorischen 
Generationen nach 1968 das Gesamtwerk Freuds in Verruf geraten ist. Ohne an dieser 
Stelle auf diese zweifellos berechtigte Kritik eingehen zu können, möchte ich auf die 
Arbeit von Luce Irigaray verweisen: Speculum of the Other Woman, 1985. Für eine umfang-
reiche Kritik am Ödipuskomplex siehe auch: Gilles Deleuze, Félix Guattari: Anti-Ödipus. 
Kapitalismus und Schizophrenie 1, 1977.

116	 Dazu heißt es bei Freud pointiert: »[V]om Es getrieben, vom Über-Ich eingeengt, 
von der Realität zurückgestoßen, ringt das Ich um die Bewältigung seiner ökonomischen 
Aufgabe, die Harmonie unter den Kräften und Einflüssen herzustellen, die in ihm und auf 
es wirken, und wir verstehen, warum wir so oft den Ausruf nicht unterdrücken können: 
Das Leben ist nicht leicht!« (GW15, 84 f.)



	 98	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

4. � Phänomenologische Kritik an den Voraussetzungen 
psychoanalytischer Traumtheorie

Es wurde oben womöglich mehr angesprochen, als im Bezug auf eine phä-
nomenologische Kritik an der psychoanalytischen bzw. der Freud’schen 
Traumtheorie nötig gewesen wäre. Und doch schien eine gewisse Kontex-
tualisierung im Gesamtwerk notwendig zu sein. Nicht nur, um einer ver-
kürzten Sichtweise auf Freuds Traumtheorie entgegenzuwirken, sondern 
vor allem auch, um nachvollziehen zu können, zumindest ein Stück weit, 
welche Konsequenzen sich aus der Auseinandersetzung mit dem Traum für 
die Entwicklungsgeschichte der Freud’schen Theoriearbeit ergeben haben. 
Auch wenn nun im Folgenden der Versuch unternommen sein soll, aus phä-
nomenologischer Perspektive eine gewisse Dekonstruktion der psychoana-
lytischen Traumtheorie und Metapsychologie auszubuchstabieren, soll damit 
keineswegs bezweifelt werden, dass mit Freud ein radikales Traumerwachen 
mit weitgehenden Konsequenzen stattgefunden hat. Seine Bemühungen zur 
Erklärung des Traums, welche in Intensität und Ausmaß heute noch ihres-
gleichen suchen, haben unwiderruflich die Aufmerksamkeit der akademisch-
wissenschaftlichen Einstellung für das Phänomen des Traums geweckt. Wir 
verdanken der Psychoanalyse, wie auch immer man sich zu ihr verhalten 
mag, die Hervorbringung eines weitläufigen theoretischen Interesses gegen-
über der oneirischen Erfahrung. Dies gilt gleichermaßen für unterschiedliche 
Strömungen der Philosophie, die sich – wenn auch zumeist beschränkt auf 
die Auseinandersetzung mit der psychoanalytischen Sichtweise – genötigt 
fühlen mussten, sich verstärkt dem Traum zu widmen. Wie sich diese Ausein
andersetzung mit Aufkommen der Phänomenologie ausformuliert hat, wer-
den wir als nächstes genauer betrachten. Eine phänomenologisch-kritische 
Prüfung der Traumtheorie Freuds bedeutet freilich noch keine eigenständige 
Phänomenologie des Traums. Obzwar sich durch das Rezitieren von phäno-
menologischen Autor:innen unweigerlich der Anspruch und die Sichtweise 
auf das Phänomen ändern wird, befinden wir uns hier streng genommen wei-
terhin in einer Text- und noch nicht in einer Phänomen-Auslegung. Nichts-
destotrotz dürfte die kritische Betrachtung der psychoanalytischen Lektüre 
uns einmal mehr die Weite des Problemhorizontes verdeutlichen und unserer 
Untersuchung damit eine umfassende Basis sowie eine ausgereifte Hinfüh-
rung zu einer Phänomenologie des Traums anbieten.



	 Zu den Träumen selbst	 99

5.  Zu den Träumen selbst

Wie die Phänomenologie als einer ›Methode‹ bzw. als einer bestimmten phi-
losophischen Herangehensweise sich der Traumerfahrung annähern könnte, 
wird uns an gegebener Stelle ausführlich beschäftigen. Für den Moment dürfte 
es ausreichen, vorauszuschicken, dass man eine besondere Charakteristik der 
Phänomenologie durchaus in der vielzitierten Freilegung »der Sachen selbst« 
vorfindet. Wenn es seit Edmund Husserl unter den (mittlerweile im Überfluss 
existierenden) Spielarten der Phänomenologie (zu denen auch durchaus Teile 
des Poststrukturalismus gezählt werden dürfen) eine Gemeinsamkeit gibt, 
dann zweifellos in dem radikalen Anspruch, die Phänomene (der jeweiligen 
Fragestellung – oder wenn man unbedingt so möchte: der jeweiligen Intentio-
nalität) zunächst in die freie Sicht zu bekommen, um sie überhaupt beschrei-
ben und schließlich konstitutive Momente ihrer Erscheinung erfassen zu kön-
nen. Obwohl phänomenologische Forschung inzwischen unterschiedlichsten 
wissenschaftlichen Disziplinen, darunter auch der Psychotherapie, eine Quelle 
der Inspiration und Problemlösung bietet, gilt für ihre Sicht auf die Dinge, ganz 
im Sinne des sokratischen Selbstbildes, die Nutzlosigkeit des Ѳαυμάζειν (Hua6, 
331 f.). Das phänomenologische Betrachten und Beschreiben als einer Arbeit an 
den Phänomenen verfolgt an sich keinen Nutzen, sondern geschieht – im bes-
ten Falle – allein um des Phänomens willen, einzig und allein um vorurteilslos 
›sehen‹ und solcherart adäquat nachvollziehen zu können, was sich ihr zeigt 
und vor allem wie es sich ihr zeigt – ja wie es denn überhaupt möglich sein 
kann, dass sich etwas zeigt. Es erscheint daher immer aufoktroyiert, wenn 
man von der Phänomenologie ein Ordnungsprinzip bzw. eine Systematik in 
ihrer Herangehensweise verlangt. Man möchte dazu vorerst nicht mehr sagen, 
als dies Heidegger, bei aller sonstiger Problematik seines Denkens, getan hat: 
»Das [...] eigentümlich Systematische in der Phänomenologie [ist], daß sie, 
wenn sie echt betrieben wird, sich immer vollzieht im vorherigen Sehen der 
Sachen. Das Systematische ist nicht irgendein konstruierter Zusammenhang 
von Begriffen, der auf irgendeinen Bau und ein System hin orientiert ist, son-
dern das Systematische gründet in der vorherigen Erschließung der Sachen 
selbst« (GA 19, 560). Die »strenge Begründung« (Hua 3/1, 139), wie es bei Hus-
serl heißt, und somit die »strenge Wissenschaftlichkeit« der Phänomenologie 
(Hua XXV, 3 f.) beruht demnach nicht im Willen zu ausgeklügelten Systemen, 
sondern allein darin, die Phänomene selbst in den Blick des »Sehens«, d. h. in 
den Mittelpunkt einer verstehenden Erfahrung zu bringen (Hua 3/1, 43), indem 
solcherart das Phänomen selbst spricht, das Denken anspricht. 

Mit diesen wenigen Worten als einer ersten Hinführung zum Anspruch 
der Phänomenologie, es wird dazu später genaueres folgen, können wir auch 



	 100	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

schon ahnen, wie sich eine erste und womöglich die grundlegendste Kri-
tik an der Psychoanalyse ausformuliert hat. Es ist dies eine fundamentale 
Kritik, die sich gewissermaßen in den weiteren und konkreteren Kritiken 
immer mit-aussprechen wird, nämlich der Vorwurf, dass die Psychoanalyse 
zu sehr bedacht ist, ein System, eine »Metapsychologie« des Traums (wie 
überhaupt des Menschen) zu entwerfen, ohne sich dabei ernsthaft auf das 
Phänomen, in diesem Fall auf das Phänomen des Träumens einzustellen bzw. 
einzulassen. »In unserer Absicht«, so schreibt Freud wörtlich und in eige-
ner Hervorhebung, »müssen die wahrgenommenen Phänomene hinter den 
angenommenen Strebungen zurücktreten« (GW11, 62). Freud möchte, wie die 
Naturwissenschaft, die ihm als Vorbild dient (vgl. GW17, 143) die systema-
tische Erklärbarkeit des Phänomens erreichen, vor der das reine (und zuge-
gebenermaßen nutzlose) Interesse am Phänomen zurücktreten soll. Wie der 
Naturwissenschaftler sich anhand der Erklärbarkeit erhofft, in die Natur 
eingreifen zu können, erhofft sich Freud durch seine Theorie einer zuver-
lässigen Deutbarkeit des Traums die Möglichkeit, in das Seelenleben des 
Menschen (therapeutisch) einzuwirken. Dieser Wille zum Eingriff, dieses 
triebhafte Begehren, um in den Worten Freuds selbst zu sprechen, geht offen-
sichtlich seiner Theorie voraus und scheint ihre eigentliche Quelle zu sein. 
Der Zugang zum Traum versteht sich jedenfalls solcherart nicht (bzw. nicht 
mehr) vom Phänomen bzw. von einem Staunen gegenüber dem Phänomen 
her, sondern von der Frage der Nützlichkeit im Sinne ihrer Beherrschbar-
keit.117 Die Kritik liegt darin, wie wir noch genauer erfahren werden, dass 

117	 Das ihrer eigenen Angabe nach verfolgte Ziel der Psychoanalyse soll es sein, 
»die Fähigkeit zur Liebe und zum Arbeiten wiederherzustellen« (GW11, 476). Damit 
kommt eine doppelte Nützlichkeit zum Ausdruck: Der Wille zur Beherrschbarkeit der 
menschlichen Seele als der Nutzen der Psychoanalyse möchte seine Patient:innen ihrer-
seits wieder nützlich, das heißt arbeits- und funktionsfähig machen. Selbst Cornelius 
Castoriadis, der alles andere als ein »Vulgärkritiker« der Psychoanalyse war, stand sol-
cher Zielsetzung skeptisch gegenüber, indem er fragt: »Was liegt uns an der Wiederher-
stellung unserer Fähigkeit, in einer Fabrik fordistisch-tayloristischen Types zu arbeiten? 
Wäre ein sklavisches Sichfügen in bestehende Verhältnisse ein zuverlässiger Indikator 
psychischer Gesundheit?« (Cornelius Castoriadis: Ausgewählte Schriften, Band 5, S. 192) 
Diese berechtigte Kritik betrifft jedoch nur den ersten Teil des vorausgeschickten Zitats, 
nämlich das Ziel, den von der Arbeit gebrochenen Menschen wieder arbeitsfähig, d. h. 
seinem Herren wieder zugänglich zu machen – doch wie sieht es aus mit der Liebe? 
Bedeutet die Liebe nicht das nutz- und selbstlose Gefallen am Anderen, das Sein im und 
vom Anderen her? Jedenfalls nicht bei Freud, der an einer Stelle (angesichts der Vehemenz 
der Aussage, diese mit einem rhetorischen Fragezeichen am Schluss versehend) über die 
Liebe schreibt, dass man ihre Echtheit an der »Leistungsfähigkeit […] zur Durchsetzung 
des Liebeszieles« erkennen könne (GW10, 317). Dieses Liebesziel sei »ursprünglich nar-
zisstisch« und gehe erst später auf äußere Objekte über, die dann nur noch als Objekte 



	 Zu den Träumen selbst	 101

der zweckmäßigen Theorie ihr Schatten immer vorauseilen muss, dass sie 
die erlebte Erfahrung, die sie verstehen möchte, immer schon überschattet, 
verdeckt, verfälscht. Der übereifrige Wille zur theoretischen Erschließung 
verschließt sich im Voraus gegenüber dem Phänomen des Träumens, welches 
sich wie kein anderes Phänomen gerade durch die Scheu auszeichnet und jeg-
licher Gewalt der Systematik entzieht. Dort, wo der Wille zur systematischen 
Erklärbarkeit (im Sinne einer beherrschbaren Deutung) des Traums auf die 
Unmöglichkeit ihrer Vorgehensweise stößt, sieht sich Freud dazu gezwungen, 
das erlebte Phänomen überhaupt aufzugeben. Somit gibt er auch die unmittel-
bar involvierte Betrachtung auf. Dem Traum, so wie er geschieht, wie er einst 
vom Träumenden erfahren wurde – in der Terminologie Freuds dem »mani-
festen« Traum –, wird jedenfalls keine eigenständige Relevanz mehr beige-
messen.118 Das Phänomen des Träumens wird, wie dies Bernhard Waldenfels 
in einem Zwischensatz auf den Punkt bringt, nur noch »wie ein Symptom 
behandelt«, wie eine Beschwerde des Kranken.119 Erklärbar und somit von 
Interesse für die Psychoanalyse ist hingegen nur jener Aspekt des Traums, 
welcher durch die Psychoanalyse selbst gewonnen (um nicht sagen zu müs-
sen: geschaffen) wurde, nämlich die latenten Traumgedanken, die sich dem 
Willen der Erklärbarkeit beugen und somit wunderbar in den Zusammen-
hang einer schlüssigen Logik einfügen lassen. Während man jene Gedan-
ken anfangs noch durch die Methode einer »freien Assoziation über den 
Trauminhalt« mühsam transkribieren, detektivisch erraten und systematisch 
zurechtlegen musste, schien sich die Analyse später selbst diese (ohnehin 
unnötige?) Mühe nicht mehr antun zu wollen und man wusste bereits durch 
einen Katalog an Deutungsmustern für bestimmte Symbole, was der Traum 
an latentem (d. h. für die Analyse brauchbarem) Inhalt auszusagen hat. Es 
spricht in der Psychoanalyse weder der Traum noch der Träumende. Streng 

des Triebes angesehen werden (GW10, 231). Als erstes äußeres Ziel, so Freud, »erkennen 
wir das Sicheinverleiben oder Fressen, [als] eine Art der Liebe, welche mit der Aufhebung 
der Sonderexistenz des Objekts vereinbar ist« (ebd.). Ohne weiter darauf eingehen zu 
müssen, sehen wir jedenfalls, dass die Fähigkeit zur Liebe, welche die Psychoanalyse 
herstellen möchte, ihrerseits einer Beherrschbarkeit folgt, sodass man nochmal mit Cas-
toriadis fragen möchte: Was liegt uns an der Wiederherstellung solch einer Liebe?

118	 Streng genommen müsste man sagen, dass die Psychoanalyse, selbst wenn sie vom 
»manifesten Traum« spricht, nie den eigentlichen Traum meinen kann, sondern, wie 
Jean-Bertand Pontalis dargelegt hat, findet selbst der manifeste Traum unter den Bedin-
gungen einer psychoanalytischen Sitzung statt und würde unter anderen Umständen 
vielleicht ganz anders erzählt werden. (Siehe Jean-Bertand Pontalis: Zwischen Traum und 
Schmerz, 1998, S. 24 f.)

119	 Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung – Phänomenologie, Psychoanalyse, 
Phänomenotechnik, 2002, 308.



	 102	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

genommen handelt es sich bei der Erschließung der sogenannten latenten 
Traumgedanken (als einer angeblichen Destruktion der Traumarbeit) ledig-
lich um eine von der Analyse abstrahierte Interpretation, die unter Umstän-
den auch völlig anders ausfallen könnte. Wollte man diese Kritik in Freuds 
eigenem System ausdrücken, könnte man die (systemimmanent nicht minder 
schlüssige) Behauptung aufstellen, wonach die Analyse lediglich die Traum-
arbeit fortsetzt, indem sie nämlich die erzählten Inhalte des Traums einer 
tertiären Bearbeitung unterzieht, diese um ein weiteres verschiebt, umdichtet, 
verstellt und nicht zuletzt (im Sinne der sekundären Bearbeitung) bemüht 
ist, jene Darstellungen in einen logischen Zusammenhang zu setzen, d. h. 
logisch erscheinen zu lassen, was nicht logisch ist.120 Unzählige Beispiele 
willkürlich anmutender Trauminterpretation, deren Willkür bereits in den 
Interpretationsbeispielen von Freud musterhaft vorgegeben wurden, können 
keineswegs das Gegenteilige dieser Behauptung belegen, sondern scheinen 
diese geradezu bekräftigen zu wollen, sodass man umso mehr daran zwei-
feln mag, ob die Ergebnisse der Analyse jenseits der Assoziation überhaupt 
noch eine Bewandtnis mit dem Geträumten haben. Man möchte schließlich 
einen Schritt weitergehen und in Frage stellen, ob die doktrinäre Idee von 
latenten Gedanken und Wünschen, die angeblich als Quelle und Motor der 
entstellenden Traumarbeit fungieren, nicht selbst ein Wunschbild ist, welche 
die Psychoanalyse um ihrer theoretischen Konzeption Willen in den Traum 
zwangsweise hineindenken muss? Wie Medard Boss dies ausformuliert hat, 
kann man jedenfalls die »zahlreichen konkreten Traumbeispiele, an denen 
Freud die ›Rekonstruktion des eigentlich gemeinten Traumsinnes‹ versucht, 
durchaus nicht als stichhaltige Beweise für die Gültigkeit seiner Wunscher-
füllungstheorie [bzw. überhaupt seiner gesamten Traumtheorie] anerkennen. 
Nirgends wird uns darin die Gewähr geboten, dass er die dabei erwähnten 
Entstellungstechniken faktisch der Wirklichkeit der Phänomene abgelauscht 
hätte und sie nicht vielmehr gerade umgekehrt in dies nur hineindachte, um 
das Denken seiner Wunscherfüllungstheorie überhaupt zu ermöglichen« (Ta 
36). Es scheint so, als könnten die (der freien Assoziation zugrundeliegen-
den) Wahrnehmungen bzw. Erinnerungen völlig beliebig sein und die/der 
erfahrene Analytiker:in würde es dennoch zu Stande bringen, darin etwa 
Darstellungen der Geschlechtsorgane, dementsprechend sexuelle Wünsche 

120	 Die Eventualität, dass die Analyse lediglich eine Fortsetzung der Traumarbeit dar-
stellen könnte, wurde durchaus auch selbstkritisch in psychoanalytischen Kreisen disku-
tiert. Vgl. dazu beispielsweise Peter Schneider: »Insight such as this ... Die Traumdeutung 
lesen«, in: Peter Schneider, Daniel Strassberg, Olaf Knellessen (Hg.), Freud-Deutung, 1994, 
S. 60 f.



	 Zu den Träumen selbst	 103

und schließlich den Überbau des Ödipuskomplexes wieder zu erkennen.121 
Medard Boss, der aus phänomenologischer Perspektive diesbezüglich eine 
der schärfsten Kritiken geäußert hat, spricht provokanterweise nicht mehr 
von einer psychoanalytischen Traumdeutung, sondern von einer Traum-
Umdeutung: »Aufgrund solcher Annahmen mußten sich alle ›tiefenpsycho-
logischen‹ Traumtheorien notwendigerweise zu Traum-Umdeutungslehren 
entwickeln, die [...] selbst vor den ärgsten Vergewaltigungen der vorliegenden 
Phänomene nicht zurückschreckten« (Et 206).

Sollte der Analysand jedenfalls die beabsichtige Deutung anzweifeln, 
damit nicht einverstanden sein, sollte er etwa mit Merleau-Ponty meinen, 
dass er als Träumer mehr vom Traum weiß, als die »reflexive Analyse« (PhW 
336), dann wird ihm der autorisierte Analytiker die Haltung eines »Wider-
standes« vorwerfen müssen.122 Denn was dem Analysanden unbewusst ist, 
das ist dem Analytiker bewusst.123 Die zurecht gelegte Terminologie des 

121	 Man lese etwa den überaus kuriosen Analysebericht von Melanie Klein, die (nicht 
einen Traum, sondern) das aktuelle Verhalten eines Kleinkindes interpretiert: »Als ich 
ihm [sein Name ist Dick] die vorbereiteten Spielsachen zeigte, betrachtete er sie völlig 
interesselos. Ich stellte dann einen größeren neben einen kleineren Zug und benannte 
sie ›Papa-Zug‹ und ›Dick-Zug‹. Er nimmt hierauf den kleineren, von mir Dick benannten 
Zug, läßt ihn zum Fenster fahren und sagt ›Station‹. Ich erkläre: ›Station ist Mutti – Dick 
fährt in die Mutti.‹ – Er läßt hierauf den Zug sein, läuft zu dem durch die Doppeltüren 
des Zimmers gebildeten Zwischenraum, schließt sich dort ein, sagt dabei ›dunkel‹, läuft 
gleich wieder von dort heraus und wiederholt dieses Vorgehen einige Male. Ich erkläre: 
›Dunkel in Mutti, Dick ist in dunkler Mutti.‹ … [Im Fortgang der Analyse hatte Dick] auch 
das Waschbecken als Symbol des Mutterleibes entdeckt, und eine große Angst vor dem 
Benäßtwerden, vor Wasser trat hervor.« (Melanie Klein, Das Seelenleben des Kleinkindes 
und andere Beiträge zur Psychoanalyse, 1971, S. 36). Vor solchen Interpretationen kann man 
wahrlich nur noch staunen. Man weiß dazu nicht mehr zu sagen, als dies bereits Deleuze 
und Guattari jene Passage lesend gesagt haben: »Das ist keine Überredung mehr, das ist 
Terrorismus!« (Ap 57).

122	 So schreibt Freud: »Nun machen wir während der Analyse die Beobachtung, daß 
der Kranke in Schwierigkeiten gerät, wenn wir ihm gewisse Aufgaben stellen; seine 
Assoziationen versagen, wenn sie sich dem Verdrängten annähern sollen. Wir sagen 
ihm dann, er stehe unter der Herrschaft eines Widerstandes, aber er weiß nichts davon« 
(GW13, 243; vgl. dazu auch GW14, 254 f.) Wenn der Analysand also nicht jene Interpreta-
tion von sich gibt, die er sollte, d. h. wie vom Analytiker erwartet wird, dann hat seine 
Fähigkeit zur Assoziation schlichtweg versagt. Wie Dieter Wyss in seiner phänomeno-
logischen Studie Traumbewusstsein diesbezüglich schreibt, wird auf diese Weise »der Arzt 
zum allwissenden Analytiker und die vom Patienten geäußerten Ansichten sind entwe-
der richtig, wenn sie mit der Theorie übereinstimmen, falsch, um sich damit als Wider-
stand zu decouvrieren« (Wyss 193). 

123	 Besonders schwierig wird es freilich dann, wenn Analysand und Analytiker (wie 
etwa in den Selbstanalysen Freuds der Fall) ein und dieselbe Person meinen: Wie soll 
solch einer Person bewusst werden können, was ihr per definitionem unbewusst ist? Und 



	 104	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

Widerstands meint, dass dem Analysanden die Einsicht in die von der Ana-
lyse erwarteten Gedanken fehle, dass er sich aus unterschiedlichen (freilich 
unbewussten) Gründen, der psychoanalytischen Wahrheit (noch) verwehre. 
Auch hier möchte man kritisch fragen: Ist es nicht vielmehr der Fall, dass 
der Vorwurf des Widerstandes einen Schutzmechanismus der Psychoanalyse 
selbst darstellt, der einerseits vor der Möglichkeit einer Fehlinterpretation 
oder gar der Inadäquatheit ihrer ganzen Traumtheorie schützen und ander-
seits ihr eine allwissende Souveränität verleihen soll? Die Inadäquatheit der 
Psychoanalyse, um ihr doch Widerstand zu leisten, liegt jedenfalls nicht nur 
in der Möglichkeit einer Fehlinterpretation. Freud selbst schien sich dieser 
Gefahr, wenn auch nicht einer Umdeutung so zumindest einer »Überdeu-
tung« (TD 515), durchaus bewusst gewesen zu sein. Andererseits kann und 
soll auch nicht in Abrede gestellt werden, dass – ausgelöst von einem asso-
ziativen Gespräch über den Trauminhalt – ein intuitiv begabter Analytiker 
zu durchaus trefflichen Deutungen kommen kann, die ihrerseits auf psy-
chische Probleme des Alltags aufmerksam machen könnten. Die Fähigkeit 
zu einer sensiblen Beobachtung sowie die Möglichkeit einer in der Praxis 
geschulten Intuition, wie überhaupt die Möglichkeit einer geglückten Inter-
pretation im Sinne des Aufzeigens von beiseitegeschobenen Wahrheiten – die 
sich jedoch weniger aus der Auseinandersetzung mit dem erlebten Traum, 
als vielmehr aus dem unzensierten Gespräch ergeben – soll der Psychoana-
lyse überhaupt nicht streitig gemacht werden.124 Das eigentliche Problem der 
Freud’schen Metapsychologie des Traums, auf welche die phänomenologische 
Kritik hinweisen möchte, besteht nicht bzw. nicht nur in der Frage der Deu-

sollte es ihr vorbewusst sein, d. h. ohnehin bewusstseinsfähig, dann braucht die Analyse 
kein Unbewusstes anzunehmen, sondern es würde schlichtweg reichen, dass man sich an 
die latenten Gedanken erinnert. Doch dazu an gegebener Stelle mehr.

124	 Es liegt mir dabei auch fern, der psychoanalytischen Intuition mit jener Kritik zu 
begegnen, die Freud in einem zwiegespaltenen Verhältnis gegenüber Wilhelm Stekel aus-
formuliert hat: »Stekel fand seine Symboldeutungen auf dem Wege der Intuition, kraft 
eines ihm eigenen Vermögens, die Symbole unmittelbar zu verstehen. Eine solche Kunst 
ist aber nicht allgemein vorauszusetzen, ihre Leistungsfähigkeit ist jeder Kritik entzo-
gen, und ihre Ergebnisse haben daher auf Glaubwürdigkeit keinen Anspruch« (TD 352). 
Ich würde durchaus meinen wollen, dass die Intuition einen berechtigten Erkenntnisweg 
darstellt, dass sie geschult, geschärft werden kann und sich letztlich durch die Erfahrung 
selbst rechtfertigt, indem sie nämlich Probleme in der Praxis zu erkennen und unmittel-
bare Lösungen anzubieten vermag. Gerade mit diesem Argument (einer Legitimation in 
und durch die praktische Anwendung) hat ja Freud selbst letztlich seine Traumdeutung 
zu verteidigen versucht: »Zu unserer Rechtfertigung«, so Freud, können wir »heranzie-
hen, daß das Verfahren bei der Traumdeutung identisch ist mit dem bei der Auflösung 
der hysterischen Symptome, wo die Richtigkeit des Verfahrens durch das Auftauchen 
und Schwinden der Symptome zu ihrer Stelle gewährleistet wird« (TD 519).



	 Zu den Träumen selbst	 105

tungsmethode und ihrer Ergebnisse – hierin könnte man im Übrigen auch 
die Daseinsanalyse von Boss kritisieren – sondern in einer Umkehrung des 
ontologischen Sachverhalts: Was eine unmögliche oder mögliche Interpre-
tation des Traums ist, nämlich die sogenannten latenten Traumgedanken, 
werden in der Metapsychologie (oder wenn man so möchte: der Metaphy-
sik) Freuds zum Wesentlichen des Traums erhoben, während der eigentlich 
erlebte Traum zum Nichtigen erklärt wird. Die Interpretation wird der Sache 
als ihr Wesen untergeschoben – oder anders gesagt: Das Resultat einer theo-
retischen Methode wird zu ihrer Voraussetzung. Demnach soll sich die Inter-
pretation nicht mehr am Phänomen, sondern das für nichtig erklärte Phä-
nomen soll sich nach der Interpretation richten, d. h. die Interpretation soll 
völlig ihre Stelle einnehmen.

Ausgehend davon, und darin besteht eben die grundlegende Kritik, ist eine 
Phänomenologie des Traumes nicht durchführbar, weil ihr die Würdigung 
des Phänomens in ihrem eigenen Gehalt fehlt. Gerade deswegen kann Fou-
cault schreiben: »Der Psychoanalyse ist es nicht gelungen, die Bilder [des 
Traums] zum Sprechen zu bringen« (Ex 20). Freud habe zwar dem Traum 
wieder »eine psychologische Dimension zuerkannt; aber als spezifische Form 
der Erfahrung hat er ihn nicht begriffen, er hat ihn in seiner eigentümlichen 
Zusammensetzung aus Fragmenten von Wachgedanken, aus symbolischen 
Übersetzungen und impliziten Verbalisierungen rekonstruiert; die Logik sei-
ner Analyse ist die Logik des Diskurses; die aufgedeckten Motivationen und 
Strukturen gehören demselben psychologischen Gewebe an, wie die Formen 
des Wachbewusstseins. Freud hat den Traum psychologisiert – und die Vor-
zugsstellung, die er ihm im Bereich der Psychologie eingeräumt hat, nimmt 
ihm seine Stellung als eigentümliche Erfahrungsform« (Ex 31). Die Traumer-
fahrung ernst zu nehmen, bedeutet eben aus phänomenologischer Sicht, wie 
dies Boss ausdrückt, »ganz bei den Traumerscheinungen selbst verweilen zu 
können und nur das zu bedenken, was uns diese von ihnen selbst her kund-
geben« (Ta 8).125

125	 Der Rückgang zum »Traum selbst«, oder in der Freud’schen Terminologie gespro-
chen zum »manifesten Traum«, war und ist freilich nicht nur ein Anspruch der Daseins-
analyse, sondern  – wenn auch in einem völlig anderen Sinne  – der Anspruch einer 
experimentellen psychoanalytischen Traumforschung, wie überhaupt der Forschung in 
sogenannten »Dreamlabs« (siehe: Raymond Battegay u. Arthur Trenkel (Hg.): Der Traum 
aus der Sicht verschiedener psychotherapeutischen Schulen. 1987; sowie Sara Flanders: The 
Dream Discourse Today. Routledge: London, 1993). Im Zusammenhang mit den Traumlabo-
ren müsste man jedoch von einem Traum-Empirismus sprechen. Wie jedem Empirismus, 
kann man gewissermaßen auch diesem vorwerfen, dass er es letztlich nur mit quanti-
fizierten Daten und Modellen zu tun hat. Dazu später mehr. Jedenfalls haben Psycho-
analytiker wie Angel Garma im Zuge ihrer experimentellen Traumforschung die Idee 



	 106	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

6.  Vernunftkritik

»Es gibt keine Instanz über der Vernunft« (GW11, 436). An mehreren Stellen 
seines Werkes wiederholt Freud jene erhabene Überlegenheit, die er der 
Vernunft beimisst bzw. die er in der Vernunft gerne sehen würde. »Der ideale 
Zustand wäre natürlich eine Gemeinschaft von Menschen, die ihr Triebleben 
der Diktatur der Vernunft unterworfen haben« (GW16, 24). Diese Diktatur 
der Vernunft ist auch gemeint, wenn Freud in seinem Strukturmodell der psy-
chischen Persönlichkeit den vielzitierten Satz ausspricht: »Wo Es war, soll Ich 
werden« (GW15, 86). Weil »das Ich im Seelenleben Vernunft und Besonnenheit 
vertritt, das Es aber die ungezähmten Leidenschaften« (GW15, 83), umschreibt 
der Satz »Wo Es war, soll Ich werden« im Grunde nur die angestrebte Dikta-
tur der Vernunft über das Triebleben. Dieser ist eben für den Einzelnen wie 
auch für die Gemeinschaft der eigentliche Idealzustand. Spätestens an dieser 
Stelle stellt sich aus Sicht der Phänomenologie, die sich immerhin auch als 
eine Vernunftkritik verstanden hat, jene Frage, wie sie etwa Jacques Derrida 
kurz und bündig ausformuliert hat: »Vor welcher Vernunft (ver)antwortet 
(sich) hier die Psychoanalyse?«126

Im Sinne des Strukturmodells könnte man darauf zunächst mithilfe des 
naiven Realismus antworten, den Freud gerade bei der Entstehung des Ichs 
stillschweigend vorausgesetzt hatte. Wie bereits oben aufgezeigt, geht Freud 
schlichtweg davon aus, dass die äußere Realität an sich rational und geordnet 
sei und dass die Vernunft des Ichs durch eine Begegnung, Perzeption und somit 
durch die Schulung an einer an sich rationalen Außenwelt zustande gekom-
men wäre. »Wie sie wissen, wird das Ich des Menschen durch die Einwirkung 
der äußeren Not langsam zur Schätzung der Realität und zur Befolgung des 
Realitätsprinzips erzogen und muß dabei auf verschiedene Objekte und Ziele 
seines Lustlebens – nicht allein des sexuellen – vorübergehend oder dauernd 
verzichten« (GW11, 389). So wie das Ich durch eine Spaltung vom Es zu Stande 
kommt, entsteht die Vernunft, wie sich Freud in seiner späteren Schaffenspe-
riode zu Fragen der Kultur deutlicher äußern wird, durch eine sublimierende 
Transformation der Triebe. Das Vernunftleben ist, energetisch gesehen, eine 
Umformung der Triebkräfte, eine »Sublimierung«, und habe sich als solches 
insbesondere durch die wissenschaftlichen Tätigkeiten als einem selbstän-

von latenten Traumgedanken gänzlich aufgegeben (Angel Garma: The Psychoanalysis of 
Dreams, 1974).

126	 Jacques Derrida: Vergessen wir nicht – die Psychoanalyse!, 1998, S. 14. Leider bleibt 
jedoch Derrida bei der Frage stehen bzw. verliert sich allzu sehr in der Performance des 
Fragens, ohne wirklich eine Antwort darauf ab- und erwarten zu können. 



	 Vernunftkritik	 107

digen Geltungsbereich der Kultur ausbilden und entwickeln können.127 Vom 
Triebe erhält die Vernunft jedoch allein die Kraft und den Drang, während 
ihr der Maßstab dessen, was sie gelten lässt und was nicht, die Art und Weise 
ihres Denkens, wie sie kategorisiert, verknüpft, ordnet, hierarchisiert usw. 
allein durch die ihr vorliegende Realität und ihre Prinzipien gegeben sein soll. 
Die Realität ist die Lehrerin der Vernunft, weil die Realität das prototypisch 
vernünftige sei. Freud hätte also auch schlichtweg mit Hegel sagen können, 
dass alles, was wirklich ist, auch vernünftig sei, und wer vernünftig sein 
möchte (wie es das Ich sein will), müsse sich nach der Wirklichkeit richten, 
müsse von der Wirklichkeit gerichtet werden.128 Gerade deswegen bestimmt 
sich das Andere der Wirklichkeit, der Traum, auch bei Freud durch die Unver-
nunft, durch die mit dem Schlaf eintretende Aufhebung bzw. Limitation der 
Vernunft. Doch wenn es die Abstinenz der Vernunft ist, welche das Irreale 
erscheinen lässt, woher nimmt Freud die Gewissheit, dass es auf der anderen 
Seite nicht auch dieselbe Rationalität ist, deren (Re-)Aktivierung, diesmal die 
Realität konstituiert oder gar konstruiert? Ich meine: Woher die Gewissheit, 
dass die scheinbar rationale Ordnung der äußeren Realität nicht selbst eine 
Leistung der Vernunft ist? Was, wenn auch die ›Außenwelt‹ im Grunde keine 
rationale Ordnung kennt, wenn diese ihr allein von der Vernunft erfolgreich 
untergeschoben wurde? Solche Fragen würden Freuds Projekt freilich über-
steigen. Der feste Glaube an die Zuverlässigkeit und Gewissheit einer objek-
tiven Wirklichkeit ist ihm durch eine bestimmte von ihm unhinterfragte 
Tradition der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte vorgegeben. Diese 
Präsuppositionen sind seiner Theorie injiziert, wie das Propylpräparat dem 
Traum von Irma. Sie lassen Freud wissen, dass das Träumen und alles, was 

127	 Während die Religion aufgrund ihrer paranoiden Vaterfigur eine nicht geglückte 
Sublimierung bedeute, finde die gelungene »Überwindung des Lustprinzips« im Grunde 
nur durch die Vernunft und ihre Wissenschaft statt, die zudem eine »intellektuelle Lust 
während der Arbeit bietet und praktischen Gewinn verspricht« (GW8, 236). Freud ver-
sucht dabei sein strukturelles Modell auf jegliche historische Kulturbildung zu über-
tragen. Sowohl partikuläre wie auch umfassendere Kulturgebilde sollen durch das 
Strukturmodell erklärt werden: »Immer klarer erkannte ich, dass die Geschehnisse der 
Menschheitsgeschichte, die Wechselwirkungen zwischen Menschennatur, Kulturent-
wicklung und jenen Niederschlägen urzeitlicher Erlebnisse, als deren Vertreter sich die 
Religion vordrängt, nur die Spiegelung der dynamischen Konflikte zwischen Ich, Es und 
Über-Ich sind, welche die Psychoanalyse beim Einzelmenschen studiert, die gleichen 
Vorgänge auf einer weiteren Bühne wiederholt« (GW16, 32). In Entsprechung dazu vertritt 
Freud schliess die höchst problematische Ansicht, dass Kulturen, die jene »Entwicklung« 
nicht mitgemacht haben, als »primitiv« und »rückständig« anzusehen sind. 

128	 Der Satz von Hegel im § 6 der Einleitung zu seiner Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften im Grundrisse lautet wörtlich: »Was vernünftig ist, das ist wirklich; und 
was wirklich ist, das ist vernünftig« (HW8, 47).



	 108	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

im (manifesten) Traum geschieht, gemessen an der Realität jener Vernunft 
nur irreal und unvernünftig sein kann. Wie wir bereits mehrfach gelesen 
haben, ist die oneirische Erfahrung für Freud letztlich ein »abnormer Vor-
gang«, der jeglicher logischen Struktur entbehrt und sich durch »Zusam-
menhanglosigkeit und Unverständlichkeit« auszeichnet (GW9, 116). In ihm 
können widersprüchliche Inhalte in einer Art und Weise auftreten, »als ob 
kein Widerspruch bestünde« (TD 584). Selbst jene Momente im Traum, die 
dem Träumer durchaus vernünftig erscheinen, sind laut Freud nicht minder 
irrational. Wenn der Traum den Anschein von schlüssig-kausalen Abläufen 
erweckt, dann sei dies allein ein Indiz dafür, dass die als »sekundäre Bearbei-
tung« bezeichnete Prozedur am Werk gewesen ist, die (das Vernünftige der 
Realität imitierend) zwischen den Traumelementen pseudo-logische Relatio-
nen hergestellt habe. Es komme eine Verknüpfung zu Stande, wo es »in Wirk-
lichkeit« keine gibt (– oder sollte man vielleicht besser sagen: keine geben 
darf?).129 Gerade weil die Traumerfahrungen an sich irrational sein sollen, 
können sie, angesichts der Diktatur einer bestimmten Vernunft, in ihrer Roh-
form für die Analyse auch keinen Wert haben. Auf der anderen Seite nötigt 
jene Vernunft die Psychoanalyse regelrecht dazu, etwas zu (er)finden, das von 
ihrer Despotie anerkannt, d. h. eingeordnet werden kann. Was auch immer 
die Psychoanalyse als das verborgene Wesen des Traums zu entdecken hatte, 
es musste im Gegensatz zum erlebten Traum in jeder Hinsicht rational erklär-
bar sein. Die latenten Traumgedanken, die sich schließlich aus der Analyse 
des Traums (scheinbar) zwingend ergeben, erfüllen genau diese Funktion. 
Sie ermöglichen einen der Ratio entsprechenden Zugang zum Traum, das 
heißt: eine rationale Kolonialisierung, Domestizierung und Verfügbarma-
chung seiner Inhalte. Im Unterschied zum durchwegs konfusen Unsinn des 
Manifesten, auch dies haben wir bereits mehrfach und in unterschiedlichen 
Variationen gelesen, stehen die latenten Traumgedanken »in logischen Ban-
den« (TD 316), sie »fügen sich ausgezeichnet zu logisch verbundenen Ketten 
zusammen, in denen gewisse Vorstellungen als zentrale wiederholt werden« 
(ÜT 44). Diesem völlig disziplinierten »Material fehlt keiner der Charak-

129	 Dies gilt für Freud nicht nur für jene Verhältnisse im Traum, die einen geordneten 
Eindruck machen, sondern auch für »vernünftige Denkvorgänge« im Traum: »Es gibt ja 
Träume, in welchen die kompliziertesten Geistesoperationen vor sich gehen, begründet 
und widersprochen, gewitzelt und verglichen wird wie im wachen Denken. Allein auch 
hier trügt der Schein; wenn man auf die Deutung solcher Träume eingeht, erfährt man, 
daß das alles Traummaterial ist, nicht Darstellung intellektueller Arbeit im Traum. Der Inhalt 
der Traumgedanken ist durch das scheinbare Denken des Traumes wiedergegeben, nicht 
die Beziehung der Traumgedanken zueinander, in deren Feststellung das Denken besteht.« 
(TD 316 f.) 



	 Vernunftkritik	 109

tere, die uns von unserem wachen Denken her bekannt sind« (ÜT 61 f.). Die 
»dem normalen Denken gleichwertigen Traumgedanken« (TD 585)130 stehen 
»in den mannigfaltigsten logischen Relationen zueinander. Sie bilden Vor-
der- und Hintergrund, Erläuterungen, Bedingungen, Beweisgänge und Ein-
sprüche« (TD 316, vgl. ÜT 61) usw. Den Gesetzen des Logos folgend wird der 
Traum somit in seinem Wesen letztendlich als ein berechenbarer »Mecha-
nismus« (TD 548) verstanden. Durch seine Berechenbarkeit erhofft sich der 
Analytiker nicht nur eine beherrschbare Deutung des Traums im Sinne ihrer 
Bewältigung, sondern überhaupt eine der menschlichen Seele. Damit dies 
sein kann, müsse man auch hier zunächst und grundsätzlich die richtigen 
Elemente identifizieren und klassifizieren, d. h. zusammentragen, was sich 
beim »Studium einer ganzen Reihe von psychischen Leistungen als konstant 
erforderlich herausstellt« und man dürfe freilich, dies versteht sich geradezu 
von selbst, bei der »Konstruktion und Arbeitsweise des Seeleninstruments«, 
beim »Bau des seelischen Apparats« keine »Fehler im Schließen begehen und 
alle logisch sich ergebenden Möglichkeiten in Rechnung ziehen« (TD 503). 
Die gesamte »psychische Leistung« (ebd.) muss einem schlüssigen System 
entsprechen, wie Freud dies in Gleichnissen mit technischen Apparaturen, 
etwa der Funktion des Fernrohrs, musterhaft zu demonstrieren versteht: 

»Alles, was Gegenstand unserer inneren Wahrnehmung werden kann, ist 
virtuell, wie das durch den Gang der Lichtstrahlen gegebene Bild im Fernrohr. 
Die Systeme aber, die selbst nichts Psychisches sind und nie unserer psychi-
schen Wahrnehmung zugänglich werden, sind wir berechtigt anzunehmen 
gleich den Linsen des Fernrohrs, die das Bild entwerfen. In der Fortsetzung 
dieses Gleichnisses entspräche die Zensur zwischen zwei Systemen der Strah-
lenbrechung beim Übergang in ein neues Medium« (TD 597). 

Spätestens jetzt dürfte nicht nur deutlicher geworden sein, wieso sich Freud 
von der Unberechenbarkeit des erlebten Traums abwenden musste, sondern 
es zeigt sich über den Umweg der latenten Traumgedanken und in Anbetracht 
seiner gesamten Traum- und Seelentheorie, vor welcher Art von Vernunft sich 
Freud verantworten möchte. Ihre Merkmale sind die Logik, insbesondere der 

130	 »Die [latenten] Traumgedanken, welche wir durch die Analyse erfahren, zwingen 
sich uns als ein psychischer Komplex von allerverwickelstem Aufbau. Die Stücke des-
selben stehen in den mannigfaltigsten logischen Relationen zueinander; sie bilden Vor-
der- und Hintergrund, Bedingungen, Abschweifungen, Erläuterungen, Beweisgänge und 
Einsprüche. Fast regelmäßig steht neben einem Gedankengang sein kontradiktorisches 
Widerspiel. Diesem Material fehlt keiner der Charaktere, die uns von unserem wachen 
Denken her bekannt sind.« (ÜT 61 f.)



	 110	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

Satz der Widerspruchslosigkeit, der Glaube an die Wahrheit qua Richtigkeit, 
der Glaube an die Möglichkeit einer objektivierenden und zugleich idealisie-
renden Identifizierbarkeit der Erfahrung, wonach ihre Momente vergegen-
ständlicht, klassifiziert, kategorisiert und nicht zuletzt im Sinne zuverlässig 
kausaler Zusammenhänge berechnet und in ein funktionsfähiges System ein-
gegliedert werden können. Es sind dies kurzum Merkmale einer Vernunft der 
neuzeitlichen Physik, wie sie aus dem Willen zur Naturbeherrschung ent-
standen ist und in den Natur- und Ingenieurswissenschaften des 19. Jahr-
hunderts ihre Erfolge feierte. Wir werden jedenfalls beobachten können, dass 
die phänomenologischen Vernunftkritiken, wie sie etwa bei Medard Boss131, 
Ludwig Binswanger132, Maurice Merleau-Ponty133, Dieter Wyss134 und Bern-
hard Waldenfels135 nachzulesen sind, genau hier ansetzten, nämlich indem 
sie nachzuweisen versuchen, dass sich Freud unreflektiert und unsachgemäß 
dem Diktat der neuzeitlichen Naturwissenschaft unterworfen habe und somit 
seiner eigenen Beobachtungsgabe in den Rücken gefallen ist. Die »Vehemenz 
des naturwissenschaftlichen Technikers«, so kritisiert etwa Boss in gewohn-
ter Schärfe, gewann bei Freud »die Oberhand und verführte seinen Genius zu 
einer sichernden naturwissenschaftlichen Traumtheorie. Zur naturwissen-
schaftlichen Einstellung zurückgekehrt interessiert sich Freud nun folgerich-
tig gar nicht mehr um das Traumphänomen als solches [...]. Vielmehr muss-
ten bei ihm die einzelnen, konkreten Phänomene hinter nur angenommenen, 
allgemeingültigen und vorausberechenbaren Kräften zurücktreten« (Ta 27 f.). 
»Das nicht eigens bedachte geistige Schöpfgerät Freuds«, so Boss weiter, sei 
somit »das Denken der naturwissenschaftlich-technischen Wissenschaften« 
(Ta 41). Auf ähnliche Weise attestiert auch Binswanger, dass das »dialekti-
sche Reduktionsverfahren, dessen Freud sich als methodisches Mittel für die 
theoretische Konstruktion seiner Idee des Menschen bedient, bis in alle Ein-
zelheiten hinein das der Naturwissenschaft« sei.136 

Um besser nachvollziehen zu können, was unter einer naturwissenschaft-
lichen Rahmung des Menschen – wie sie Freud von den genannten Autoren 

131	 Siehe Aufsätze: Sigmund Freud und die naturwissenschaftliche Denkmethode PaDa, 
387 ff., Die psychosomatische Medizin und das Kausalitätsprinzip PaDa 405 ff., sowie Ta 27 ff.

132	 Siehe: Ludwig Binswanger: »Freuds Auffassung des Menschen im Lichte der Anth-
ropologie«, in: Ausgewählte Vorträge und Aufsätze, Band I, 1947, S. 36, 165, 183.

133	 Siehe Abschnitt Gegen das kausale Denken in der Psychologie. Interpretation des Freu-
dianismus in Strukturbegriffen, in Merleau-Ponty: Die Struktur des Verhaltens, 1976, S. 202 f.

134	 Dieter Wyss: Traumbewußtsein? Grundzüge einer Ontologie des Traumbewußtseins, 
1988, S. 186 ff. 

135	 Siehe: Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung – Phänomenologie, Psycho-
analyse, Phänomenotechnik, 2002, S. 290 ff.

136	 Ludwig Binswanger: Ausgewählte Vorträge und Aufsätze, 1947, S. 164.



	 Vernunftkritik	 111

vorgeworfen wird – zu verstehen ist, dürfte es hilfreich sein, sich genauer 
anzusehen, worin (aus phänomenologischer Sicht) die prinzipiellen Probleme 
naturwissenschaftlicher Präsuppositionen bestehen.137 Die fundamentale 
Kritik am naturwissenschaftlichen Menschenbild, die von einer prinzipiel-
len Vernunftkritik speist, beruft sich hier (mehr oder weniger explizit) ins-
besondere auf die Vorarbeiten von Husserl.138 Es war jedenfalls Husserl, der 

137	 Es kann jedenfalls nicht ausreichen, zu konstatieren, dass gewisse Termini der 
Freud’schen Theorie sich Ausdrucksweisen der technischen Welt bedienen, wie dies 
Boss des Öfteren auf philosophisch recht verkürzte Art und Weise unternommen hat. 
So heißt es etwa bei Boss: »Der Grund zu diesem gewaltsamen [d.i. naturwissenschaft-
lichen] Vorurteil Freuds ist leicht erraten. Die Körper- und Triebvorstellungen machen 
noch am ehesten den Eindruck von etwas Meß- und Berechenbarem. Die Triebhaftigkeit 
als die eigentlich wirkliche Grundlage alles ›Psychischen‹ anzusetzen, rückte diese in die 
größtmögliche Nähe zu den berechenbaren Triebmotoren der technischen Maschinen. [...] 
Sogar das Wort Trieb selbst ist erst jungen Datums. Vor dem sechzehnten Jahrhundert 
kamen die Menschen des deutschen Sprachgebietes durchaus ohne ›Triebe‹ aus. Und bis 
heute stößt kein ›Trieb‹ von hinten oder von innen her einen Mann einer schönen Frau 
in die Arme. Vielmehr war es immer diese, die den Mann von dorther, wo sie sich in sei-
nem offenen Weltbereich befand, als das attraktive Wesen an sich zog, das sie von sich 
aus war« (PaDa 393). Solch eine Argumentation, wonach man die naturwissenschaftliche 
Denkmethode angeblich dadurch wird nachweisen können, indem man die Ähnlichkeit 
zwischen dem Wort »Trieb« und den »Triebmotoren« aufzeigt, ist nicht nur ein wenig, 
sondern völlig tendenziös. Damit wäre, im besten Fall, eine Metaphorik nachgewiesen. 
Nur leitet sich das Wort Trieb (mhd. Trīp), dies nur am Rande bemerkt, etymologisch 
nicht von Triebmotoren ab, sondern vom Verb Treiben, etwa »das Treiben von Vieh« und 
ersetzte damit das noch ältere Trift. Doch selbst wenn man hier eine Metapher anneh-
men möchte, die sich der technischen Welt bedient, wäre doch die weitaus spannendere 
Frage, was mit dieser Metapher ausgedrückt werden soll. Die voreilige Kritik von Boss 
zeugt jedenfalls von einer gewissen philosophischen Unwissenheit, denn die Behaup-
tung, dass der Trieb bzw. die Triebe als grundsätzliche/s Prinzip/ien der Existenz operie-
ren, können wir dem Sinngehalt nach etwa bei Schopenhauer (Welt als Wille), sowie bei 
Nietzsche (Wille zur Macht) nachlesen. Es dürfte jedenfalls außer Frage stehen, dass die 
beiden genannten Philosophen auf Freud mehr Eindruck gemacht haben als die Bedie-
nungsanleitung von Triebmotoren. Es wird jedenfalls schwerfallen, gerade Schopenhauer 
und Nietzsche ein naturwissenschaftliches Weltbild zu unterstellen. Die spannende Frage 
wäre in diesem Zusammenhang vielmehr, herauszuarbeiten, inwiefern sich die Freud’-
sche Triebtheorie von einer Willenstheorie unterscheidet oder auch nicht. – Abgesehen 
davon denkt Boss selbst innerhalb einer Trieb- und Kraftkonzeption, wenn er zu Schluss 
des Zitats (in einem recht konservativen Weltbild) davon spricht, dass ein Mann von einer 
Frau angezogen wird. Es wird darin lediglich die Perspektive geändert, indem nun vom 
anderen Körper her gedacht wird und somit nicht der Druck sondern der Zug an Bedeu-
tung gewinnt. Nur ist dieser Zug auch eine Kraft, das Gezogen-werden auch eine Macht 
bzw. der Wille des anderen Körpers. (Außerdem würde auch Freud meinen, dass der Trieb 
nicht als eine »Stoßkraft«, sondern »immer wie eine konstante Kraft« wirke (GW10, 212).

138	 Obwohl Husserl mit seiner Kritik nicht Freud vor Augen hatte, ist es bemerkens-
wert, wie sehr er gewisse problematische Tendenzen antizipiert. Eine unmittelbare 



	 112	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

in seiner Schrift Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phänomenologie zu veranschaulichen versuchte, wie die episteme neu-
zeitlicher Physik zur Herrschaft gelangen konnte und mit ihrer Herrschaft 
eine weitreichende Alienation (eben eine Krisis) des Welt- und Selbstverständ-
nisses hervorbrachte. Husserl beschrieb den methodischen Werdegang jener 
Entfremdung zunächst entlang der ehrgeizigen Bemühungen einer neuzeit-
lichen (durch Galilei gestifteten) Physik, welche die Lebenswelt und die in ihr 
erlebten Körper als »völlig ideale Gestalten« zu betrachten versuchte, damit 
sie solcherart »in absoluter Identität zu bestimmen, als Substrate absolut iden-
tischer und methodisch-eindeutig bestimmbarer Beschaffenheit zu erken-
nen« waren (Hua6, 24). Die idealisierten Momente körperlicher Erscheinung 
sollten in kausalistisch-berechenbare Verknüpfungen gestellt werden, sodass 
ihr ideales Sein gesetzmäßig erfasst und ihr Verhalten anhand entsprechen-
der Modelle vorhergesagt werden kann. Ermöglicht wurde dieser neuzeitli-
che Prozess einer idealisierten Abstraktion, identifizierbaren Bestimmbarkeit 
und schließlich der gesetzmäßigen Einordnung, so Husserl, durch die Mög-
lichkeiten einer bereits präzise ausgebildeten Geometrie und Mathematik, 
deren Exaktheit dem Prozess als fehlerfreie und zuverlässige Methode galt. 
Das eigentliche Problem in jenem Verfahren, das sich zur allgemeinen Autori-
tät der Naturwissenschaft und letztlich auch der Geisteswissenschaften erhe-
ben sollte, bestand bzw. besteht nicht unbedingt darin, dass man solch höchst 
idealisierte Objektivierungen und systemische Einordnungen der erlebten 
Erfahrung vornehmen kann, sondern letztlich darin, dass die abstrahierten 
Ergebnisse eines bestimmten Verfahrens auf die Lebenswelt als ihr Wesen 
projiziert werden. In aller Kürze ausgedrückt, besteht die fundamentale Kri-
tik Husserls darin, dass mit dem neuzeitlichen Paradigma die »Idealitäten 
für die einzig wirkliche, die wirklich wahrnehmungsmäßig gegebene, die je 
erfahrene und erfahrbare Welt« gehalten werden (Hua6, 49). Den Naturwis-
senschaften, die von sich behaupten Erfahrungswissenschaften zu sein, fehle 
die Einsicht, dass sie es in ihrem Verfahren nicht (mehr) mit den erlebten 
Körpern der Lebenswelt zu tun hat, sondern mit einem »Kleid der Symbole, 
der symbolisch-mathematischen Theorien«, welche »als die ›objektiv wirk-
liche und wahre‹ Natur die Lebenswelt vertritt, sie verkleidet« (Hua6, 52).139 

Begegnung bzw. Rezitation zwischen beiden Denkern gab es (soweit ich den aktuellen 
Stand der Forschung überblicken kann) nicht. Bekannt ist jedoch, dass sowohl Husserl 
als auch Freud Vorlesungen von Brentano in Wien gehört haben, dessen Psychologie auf 
unterschiedliche Weise beide Denker beeinflusst haben (siehe: Richard Askay u. Jensen 
Farquhar: Apprehending the inaccessible. Freudian Psychoanalysis and Existential Phenome-
nology, 2006, S. 165).

139	 Für eine ausführlichere Darstellung und Kontextualisierung der von Husserl 



	 Vernunftkritik	 113

Die Alienation äußert sich also kurzum darin, dass die in der neuzeitlichen 
Physik begründete Wissenschaft glaubt, die Welt sei tatsächlich aus jenen 
abstrakten Objektivationen und Gesetzmäßigkeiten gemacht. Sie ist somit 
streng genommen keine Erfahrungswissenschaft mehr, sondern eine Tatsa-
chenwissenschaft. Ihre verkürzte und verkürzende Einstellung beschränkt 
sich dabei nicht nur, wie bereits angedeutet, auf die »Naturerscheinungen«, 
sondern schlägt gleichermaßen auch auf den leiblich existierenden Menschen 
zurück, der ebenfalls zu einem abstrakten Körperbild mechanistischer Kalku
lationen reduziert wird. Wie es im vielzitierten Satz Husserls heißt: »Bloße 
Tatsachenwissenschaften machen bloße Tatsachenmenschen« (Hua6, 4). 
Diese Kritik wird schließlich bereits bei Husserl auf die damals noch relativ 
junge Wissenschaft der Psychologie ausgeweitet. Auch die Psychologie habe 
es versäumt, von der lebensweltlichen Erfahrung her ihre Deskriptionen über 
das »psychische Sein« zu entfalten. Stattdessen nehme sie – wie es unsere 
Autoren entsprechend Freud vorwerfen werden – »ihre Aufgabe und Methode 
von der Vorbildlichkeit der Naturwissenschaft her, bzw. von der Leitidee der 
neuzeitlichen Philosophie als objektiver Universalwissenschaft« (Hua6, 207). 
Husserls Beobachtung ist, dass die im 19. Jahrhundert entstehende Psycholo-
gie als eine Art Parallelwissenschaft auftritt, um aufzufangen, was die Natur-
wissenschaft in Bezug auf den vergegenständlichten Menschen fallengelas-
sen hat, nämlich die Restfrage nach einem seelischen Bereich: 

Wie steht es nun mit den menschlichen Seelen? Konkret erfahren sind Men-
schen. Erst nach der Abstraktion ihrer Körperlichkeit  – innerhalb der uni-
versalen Abstraktion, welche die Welt auf eine Welt abstrakter Körper redu-
ziert – entspringt die nun so selbstverständlich sich bietende Frage nach der 
›Gegenseite‹, also der ergänzenden Abstraktion. Nachdem nunmehr die körper-
liche ›Seite‹ mit zur allgemeinen Aufgabe der Naturwissenschaft gehört und 
dort ihre theoretische idealisierende Behandlung gefunden hat, ist die Aufgabe 
der Psychologie charakterisiert als die ›ergänzende‹: eben die seelische Seite 
einer entsprechend theoretischen Behandlung zu unterziehen. (Hua6, 231) 

Wir haben es sozusagen mit einer Naturalisierung der Seele zu tun.140 Dem-
nach operiere der Psychologismus mit derselben Methode, indem auch sie 

beschriebenen Problematik siehe: Helmuth Vetter (Hg.): Krise der Wissenschaften – Wis-
senschaft der Krisis? Im Gedenken an Husserls Krisis-Abhandlung, 1998; Manfred Sommer: 
Lebenswelt und Zeitbewusstsein, 1990, S. 104 ff; sowie Murat Ates: Philosophie des Herrschen-
den. Eine einführende Schlussbemerkung, 2015, S. 67 ff.

140	 Siehe dazu auch Heidegger in der Einführung in die phänomenologische Forschung, 
wo er Husserls Kritik als eine Kritik an der »Naturalisierung des Bewusstseins« refor-



	 114	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

ebenfalls von der erlebten Erfahrung (oder im Husserl’schen Sinne vom 
Bewusstseinserleben) abstrahiert und das Abstrahierte als eine ideale Objekti-
vation vor sich hinstellt, nämlich zunächst als einen von der leiblichen Erfah-
rung isoliert gedachten Seelenbereich. Analog zur Naturwissenschaft hat nun 
auch die Psychologie jenen Seelenbereich »in gleichem Sinne nach ›Kausal-
gesetzen‹ zu erforschen« (Hua6, 219). Alles, was es im Bereich der Seele zu 
identifizieren gibt, kann demnach nur noch eine objektive Tatsache sein, die 
gemäß dem Kausalgesetz mit anderen seelischen Tatsachen in einem kohä-
renten Verhältnis von Ursache und Wirkung steht. Das eigentliche Problem 
besteht jedoch auch hier nicht in der Möglichkeit solch einer Betrachtung, 
sondern in der Alienation, wonach der objektiv und kausal gedachte Seelen-
vorgang an die Stelle der erlebten Erfahrung gesetzt wird. Dieser substituie-
rende Objektivismus sei insbesondere für die Psychologie, deren Aufgaben-
stellung eigentlich das »Subjektive« sein sollte, umso fataler. Denn es wird 
damit, so Husserl, selbst noch die Bewusstseinserfahrung als Bedingung der 
Möglichkeit einer objektivierenden Wissenschaft durch die Ergebnisse der-
selben Wissenschaft kaschiert. 

An diese Vernunftkritik knüpfen schließlich die phänomenologischen 
Einwände gegen Freuds Orientierung an der Naturwissenschaft an. Sowohl 
die Beschreibung einer geteilten Abstraktion des leiblich existierenden Men-
schen, wonach die Psychologie (nach naturwissenschaftlichem Vorbild) die 
ergänzende Abstraktion des Menschen (nämlich seiner Seele) zu behandeln 
habe, wie auch der methodische Vorgang eines Objektivismus, der an Stelle 
der erlebten Erfahrung die idealisierte Objektivation setzt, treffen in der Tat 
theoretische Präsuppositionen, die letztlich auch die »Tiefenpsychologie« 
Freuds vorgefunden und fortgesetzt hat. Seine Metapsychologie, die von einer 
realen Außen- und einer psychischen Innenwelt ausgeht, erfüllt nicht nur 
den cartesianischen Körper-Seele-Dualismus – wie dies Waldenfels kritisch 
eingeworfen hat141 –, sondern stellt zugleich den Versuch dar, das Seelische 

muliert: »Die Seins- und Gegenstandart des Naturzusammenhanges wird zum inhalt-
lichen Leitfaden für die Erfassung von jederlei Art [von] Sein und Gegenständlichkeit. 
Demgemäß ist maßgebend für jedes Seinsgebiet und dessen erkenntnismäßige Bestim-
mung die spezifische Strenge der mathematischen Naturwissenschaft« (GA17, 64). »Das 
seelische Sein wird, als Natur gesehen, im Sinne naturwissenschaftlicher Kategorien 
bestimmt« (GA17, 65). Zur Naturalismus-Kritik bei Husserl siehe auch: Hau9, 138; Hua32, 
76 f.; Hau37, 103, 113 f.

141	 So schreibt Waldenfels: »Freuds metapsychologischer Rahmen ist mit starken 
Hypotheken belastet. Dies betrifft von vornherein den Parallelismus von realer Außen-
welt und psychischer Innenwelt, die entsprechende Antithese von Realitäts- und Lust-
prinzip, von Außenreizen und Triebreizen, von kausalen Reizen und deutbaren Sinn 
sowie die daraus einspringende Aufgabe, chaotische Triebregungen durch Vernunft und 



	 Vernunftkritik	 115

als einen isolierten bzw. isolierbaren Bereich zu denken, der nach ähnlich 
objektiven bzw. objektivierbaren Momenten innerhalb einer kausalen Gesetz-
mäßigkeit funktionieren soll. Es ist hierbei jedoch wichtig zu betonen, dass 
dies nicht meint, Freud würde das Psychische auf die Naturgesetze des Soma-
tischen zurückführen, wie es etwa die Neurologie unternimmt, sondern er 
überträgt vielmehr die entlehnte Idee von Naturgesetzmäßigkeit auf das Psy-
chische. Der Vorgang des Seelischen soll dabei doch eine gleichsam parallele 
und autonome Ordnung verfolgen. So steht es für Freud außer Frage, dass der 
Traum als die seelische Erfahrung par exellence auch eine reine Angelegenheit 
des seelischen Apparats ist, d. h. nicht von äußeren physischen Gegebenhei-
ten, sondern von ihr immanenten latenten Traumgedanken verursacht wird, 
die als solche jedoch nicht minder objektiv sind. Zwar könne der Traum kör-
perliche Reize berücksichtigen, doch sie sind eben nicht der objektive Grund 
für die Traumbildung.142 Der Traum, wie die Psyche überhaupt, verfolgt eben 
seine eigenen zum Körper parallelen Gesetzmäßigkeiten, die sich zwar punk-
tuell überschneiden können, doch als autonome Systeme nicht aufeinander 
zurückzuführen sind. Dies gilt für Freuds Individualpsychologie im gleichen 
Maße wie später für seine Sozial- bzw. Kulturpsychologie, welche die Kultur-
alität als psychologische Gegebenheit eben nicht von materiellen, sondern 
allein von seelischen Prozessen, im Genaueren von der Sublimierung unter-
drückter Triebe herleitet.143 Die Gesetzmäßigkeiten der seelischen Prozesse 
funktionieren dabei jedes Mal in Analogie zur Naturwissenschaft, indem sie 
insbesondere das Gesetz berechenbarer und somit vorhersagbarer Kausalität 
befolgen.144 Wie die Realität der Natur im wortwörtlichen Sinne als Wirk-
lichkeit verstanden wird, so wird parallel dazu auch das Seelische als ein 

Besonnenheit zu bändigen. Dies sind tradierte Vorannahmen, die aus der Tradition des 
englischen Empirismus und der Psychophysik des 19. Jahrhundert stammen und die einer 
phänomenologischen Analyse nicht standhalten« (Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der 
Erfahrung – Phänomenologie, Psychoanalyse, Phänomenotechnik, 2002, S. 302).

142	 »[W]ir haben ja gehört, daß gegen körperliche Reize während des Schlafes mehr 
als eine Art des Verhaltens möglich ist. Wo sie vollzogen wird, da ist es eben gelungen, 
ein Vorstellungsmaterial für den Trauminhalt zu finden, welches für beiderlei Traum-
quellen, die somatischen wie die psychischen, eine Vertretung darstellt« (GW2/3 234). 
Doch das »Wesen des Traumes wird nicht verändert, wenn zu den psychischen Traum-
quellen somatisches Material hinzutritt« (ebd.). Die somatischen Reize können demnach 
niemals den eigentlichen »Trauminhalt liefern, aber sie nötigt den Traumgedanken eine 
Auswahl aus dem Material auf, welches zur Darstellung im Trauminhalt dienen soll, 
indem sie den einen Teil dieses Materials, als zu ihrem Wesen passend, nahelegt, den 
anderen ferne hält« (GW2/3, 243) Das Wesentliche bleibt der durch die Traumarbeit ver-
arbeite latente Traumgedanke.

143	 Siehe Fußnoten 113 und 127.
144	 »Die seelischen Vermögen«, wie Husserl bereits die damalige Psychologie kriti-



	 116	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

strukturelles  Verhältnis zwischen Ursache, dem Prozess der Verursachung 
bzw. Bewirkung und schließlich dem Bewirkten verstanden. So sind eben die 
latenten Gedanken die eigentliche Ursache, welche den Prozess der Traum-
arbeit bewirkt, und diese wiederum bringt den manifesten Traum als Bewirk-
tes hervor. Nicht nur der Traum, sondern alle angeblich rein psychischen 
Vorgänge sollen letztlich durch das Prinzip der Kausalität erklärbar sein. Und 
gerade in dieser »kausalistischen Erklärung«, wie dies auch Wyss in seinen 
phänomenologischen Studien zum Traum kritisierte, liegt das »fundamentale 
wissenschaftstheoretische und methodische Problem« der Freud’schen Theo-
rie (Wy 193, vgl. Boss PaDa 387 f.). Denn im Gegensatz zur Naturwissenschaft, 
welche immerhin versucht, im Rahmen gestellter Experimente und Modelle 
die theoretisch behauptete Kausalität zu demonstrieren, fehlt der Psycho-
analyse, weil sie es letztlich mit einer unbekannten Größe – dem Unbewuss
ten – zu tun hat, zwangsweise auch die Möglichkeit einer ›verifizierenden 
Beweisführung‹. Ihre kausalistischen Erklärungen verlaufen somit nicht nur 
parallel zu naturwissenschaftlich-physikalischen Modellen, sondern können 
mit diesen (etwa mit dem kausalen Prinzip des freien Falls als einer Synergie 
von Masse und Gravitation) überhaupt nicht verglichen werden. 

Insbesondere mit der Annahme des Unbewussten als psychische Letztur-
sache, die selbst keine Logik kennt und alles Mögliche an unbekannten (weil 
verdrängten) Motiven beinhaltet, kommt ein Maß an Zufälligkeit und Unver-
bindlichkeit ins Spiel, das den Versuch einer Imitation der Naturwissenschaft 
unweigerlich scheitern lässt. Umso merkwürdiger erscheint es, dass Freud 
gerade bei der Darlegung des Unbewussten an der Imitation naturwissen-
schaftlicher Gewissheit festhält, indem er auf umgekehrtem Wege die Exis-
tenz des Unbewussten aus der prinzipiellen Richtigkeit der Kausalität abzu-
leiten versucht: Wenn man nämlich als Grundvoraussetzung unerschütterlich 
daran festhält, dass das Seelenleben wie die Welt des Naturwissenschaftlers 
aus einem lückenlos kausalen Zusammenhang bestehen muss, wenn man 
jedoch gleichzeitig einsehen wird müssen, dass »die Daten des Bewußtseins 
in hohem Grade lückenhaft sind«, d. h. »häufig psychische Akte vor[kom-
men], welche zu ihrer Erklärung andere Akte voraussetzen, für die aber das 
Bewußtsein nicht zeugt«, dann müsse es notwendigerweise einen Bereich in 
der Seele geben, wo sich jene fehlenden Akte befinden (GW10, 265). Dieser 
Bereich ist nun das Unbewusste. Hier befindet sich, was zur Vervollständi-
gung der Kausalität benötigt wird. Mit anderen Worten: Um eine bestimmte 
Logik retten zu können, müssen all jene Prämissen, die für ihre logische Con-

sierte, »werden zu Analoga der physischen Kräfte, zu Titeln für bloß kausale Eigenschaf-
ten der Seele« (Hua6, 234).



	 Kritik an der Konzeption des Unbewussten	 117

clusio fehlen, notwendigerweise unbekannt, d. h. eben hier unbewusst sein. De 
facto kann man mit solch einem Joker alles (und selbst noch von allem das 
Gegenteil) beweisen, weil die unerschöpfliche Möglichkeit des Unbekannten 
die Stelle einer jeden Lücke (bzw. einer jeden fehlenden Operation) einneh-
men und somit die Gleichung jedes Mal formal richtigstellen kann. In den 
Netzen der Folgerichtigkeit gefangen, stellt sich im Grunde auch nicht mehr 
die Frage, ob es das Unbewusste geben kann oder nicht, was in der Tat eine 
phänomenologisch noch offene Frage ist, sondern inwieweit das Unbewus-
ste die Logik der Naturwissenschaft im Bereich des Seelischen retten kann. 
Dass das Seelenleben, wie überhaupt die Lebenswelt des Menschen, in ihrem 
Wesen durch objektive und logisch zusammenhängende Daten dargestellt 
werden müsse, bleibt jedenfalls die epistemisch und ontologisch untergescho-
bene Grundannahme, die bei der Psychoanalyse um eine Welt des Seelischen 
hypothetischer klingen muss, als sie dies ohnehin schon bei ihrem naturwis-
senschaftlichen Original tat.

7.  Kritik an der Konzeption des Unbewussten

An der Frage, ob man die Existenz einer unbewussten Region annehmen darf, 
scheiden sich die phänomenologischen Geister zunächst durch eine Trennli-
nie, die man nicht unterschätzen darf. Sie scheiden sich, wenn man so möchte, 
zwischen einer Husserl- und einer Heidegger-Rezeption, d. h. an der prinzi-
piellen Frage, ob die Phänomenologie sich als eine Bewusstseins- oder viel-
mehr als eine Daseinsphilosophie verstehen muss. Mit Husserls Arbeiten zur 
Passivität als Beschreibung einer dem (aktiven) Bewusstsein vorausgehen-
den, dieses stets umspielende und ihre Inhalte vorweg konstituierende Hin-
tergrundleistung schien sich für so manche Husserlianer:in die Möglichkeit 
aufzutun, die Freudsche Konzeption des Unbewussten mit solcher Passivi-
tät vergleichen zu dürfen. Ich meine hier etwa Arbeiten, wie die von Rudolf 
Bernet145, Marc Richir146 und zuletzt von Alice Mara Serra.147 Husserl selbst 

145	 Siehe dazu etwa Rudolf Bernet: »Husserls Begriff des Phantasiebewußtseins als 
Fundierung von Freuds Begriff des Unbewußten«, in: Christoph Jamme (Hg.): Grundlinien 
der Vernunftkritik, 1997; Bernet, Rudolf: »The Unconscious Between Representation and 
Drive: Freud, Husserl, and Schopenhauer«, in: John J. Drummond u. James G. Hart: The 
Truthful and the Good, 1996.

146	 Marc Richir: »Phänomenologisches und symbolisches Bewusstsein und Unbe-
wusstes. Der Primärvorgang im Traum«, in: Jürgen Trinks (Hg.): Bewusstsein und Unbe-
wusstes, 2000, 11–41.

147	 Alice Mara Serra: »Zum Phänomen der Deckerinnerung: Eine Auseinanderset-
zung zwischen Freud und Husserl«, in: Phänomenologische Forschungen, 2008, 23–41.



	 118	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

bezog sich mit seinen Analysen zur Passivität148 auf ein breites Spektrum: 
Neben der Rezeptivität des Leibes, einer immer schon vorgegebenen Sensuali-
tät, Empfindsamkeit, Habitualität, bezog er sich ferner auf Grundstrukturen 
des Urteilens und der Erfahrung (als einer Ding-, Fremd- und Selbstwahrneh-
mung) und nicht zuletzt etwa auch auf den vorstrukturierenden Horizont der 
Zeitlichkeit. Wenn nun die von Husserl beschriebenen Passivitäten mit Freuds 
Unbewusstem verglichen oder gar gleichgesetzt werden sollen, dann zitieren 
die genannten Autor:innen gerne jene Stelle in den Analysen zur passiven Syn-
thesis, an der Husserl solch einer Komparation selbst beizupflichten scheint: 
»Ich brauche nicht zu sagen, daß diesen ganzen Betrachtungen [zur Passivi-
tät], die wir durchführen, auch ein berühmter Titel gegeben werden kann, 
der des ›Unbewußten‹. Es handelt sich also um eine Phänomenologie dieses 
sogenannten Unbewußten« (Hua11, 154). Allein, ist damit wirklich dasselbe 
gemeint, was Freud unter dem Unbewussten verstehen möchte? Man darf 
hier jedenfalls nicht meinen, dass Husserl bei solchen Aussagen den Freud’-
schen Begriff des Unbewussten vor Augen hatte (zumal beide, man sollte 
es vielleicht nochmals erwähnen, zwar eine Zeitlang bei Brentano in Wien 
studiert, sich jedoch nicht gekannt und auch später nicht gelesen hatten). 
Sondern es scheint doch naheliegender zu sein, dass Husserl den Begriff des 
Unbewussten in seiner Auseinandersetzung mit Theodor Lipps von diesem 
übernommen hat.149 Schon die Tatsache, dass Freud das Unbewusste als einen 
Seelenbereich ansah, der in »Zeitlosigkeit« verweilt (GW10, 286), hingegen 
Husserl in seinen Untersuchungen zur Passivität gerade die Zeitlichkeit als 
ein vorgegebenes »Urbewußtsein« (Hua10, 119) oder »Ursynthese« (Hua3/1, 
273) versteht, dürfte aufzeigen, dass hier unterschiedliches gemeint war. Hus-
serl schien jedenfalls mit dem Begriff des Unbewussten, den er im Übrigen 
höchst selten verwendet hat, lediglich verdeutlichen zu wollen, dass es für die 
Erfahrung wesentliche Prozeduren gibt, die wir uns gewöhnlicherweise nicht 
eigens bewusst machen (müssen), die also nicht aktiv-gewollt und doch not-
wendig sind, damit die Dinge und Horizonte der Erfahrung vorweg gegeben 
sein können.150 Es handelt sich hierbei also nicht um ein dunkles Reich von 

148	 Siehe u. a.: EU 73 ff.; Hua1, 79 ff.; Hua11; Hua15, 613 ff; Hua31; sowie als Einführung 
dazu: Ichirō Yamaguchi: Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl, 1982; 
Elmar Holenstein: Phänomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funktion eines Grund-
prinzips der passiven Genesis bei E. Husserl, 1972.

149	 Dies scheint mir naheliegend, weil Husserl von Theodor Lipps nachweislich den 
Begriff der ›Einfühlung‹ übernimmt, welchen er dann im Zusammenhang mit seinen 
Überlegungen zur Intersubjektivität zentral einsetzt. Man kann davon ausgehen, dass 
Husserl den Begriff des Unbewussten, wie ihn Lipps verwendet, zumindest gut gekannt 
haben muss.

150	 Zu Husserls Verwendung des Begriffs des Unbewussten siehe: Seong Ha Hong: 



	 Kritik an der Konzeption des Unbewussten	 119

Triebregungen, verdrängten Akten, Wünschen, Vorstellungen usw., wie wir 
es von Freud kennen, sondern vielmehr um vorkonstituierende und prä-syn-
thetisierende Bewusstseinsleistungen, um »passive Intentionen« (Hua11, 76), 
die man gewöhnlich nicht bemerkt (deswegen eben der Terminus »passiv«), 
doch sehr wohl in einer phänomenologischen Epoché freilegen, veranschauli-
chen und beschreiben kann.151 Wir können uns die passiven Voraussetzungen 
und Synthesen der Erfahrung, wie Husserl dies in seinen Untersuchungen in 
mehrerlei Hinsicht vorgeführt hat, durchaus bewusst betrachten. Sie sind im 
Grunde nur unbewusst für eine gewisse natürliche Einstellung, in der wir 
uns zunächst und zumeist befinden, und uns um die sich im Hintergrund 
abspielenden ›Mechanismen‹ der Erfahrung nicht kümmern (müssen). Wie 
auch Bernet bei aller Mühe einen Vergleich mit Freud herzustellen, nicht ver-
heimlichen konnte, ist der simple phänomenologische Umstand, dass es für 
Husserl letztlich nichts völlig Unbewusstes bzw. absolut Ichfremdes geben 
kann, sondern alles – zumindest seiner Möglichkeit nach – bewusst sein 
muss.152 Freilich könnte man aus Sicht Husserl’scher Transzendentalphäno-
menolgie sagen, dass all die Erfahrung konstituierenden Akte im Modus einer 
natürlich-naiven Einstellung zur Welt unbewusst sind (wobei diese ›Unbe-
wusstheit‹ nicht nur die passiven Vorgegebenheiten, sondern im Grunde auch 
die aktiven Ichzuwendungen betreffen würde), sodass wir dem Glauben an 
eine objektive Wirklichkeit anheimfallen können. ›Unbewusst‹ bedeutet in 
diesem Fall, wenn man es so trivial ausformulieren darf, dass das Subjekt 
der Erfahrung vergisst, dass die Erfahrung genuin mit ihm zusammenhängt, 
durch ihn zuallererst gestiftet wird, ja gestiftet werden muss. Nur in diesem 
Vergessen kann es überhaupt eine objektive Wirklichkeit haben. Doch Hus-

»Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink«, in: Cathrin Nielsen u. Hans Rainer Sepp: 
Welt denken, 2011, S. 104–119.

151	 Vorkonstitution meint hier also nicht, was mit dem Konzept des Unbewussten 
postuliert werden könnte, dass etwa das Gewollte schon gewollt ist, noch bevor es aktiv 
gewollt wurde. Oder dass das Gedachte schon gedacht ist, bevor es aktiv gedacht wurde 
usw. Dies ist aus einer phänomenologischen Sicht ein Unding. Alle Wahrnehmung, alles 
Denken, Phantasieren usw. findet in der Aktualität seines Vollzuges statt. Vorkonsti-
tution meint daher vielmehr, dass gewisse Vorbedingungen und Prozesse bereits statt-
gefunden haben müssen (wie etwa ein leibliches Wissen und Können oder prinzipielle 
zeitliche und räumliche Strukturen der Wahrnehmung), damit ich etwas als etwas 
Bestimmtes wollen, denken, fühlen, phantasieren usw. kann.

152	 In diesem Zusammenhang schreibt Bernet selbst: »Ein phänomenologisches Ver-
ständnis der bei Freud analysierten Phänomene des Unbewußten impliziert somit auch 
eine Kritik an jedem Versuch, das Unbewußte in völliger Unabhängigkeit vom Bewußt-
sein oder gar als dessen verborgener Ursprung zu bestimmen« (Rudolf Bernet: »Husserl 
Begriff des Phantasiebewußtseins als Fundierung von Freuds Begriff des Unbewußten«, 
in: Christoph Jamme (Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik, 1997, S. 305).



	 120	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

serl ist eben auch überzeugt, dass es der Epoché als einer transzendentalen 
Einstellung zur Erfahrung und Erkenntnis möglich sein kann, die konstituie-
renden Vermögen freizulegen, zu betrachten und zu deskribieren (:133 ff.). »Die 
transzendentale Subjektivität nach der Epoché ist nicht«, so Husserl, »die 
Weltleben vollziehende und dabei ihres Fungierens ›unbewusste‹, sondern die 
phänomenologisierende und dieses Fungieren selbst bewusst machende und 
dabei in weiterer Reflexion auf sich selbst in neuer Funktion reflektierende 
und dieses Bewusstmachen bewusst machende, und so eventuell in neuer 
Stufe und in Erkenntnis der möglichen Iteration« (Hus34, 98).153 Da es einer 
transzendentalen Einstellung möglich sein soll, das unbewusste Fungieren 
bewusst werden zu lassen, könnte man vielleicht noch am ehesten meinen, 
dass die hier gemeinte ›Unbewusstheit‹ dem entspricht, was Freud das Vor-
bewusste nannte, nämlich dasjenige, welches zuweilen nicht bewusst ist, doch 
bewusst werden kann (:91). 

Nur wird auch dieser Vergleich mit dem Vorbewussten bei genauer Betrach-
tung scheitern müssen. Denn ›unbewusst‹ (oder im Freud’schen Pendant ›vor-
bewusst‹) ist hier nicht empirisch, sondern transzendental gedacht. Freud, der 
letztlich an völlig objektive Wirklichkeiten glaubte, hätte in der Transzenden-
talphilosophie Husserls doch eine große Herausforderung gehabt. 

In einem weiteren Artikel versuchte Bernet gar einen unmittelbaren Ver-
gleich zwischen Freuds Traumverständnis (als Ausdruck des Unbewussten 
bzw. als einer unbewussten Phantasie) und Husserls Untersuchungen zum 
Phantasiebewußtsein durchzuführen.154 Doch gerade in diesem Zusammen-
hang scheint der Vergleich noch um einiges schwieriger zu sein. Abgese-
hen davon, dass es für Husserl keine unbewussten Phantasien gibt, sondern 
Phantasien (zwar ›nichtgegenwärtig‹ aber doch) immer anschaulich sind, also 
erlebt werden, lehnt es Husserl prinzipiell ab, die Traumerfahrung als ein 
Phantasieren zu beschreiben. Husserl hat sich zwar selten zur oneirischen 
Erfahrung geäußert, doch wenn er in Randbemerkungen auf den Traum zu 
sprechen kam, wie etwa in seiner Vorlesung zu Phantasie, Bildbewusstsein, 
Erinnerung, hat er doch deutlich zum Ausdruck gebracht, dass es sich bei 
»Traumerscheinungen« um eine »Wahrnehmungsauffassung« handelt und 
dass man diese »entgegen der gemeinen Redeweise« aus dem Bereich der 
Phantasie ausschließen muss (Hua23, 5). Während wir beim Phantasieren das 
Phantasma als nicht gegenwärtig bzw. als nicht existent auffassen, d. h. wir 
doch wissen, dass es sich um eine Phantasie handelt und nicht um ein tatsäch-

153	 Vergleiche dazu auch Usl 34.
154	 Rudolf Bernet: »Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud«, in: Chris-

tian Sternad u. Günther Pöltner (Hg.): Phänomenologie und philosophische Anthropologie, 
2011, S. 15–38.



	 Kritik an der Konzeption des Unbewussten	 121

lich Wahrgenommenes, sieht es im Traum doch anders aus: Die »im Traum 
[…] erscheinenden Vorgänge werden als erfahrene genommen« (HuaMat 7, 
25). Husserl verdeutlicht dies auch in einem Briefentwurf an Hering, in dem 
er schreibt: »Das Traumweltich träumt nicht, es nimmt wahr«, nur für das 
»erwachende Ich [sind dies] geträumte Wahrnehmungen« (HuaDok3/3 119). 
Es mag also sein, dass das erwachte Ich glaubt, der Traum sei von ihm phan-
tasiert worden, doch solange ich mich im Traum befinde, d. h. in jener Zeit-
spanne, in der allein der Traum aktuell erlebt wird, weiß ich nichts von einem 
Traum, geschweige denn, dass meine Wahrnehmung das Produkt eines ›unbe-
wussten Phantasierens‹ sein sollte.155 Für den Träumenden ist dieser Traum 
schlichtweg seine aktuelle Wahrnehmung. Wie es dazu bei Waldenfels heißen 
wird: »Der Inhalt der Träume ist dem Träumenden weder bewußt noch unbe-
wußt, denn er träumt und stell sich seine Träume nicht vor«.156 Der Traum 
gehört demnach in eine Phänomenologie der Wahrnehmung, er hat seine 
eigene Wahrheit und repräsentiert nicht (wie im Phantasie- oder Bildbewußt-
sein der Fall) die Wahrheit eines (unbewusst) Nichtgegenwärtigen. So sehen 
wir jedenfalls, um es kurz zu fassen, dass gerade in der Frage des Traums – 
die für die Psychoanalyse doch »die Via regia zur Kenntnis des Unbewußten 
im Seelenleben« (TD 595) darstellt – nicht nur eine deutliche und schwer zu 
nivellierende Inkongruenz zwischen Husserl und Freud zu Tage tritt, son-
dern wir können dieser Unvereinbarkeit zudem eine phänomenologische 
Kritik entnehmen, die sich gegen den Traumsolipsismus als solchen richtet.

Die Inkongruenz zur Phänomenologie Heideggers (und zu seinem Schüler 
Boss) erweist sich in der Frage des Unbewussten um einiges vehementer. Aus 

155	 Wie es dazu bei Wyss heißt, bedarf es für den Traum keiner »komplizierten ›unbe-
wussten Mechanismen […] Denn nicht die Verdrängung [in ein Unbewusstes] liefert den 
Schlüssel zum Traum – der zweifellos eben kein psychopathologisches, sondern ein all-
gemein anthropologisches Phänomen ist –, den Schlüssel zum Traumgeschehen liefert 
vielmehr die durch den Schlafzustand veränderte Verfassung des Bewusstseins« (Die-
ter Wyss: »Das Traumbewusstsein. Bemerkungen zum Problem des Unbewussten«, in: 
Daseinsanalyse – Jahrbuch für phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie 5, 1988, 
S. 7). Obwohl sich Wyss gegen die Annahme eines Unbewussten stellt, die er für eine 
»Hypothesenbildung der Metapsychologie« hält (Wy 204.), sieht er anderseits (als ein 
stark von Husserl beeinflusster Denker) im Traum doch eine Art Bewusstseinszustand. 
Gerade dagegen wird sich, wie wir gleich sehen werden, Heidegger wenden.

156	 Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung  – Phänomenologie, Psychoana-
lyse, Phänomenotechnik, 2002, S. 294 f. Oder wie es radikaler ausformuliert bei Uslar hei-
ßen wird: »Der Traum als Traum ist Welt, und zwar nicht nur eine Welt unter anderen 
Welten, sondern die wirkliche Welt, in der der Träumende ist. [...] Solange der Traum 
geträumt ist, ist er nicht Traum, sondern Wirklichkeit, die wirkliche Welt. Ist er aber 
[nach dem Aufwachen] als Traum gesehen, so ist er nicht mehr die Wirklichkeit« (Usl 7).



	 122	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

einfachem Grund: Heidegger stellt die Bewusstseinsphilosophie als solche 
in Frage157, und somit auch die Annahme, dass das Erleben des Daseins ein 
(wie auch immer gearteter) Bewusstseinszustand wäre. Dies gilt gleicher-
maßen für das Traumerleben. In seiner Vorlesung zu Hölderlins Dichtung 
Andenken heißt es: »Die Psychologie und Psychopathologie geben Defini-
tionen des Traumes. Am Leitfaden dieser Definitionen lassen sich zahllose 
Erscheinungen zuordnen. Man kann z. B. sagen, der Traum sei ein abgeän-
derter Bewußtseinszustand«, – gemeint ist das Unbewusste –, doch stelle sich 
dabei die Frage, »was hier Bewußtsein heißt und warum der Traum in die 
Bewußtseinszustände eingereiht werde; weshalb und inwieweit der Bewußt-
seinszustand für das Wesen des Menschen entscheidend ist«, und ferner, »ob 
die Auslegung des Menschwesen im Hinblick auf das Bewußtsein nicht einer 
ganz besonderen Selbsterfahrung des Menschen, nämlich der des neuzeit-
lichen Menschen und nur dieser entspreche; ob man überhaupt den Traum 
aus der Art des menschlichen Seelenlebens erklären könne, oder ob nicht 
umgekehrt eher der Traum geeignet ist, erst einen Blick auf das Wesen des 
Menschen zu tun« (GA52, 107). Man müsste also, bevor man den Traum als 
einen Akt des Unbewussten definiert, wie dies auch bei Eugen Fink im Hin-
blick auf die Problematik des Unbewussten nahelegt wird, zunächst klären, 
was in diesem Zusammenhang ›Bewusstheit‹ oder Bewusstsein überhaupt 
bedeuten soll.158 Heidegger wird jedenfalls betonen, dass Bewusst-sein immer 
schon stillschweigend Sein voraussetzt, dass es nämlich stets das Sein (eines 
Seienden) ist, welches sich für die Bewusstheit bekunden soll. Was jedoch das 

157	 Heidegger kritisiert etwa in seiner Einführung in die phänomenologische Forschung 
die von Husserl forcierte »Ansetzung des Bewußtseins als des thematischen Feldes der 
Phänomenologie« (GA22, 266). Er wirft Husserl Bewusstseinsphilosophie vor, dieser 
würde letztlich einen Cartesianismus betreiben, der geradezu »unphänomenologisch« 
sei (GA20, 178). Der Heidegger-Forscher Helmuth Vetter sieht gerade in dieser Kritik 
die eigentliche Trennlinie zu Husserl: »Am Thema ›Bewußtsein‹ macht Heidegger den 
Gegensatz zwischen Husserl und seiner eigenen Auffassung von Phänomenologie expli-
zit fest« (Helmuth Vetter: »Heideggers Descartes-Kritik in der ersten Marburger Vor-
lesung«; in: Jürgen Trinks (Hg.): Bewusstsein und Unbewusstes, 2000, S. 180). Vetter zwei-
felt jedoch daran bzw. lässt offen, ob Heidegger mit diesem Verdikt Husserl tatsächlich 
getroffen habe.

158	 Eugen Fink: »Die unter dem Titel des Unbewußten sich meldenden Probleme sind 
in ihrem eigentlichen Problemcharakter erst zu begreifen und methodisch zureichend zu 
exponieren nach der vorgängigen Analytik der Bewußtheit« (Beilage XXI, in: Hua6, 473) 
Von Fink inspiriert könnte man zumal Bewusstsein und Bewusstheit phänomenologisch 
genauer unterscheiden, nämlich dahingehend, dass Bewusstheit den intentionalen Akt 
meint, während das Bewusstsein darauf hinweist, dass jede (intentionale) Bewusstheit 
(von etwas) zugleich sich seiner selbst (mit-)bewusst ist. Bewusstsein wäre in diesem 
Sinne für die Bewusstwerdung der Bewusstheit reserviert.



	 Kritik an der Konzeption des Unbewussten	 123

Sein selbst meinen soll, ohne welches es kein Bewusstsein geben kann, werde 
dabei nicht thematisiert (GA20, §11 f.; §14 ff.). Wenn wir hingegen diese Frage, 
was Bewusstheit bedeuten soll, an Freud stellen, bekommen wir entweder 
keine159 oder nur eine negative Antwort: »Was wir bewußt heißen, brauchen 
wir nicht zu charakterisieren, es ist das Nämliche wie das Bewußtsein der 
Philosophie und der Volksmeinung. Alles andere Psychische ist für uns das 
Unbewußte« (GW17, 81). Das Bewusste soll demnach all das sein, was nicht 
unbewusst ist. Mit anderen Worten: Das Bewusste ist also nicht das, was es 
nicht ist. Das ist nicht nur eine tautologische Definition, wie Wyss zu ver-
deutlichen versuchte (Wy 186 ff.), sondern streng genommen überhaupt keine. 
Unklar ist zumal der Hinweis auf die »Volksmeinung« und das Verständnis 
der »Philosophie«. Was soll darunter verstanden werden? Es scheint so, als 
wollte Freud sagen – zumindest interpretiert es Waldenfels in diese Rich-
tung –, dass Bewusstheit ganz im altgriechischen Verständnis ein »Mitge-
wahren bedeute, welches das Geschehen (insbesondere die Wahrnehmung) 
immer begleitet«.160 Wenn man die Bewusstheit in solch einem Sinne als ein 
Mitgewahren – oder vielleicht besser: als ein Gewahrsein – verstehen möchte, 
dann stellt sich jedoch die Frage, wieso dies während der oneirischen Erfah-
rung fehlen sollte. Denn ohne solch eine Bewusstheit vom Geschehen, sei 
sie auch benommen oder trübe, könnte man überhaupt keinen Traum erfah-
ren. Mag sein, dass der Träumende seine Erfahrung während des Traums 
und auch später nach dem Erwachen nicht beibehält, sich an die geträumte 
Erfahrung nicht, kaum oder nur bruchhaft erinnert – und doch gilt: Gäbe es 
während der Aktualität des Traums kein Gewahrsein davon, dass ›etwas‹ 
stattfindet, erfahren wird, dann könnte sich schlechtweg keine (oneirische) 
Erfahrung ereignen. Kurzum: Jede Erfahrung, so auch die Traumerfahrung, 
findet statt, weil es eine Bewusstheit oder ein ›Gewahrsein‹ davon gibt. Was 
hingegen (selbst seiner Möglichkeit nach) unbewusst ist, also niemals in 
Bewusstheit erfahren werden kann, kann weder stattfinden, noch kann es 
eine für das bewusste Erleben irgendwie relevante Auswirkung haben. Dies 
gilt gleichermaßen auch für das, was Freud das ›Triebleben‹ nennt und das im 
Grunde den Kern der Konzeption des ›Unbewussten‹ ausmacht. Wenn es sich 
hier nicht um eine reine Hypothese oder, wie Freud selbst an einer Stelle über 
seine Trieb-Theorie meint, um eine reine »Mythologie« handeln soll,161 dann 

159	 »Was man bewußt heißen soll, brauchen wir nicht zu erörtern, es ist jedem Zweifel 
entzogen« (GW15, 76 f.).

160	 Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung – Phänomenologie, Psychoanalyse, 
Phänomenotechnik, 2002, S. 295.

161	 So heißt es in der Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse: 
»Die Trieblehre ist sozusagen unsere Mythologie. Die Triebe sind mythische Wesen, 



	 124	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

müssen doch auch solche präreflexiven Triebe in irgendeiner Weise (bewusst) 
erfahrbar sein. Der phänomenologische Einwand lautet also: Wieso sollte 
es nicht möglich sein, das Triebleben in seiner leiblichen Empfindsamkeit, 
Affektivität und Affiziertsein bewusst zu machen und es bewusst betrachten 
zu können, z. B. als das leiblich spürbare Begehren für eine Person oder als ein 
Drang nach Anerkennung oder auch die leibliche Empfindung von so etwas 
wie einem Selbsterhaltungstrieb, der sich als Hunger nach Nahrung oder als 
Furcht vor einer Bedrohung und nicht zuletzt als schiere Angst vor dem Tod, 
vor dem Nicht-mehr-Sein-können bemerkbar macht? Es bedarf noch nicht 
einmal einer transzendentalen Epoché, um sich solch eines leiblichen (wenn 
man so möchte: psychosomatischen) Trieblebens gewahr zu sein. Wieso sollte 
man dafür eine an sich unbewusste dunkle Seelenregion annehmen müssen?

 
Was nun im Speziellen den Traum betrifft, wird Boss (aus einer heideggeria-
nisch geschulten Perspektive) der Psychoanalyse nicht nur vorwerfen, dass 
sie mit der Rede vom ›Unbewussten‹ der Traumerfahrung eine mystische (in 
der Erfahrung selbst nicht gegebene und nicht ausweisbare) »zweite Person« 
unterschiebt.162 Er wird vor allem entgegenhalten, dass es sich beim Unbe-
wussten im Grunde um eine petitio principii handelt: Die psychoanalytischen 
Traumdeutungen nehmen dasjenige, »dessen Vorhandensein sie beweisen 
wollen, bereits als Gegebenheit in ihre Voraussetzungen hinein. Wenn sie 
nämlich sagen, Geträumtes werde von einem Unbewussten fabriziert, setzen 
sie – solches behauptend – immer schon voraus, dass es einen unbewussten 
Psyche-Teil [schon] gibt. In Wirklichkeit zeigt ihnen das Geträumte nur, dass 
die traumhafte Weise des Existierens um so vieles verschlossener und ver-
engter ist als das nachfolgende Wachen« (ebd.). Obgleich Boss die Existenz des 
Unbewussten ablehnt, diesen vielmehr als einen Zirkelschluss ansieht sowie 
überhaupt (ganz in Übereinstimmung mit Heidegger) die Verkürzung der 
Traumerfahrung auf ein »Seelenleben« bzw. einen »Bewusstseinszustand« 
kritisiert (PaDa 250), spricht er bemerkenswerterweise in diesem Zusammen-
hang doch auch von einer »Verschlossenheit« der Existenz. Dies bringt uns zu 
einer Frage, welche an dieser Stelle von Boss selbst vorgelegt wurde: Rücken 
wir mit der Rede von einer »Verschlossenheit«, vor allem wenn wir diese im 
Sinne des Heidegger’schen Terminus der »Verborgenheit« verstehen möch-
ten, nicht doch ungewollt wieder in die Nähe Freuds? Schließlich umschreibt 
die »Verborgenheit« einen Vorgang, wonach einerseits das Phänomen bis zu 

großartig in ihrer Unbestimmtheit. Wir können in unserer Arbeit keinen Augenblick von 
ihnen absehen und sind dabei nie sicher, sie scharf zu sehen« (GW15, 101).

162	 Vgl.: Medard Boss: »Woraus besteht der Mensch, wenn er träumt?«, in: Daseinsana-
lyse – Jahrbuch für phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie 6, 1989, S. 157.



	 Kritik an der Konzeption des Unbewussten	 125

seiner Erscheinung unsichtbar, unbekannt ist und somit zuallererst ent-bor-
gen werden muss; anderseits meint es einen konstanten Entzug, dass nämlich 
in jedem Erscheinen das eigentliche Sein des Seienden sich perpetuierlich 
zurückhält, sich der Sichtung entzieht. So versteht Heidegger bekanntlich 
das altgriechische a-leitheia, was man gewöhnlich als ›Wahrheit‹ übersetzt, 
in einem wörtlichen Sinne als die »Un-Verborgenheit«.163 Die Frage könnte 
also lauten, ob man diesen Charakterzug eines genuin Verborgenen mit dem 
des Unbewussten nicht gleichsetzen oder zumindest vergleichen dürfte, inso-
fern damit gleichermaßen eine zwar nicht erfahrbare und doch notwendige 
Ebene der Erfahrung eingeführt wird? Gewiß dürfte solch eine Komparation, 
die ich hier leider nicht weiter verfolgen kann, fruchtbar sein. Nur wird man 
dabei letztlich bemerken müssen, weshalb vielleicht auch Boss den Vergleich 
nicht ausführen wollte, dass hier ein unverkennbarer, ja geradezu unüber-
windbarer Unterschied vorliegt. Denn es handelt sich bei Heideggers Begriff 
nicht um eine Psychologisierung, es ist damit kein Seelenbereich gemeint, 
sondern es wird eine ontologische Beschreibung verfolgt, die das Phänomen 
bzw. das Sein des Seienden als solches betreffen soll. Hier spielt zumal die von 
Heidegger verfolgte Subjektkritik eine wesentliche Rolle, die sich bei ihm in 
der späteren Schaffensperiode – nach der sogenannten »Kehre« – nochmals 
intensiviert, und er ein Denken eingefordert hat, das nicht mehr vom Sub-
jekt (bzw. vom »Dasein«), sondern vom Sein her denkt. Demgemäß wird die 
Verborgenheit auch nicht im Subjekt angesiedelt, sondern bezieht sich eben 
auf die Art und Weise wie das (Sein des) Seiende(n) sich zeigt oder eben sich 
entzieht, d. h. sich verbirgt. Das Verbergen ist also letztlich ein Spiel des Seins 
und nicht eines der Seele. Eine tatsächliche Annäherung wäre demnach nur 
dann möglich, wenn die Psychoanalyse gerade das aufgeben würde, was ihren 
Ausgangspunkt darstellt: Dass sich nämlich das Unbewusste in der Psyche 
befinde.164

Unabhängig davon, ob man die Verortung des Unbekannten in einem 
psychologischen Innen oder doch in der Allgemeinheit eines ontologischen 
Außen (oder vielleicht sogar diesseits einer Spaltung von Innen und Außen) 

163	 Bzgl. der »Verborgenheit« bzw. »Unverborgenheit« bei Heidegger siehe u. a.: GA5, 
40 ff; GA6.2., 350 ff.; GA9, 193 ff., 233 f.; GA10, 80 ff, 125 ff., 164 ff.; GA7, 265 ff. 

164	 Anderseits hat man der Psychoanalyse auch gerade dies vorgeworfen, dass sie 
nämlich nicht in der Lage sei, das Unbewusste in der Psyche zu lokalisieren sowie sie 
auch nicht fähig sei, ihre – per definitionem – unbewussten Prozesse erklären zu können. 
So heißt es etwa bei Wyss: »Wo und wie dieses unbewußte, der Reflexion nicht zugäng-
liche Sein anzusiedeln ist, wie ferner ein Prozeß dieser Art möglich und überhaupt vor-
stellbar ist, bleibt unbeantwortet bzw. weiteren Hypothesenbildungen der Metapsycho-
logie überlassen« (Wy 204 f.). 



	 126	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

ansetzen will: Eine nicht minder herausfordernde Schwierigkeit zeigt sich 
im Antagonismus gegenüber einer rationalen Begründung des Unbewuss
ten. Jene Vernunftkritik, die wir im vorherigen Abschnitt hinsichtlich einer 
problematischen Kausalitätsvorstellung bereits besprochen hatten, tritt uns 
erneut entgegen. In einem der von Heidegger in Zollikon gegebenen Semi-
naren heißt es dazu: Freud »postuliert für die bewußten menschlichen Phä-
nomene die Lückenlosigkeit in der Erklärbarkeit, d. h. die Kontinuität von 
Kausalzusammenhängen. Weil es solche ›im Bewußtsein‹ nicht gibt, mußte 
er ›das Unbewußte‹ erfinden«.165 Während Heidegger seinen eigenen Begriff 
der Un-Verborgenheit, nämlich das Sich-Zeigen und -Entziehen der Erschei-
nungen in einer Zusammengehörigkeit, wenn man so möchte, in einer rezi-
proken Dynamik versteht, wirft er der Freud’schen Konzeption des Unbe-
wussten vor, dass diese innerhalb eines kausalen Prinzips gedacht worden 
sei. Boss, der jene Kritik von Heidegger aufgreifen und beinahe wortgleich 
wiederholen wird (PaDa 394 f.), reduziert im selben Ton das Unbewusste zu 
einem methodischen Platzhalter, zu einem der instrumentellen Logik folgen-
den Lückenfüller. Das Problem liege vor allem darin, so Boss, dass man psy-
chische Phänomene als Symptome markiert habe. Und so werde in einem 
zweiten Schritt das Unbewusste den Symptomen als ihre gemeinsame Ursa-
che, als jene sie verursachende Wirkmacht untergeschoben: 

»Die übliche Erklärung, auf die Vorhandenheit eines Unbewußten könne ›empi-
risch‹ aus seinen in Erscheinung tretenden Wirkungen mit Sicherheit geschlos-
sen werden, ist ein Trugschluß und alles andere als ein Beweis für die Existenz 
des so gedanklich ›Erschlossenen‹. Eine derartige Schlußfolgerung nämlich 
setzt immer schon die Degradierung der unmittelbar sich zeigenden ›psy-
chischen Phänomene‹ zu etwas von anderem Abgeleitetem und durch etwas 
anderes Bewirktem voraus. Nichts Sachliches rechtfertigt jedoch eine solche 
Machenschaft. Sie geschieht immer dem Glauben an die Notwendigkeit eines 
lückenlosen Kausalzusammenhangs zwischen allen Gegebenheiten unserer 
Welt zuliebe. Warum aber sollten in dieser unserer Welt mehrdeutige – oder 
nicht eindeutig berechenbare – Dinge eigentlich fehlen?« (PaDa 394) 

Der Einwand richtet sich also gegen die Eindimensionalität, welche alles 
Geschehen auf eine einzige Ursache zurückführen will, und zwar auf eine 
Ursache, die dem Geschehen keineswegs vorangeht, sondern ihr ex post auf-
oktroyiert wird. Darin besteht gleichsam die metaphysische Gewalttat, wel-
che die Rede vom Unbewussten den oneirischen Phänomenen antut. So weit 

165	 Martin Heidegger: Zollikoner Seminare, 1987, S. 260



	 Kritik an der Konzeption des Unbewussten	 127

wird man vielleicht mit Boss mitgehen können. Doch man wird leider schnell 
bemerken, dass seine Kritik einseitig bleibt. Man fragt sich jedenfalls, wieso 
er der »Verborgenheit« Heideggers nicht ähnliches vorwirft. Es mag zwar 
sein, dass die Verborgenheit nicht kausal und subjektivistisch gedacht ist und 
doch ist sie gleichermaßen mysteriös gesetzt, beschreibt einen spekulativ-
metaphysischen Grund des Seins, der per definitionem weder erfahren noch 
veranschaulicht werden kann. Äußert sich nicht auch hier der Glaube, hinter 
den Phänomenen müsse ein unbekanntes ontologisches Reich gegeben sein, 
in welches diese zurücksinken und aus ihr wieder hervortreten? Boss hat 
Heidegger offenbar zu sehr bewundert als er sich getraut hätte, gegen ihn fun-
damentale Kritik zu äußern. Abgesehen von solch fehlender Kritik: Stellen, 
wie die soeben zitierte, hinterlassen den Eindruck einer gewissen Theorie-
feindlichkeit. Sie lesen sich wie eine Untersagung, die es verbieten soll, aus 
Betrachtungen Schlussfolgerungen ziehen zu dürfen, welche die Betrachtun-
gen selbst übersteigen könnten. Nur würde eine Philosophie, welche allein 
beim Konkreten verweilen wollte, ohne (im weitesten Sinne) Schlüsse zu 
ziehen, recht bald mager aussehen, ja überhaupt nichts zu sagen haben. Es 
kann zumal durchaus legitim sein, auf umgekehrtem Wege zunächst theo-
retische Annahmen zu formulieren, welche auch völlig hypothetisch sein 
können, um solcherart operative Begriffe zu bilden, die es einem erlauben, 
sich den Phänomenen anzunähern, diese zu deuten. Das wäre jedenfalls eine 
minimalistische Verteidigung der Freud’schen Konzeption des Unbewussten, 
welche als operative Annahme sehr wohl ihre Rechtfertigung haben kann. 
Was man anderseits dennoch unterstreichen möchte, und darauf scheint Boss 
hinauszuwollen, ist eine bestimmte phänomenologische Vorsicht, die Beto-
nung einer Verhältnismäßigkeit und Angemessenheit in der Theoriebildung. 
Gerade bei Phänomenen wie dem Traum, die sich den üblichen Grundsätzen 
der Logik entziehen, sich durch eine Mehrdeutigkeit und einen immensen 
Möglichkeitsraum auszeichnen, muss Theorie umso mehr eine der erlebten 
Erfahrung adäquate Deskription finden, immer wieder zu ihr zurückkehren. 
Voreilige Begriffsbildungen könnten in der Tat die Einsicht hemmen oder 
gar versperren. Wie es Walter Seitter mit Blick auf die oneirische Erfahrung 
auf den Punkt bringt: »Es geht darum, daß man sich die Phänomenalität 
des Traumes nicht durch einen Begriff wie den des Unbewußten verstellen 
läßt – unabhängig davon, welche Rolle dieser Begriff auf einer anderen Ebene 
spielen mag.«166

166	 Walter Seitter, Kunst der Wacht. Träumen und andere Wachen, 2001, S. 21.



	 128	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

8.  Kritik der Kritik: eine abschließende und überleitende Bemerkung

Entgegen einer Verkennung der mannigfaltigen Verdienste und denkwür-
digen Intentionen wie auch Interventionen psychoanalytischer Theoriebil-
dung – die wir trotz einer prinzipiellen Würdigung vielleicht doch zu wenig 
bedacht und hervorgehoben haben, was allein daran liegt, dass eine gewisse 
Zuspitzung der Kritik zumal den nötigen Weg zu einer ›Phänomenologie 
des Traums‹ aufzeigen sollte –, möchten wir uns zu Schluss dieses Kapitels 
doch unbedingt bzw. bedingungslos an den Satz von Cornelius Castoriadis 
anschließen, der lautet: 

»Das bahnbrechend Neue bei Freud war seine Erkenntnis […], dass Versprecher 
Sinn ergeben, dass Träume, Delirien, Wahnvorstellungen und Halluzinationen 
Sinn ergeben. Genau das zu begreifen, ist die heutige Vulgärkritik an der Psy-
choanalyse nicht imstande. Die Gültigkeit dieser Entscheidung ist unabhängig 
von der Art des Sinns, den er entdeckt zu haben glaubte oder der Richtigkeit der 
Methoden, die er anwandte, um ihn zu ermitteln.«167 

Indem Freud jenen Grenzphänomenen, die bis dahin aus der Theorie weit-
gehend ausgeschlossen waren bzw. nur als Negativitäten betrachtet wurden, 
einen eigenständigen Sinn zugesprochen hat, mussten die als Anomalien 
gedachten Phänomene unweigerlich wieder in den Mittelpunkt der Philo-
sophie und der (sowohl geistes- als auch naturwissenschaftlich orientier-
ten) Einzelwissenschaften rücken. Dies betrifft insbesondere den Traum. 
Obschon aufgezeigt werden kann, dass die Freud’schen Grundbegriffe und 
Stoßrichtungen auf das Trauminteresse der (damals noch in den Anfängen 
befindlichen) Psychologie und Anthropologie des 19. Jahrhunderts aufbauten, 
wird man andererseits doch anerkennen müssen, dass die Ausführlichkeit 
und Komplexität seiner Auseinandersetzungen mit dem Traum einzigartig 
waren. Seine Studien zum Traum zeugen von einem theoretischen Aufwand, 
der bis heute seinesgleichen sucht. Auch wenn man aus einer phänome-
nologischen Sicht nicht in allen Punkten – teilweise auch in wesentlichen 
Punkten – mit der Psychoanalyse einverstanden sein kann, wird wohl kaum 
eine:r bezweifeln wollen, dass der große Versuch Freuds, die Traumerfahrung 
zu rehabilitieren, ihr einen Sinn zu geben, überhaupt erst die Türen für die 
Traumforschung des 20. und 21. Jahrhundert geöffnet hat. Jede post-freudsche 
Trauminvestigation – dies gilt nicht nur für die Phänomenologie, sondern 

167	 Cornelius Castoriadis: Die Psychoanalyse. Situation und Grenzen, Ausgewählte 
Schriften, Band 5, S. 187.



	 Kritik der Kritik: eine abschließende und überleitende Bemerkung	 129

auch für die an den Neurowissenschaften orientierte, empiristisch-experi-
mentelle Forschung in den Schlaflaboren – ist gewissermaßen eine Nutz-
nießerin der Freud’schen Vorarbeit. Denn sie alle befinden sich durch die 
von der Psychoanalyse ermöglichte Rehabilitierung des Traumphänomens, 
dass nämlich der Traum der Ausgrenzung entrissen und überhaupt wieder 
›Gegenstand‹ theoretischer Untersuchungen werden konnte, in einer bereits 
begünstigten Ausgangssituation. Auch wenn ihre Methoden und Voraus-
setzungen andere sein mögen, dürfen sie aufgrund der geleisteten Vorarbeit 
für ihre Forschungen zumindest auf mehr Verständnis und Interesse hoffen. 
Was das phänomenologisch Unzureichende seiner Arbeit betrifft – insbe-
sondere die epistemologischen und metaphysischen Präsuppositionen, mit 
denen Freud unkritisch hantierte – könnte man mit Castoriadis jene Recht-
fertigung anführen, wonach auch Freud letztlich Kind seiner Zeit war (ebd. 
195). Was Castoriadis zur Verteidigung Freuds anführt, kann jedoch, wie dies 
u. a. mit Boss nachgezeichnet haben, ihm gerade zum Vorwurf gemacht wer-
den: »So ließ denn der um die letzte Jahrhundertwende herum herrschende 
Zeitgeist Freud versäumen, allem zuvor ein neues Denkwerkzeug bereitzu-
stellen, das der ganz anderen Wesensart der von ihm entdeckten Phänomene 
menschlichen Existierens auch wirklich angemessen gewesen wäre. […] 
Stattdessen glaubte Freud, es sich als wissenschaftlicher Mensch, der ernst 
genommen werde wollte, schuldig zu sein, bis zum äußersten das Gegen-
teil zu versuchen und auch alle Phänomene des menschlichen Existierens 
unbeschadet ihrer völlig andersartigen Natur doch samt und sonders in 
die Vorstellungen des alten naturwissenschaftlichen Denkens zu pressen«  
(PaDa 390 f.). 

Bei solch scharfer Kritik, möchte man doch fragen, was demgegenüber 
Medard Boss selbst anzubieten vermochte. Konnte Boss jenes neue phäno-
menologische Denken offerieren, welches er bei Freud so kläglich vermisste? 
Während der Lektüre von Boss’ Auseinandersetzung mit dem Traum wird 
man jedenfalls bald feststellen, dass er letztlich eine limitierte Kenntnis von 
der Phänomenologie hatte und das Wenige, auf das er sich fundiert zu bezie-
hen vermochte, auf die Heidegger’sche Daseinsanalyse beschränkt war. Zwar 
hat Boss darauf aufbauend versucht, eine gewisse Ontologie des Traums aus-
zuformulieren, welche die eigenständige Gegebenheit des Traums vom Sub-
jektivismus zu begreifen und in sein eigenes Recht zu stellen versuchte, doch 
sobald Boss als Therapeut am Werk war, warf er seine phänomenologische 
Oneirologie auch schon wieder über Board und sah im Traum lediglich eine 
Auswirkung des Wachlebens, die es daseinsanalytisch zu interpretieren und 



	 130	 Der große Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

für die ›Heilung‹ der Patient:innen fruchtbar zu machen galt.168 Die Auslegung 
des Traums sollte ganz im Sinne der Zielsetzung heideggerianscher Daseins-
analyse zu einer Rückkehr in die »Eigentlichkeit« führen. Der problematische 
»Jargon der Eigentlichkeit«, wie es Adorno einmal nannte169, wird zu einer 
heilsversprechenden Therapeutik umgemünzt. Indes bewegt sich Boss, ohne 
es sich selbst zugestehen zu können, doch allzu gerne in verbotenen Gefilden 
der Psychoanalyse, rückt als Therapeut näher an Freud heran, als ihm selbst 
recht war. Ja er postulierte in seiner therapeutischen Praxis letztlich gerade 
das, was er Freud so unerbittlich vorgeworfen hat: Eine Wirkmacht hinter 
den Traumphänomen, die man erst durch eine Deutung freizulegen hat. Es 
sei die Verfassung des jeweiligen Menschen am Tage, welches sich in ihren/
seinen Träumen bei Nacht allegorisch ausdrückt. Demgemäß müsse die (hier 
freilich ›daseinsanalytische‹) Deutung solche in den Traum eingeschriebenen 
Ausdrücke des Wachlebens wiedererkennen, um sie für die Therapie nutzbar 
machen zu können. Den Traum eines Klienten, der im Schlaf außergewöhn-
liche Verkürzungen des Raumes erlebt, deutet Boss dahingehend, dass er im 
Wachleben eine narzisstische, allein auf sich selbst bezogene Verhaltensweise 
pflege, welche sich nun in seinen Träumen als räumliche Verengungen mani-
festiert haben soll (Ta 119 ff.). Also doch eine Traumarbeit, die latent Gegebe-
nes zum Ausdruck bringt und die durch eine gekonnte Analyse entschlüsselt 
werden muss? Was der Deuter dabei sinnbildlich zu erkennen glaubt, verrät 
auch hier einiges von seinem eigenen Weltbild, das im Falle von Boss zumal 
recht konservativ-patriarchal ausfällt. Einer Patientin unterstellt er etwa, 
dass sie in ihrem Wachleben »zu männlich« gewesen sei, ihre »weiblichen 
Verhaltensmöglichkeiten« verkannt habe, die sie dann in ihrem Traum aus-
leben musste (Ta 228).170 Die von Boss ausformulierte Kritik, wonach Freud 

168	 Zur Diskrepanz zwischen dem ontologischen und therapeutischen Verständnis 
des Traums bei Boss siehe: Karl Baier: »Probleme der Ontologie des Traums bei Medard 
Boss«, in: Daseinsanalyse 25, 2009, S. 141–149.

169	 Theodor W. Adorno: Jargon der Eigentlichkeit. Zur Deutschen Ideologie, 1964.
170	 Solch sexistisch konnotierten Umdeutungen lassen sich an mehreren Stellen 

finden. Den Traum einer Patientin, die davon erzählt, sich im Traum als einen Baum 
erlebt zu haben, deutet Boss etwa wie folgt: »Die [im Wachleben] besondere Daseins-
weise einer Braut, die sich voll jungfräulicher Erwartung und zugleich noch ängstlich 
vor ihrer Zukunft erschauernd, vom Atem des erwachenden Lebens angesprochen fühlt, 
hätte [im Traum] sich wohl kaum eine ihr adäquatere Leibgestalt finden können als die 
im Frühlingswinde leise zitternden Birke. Die junge Frau schließlich [Boss geht zu einem 
weiteren Beispiel über], die ihren Leib träumend als Acker wahrnahm, durch den eine 
Pflugschar eine Furche zog, hatte sich im Wachen wenige Tage zuvor zum ersten Male 
in ihrem Leben restlos, mit dem ganzen Einsatz ihres Wesens der Liebe zu einem Manne 
eröffnet. Sie erlebte dieses Geschehen [im Traum] als ein Naturereignis« (Ta 181). In sol-
chen Deutungen offenbart sich die Ideologie des Deuters.



	 Kritik der Kritik: eine abschließende und überleitende Bemerkung	 131

eine »Traumumdeutung« praktiziert habe (Et 206), trifft nicht selten auf die 
Daseinsanalyse selbst zu. Solche Interpretationen lassen zumal sehr deutlich 
erkennen, inwiefern Boss durch die Hintertür die Freud’sche Theorie der Ver-
drängung in seine Daseinsanalyse zu integrieren versuchte. Man wundert 
sich regelrecht, wieso er sich in seinen ontologischen Überlegungen so vehe-
ment gegen das Unbewusste, das schließlich den ›Ort‹ solcher Verdrängungen 
zu umschreiben versucht, gewehrt hat. Jedenfalls legt die daseinsanalytische 
Hermeneutik nicht nur nahe, dass es verdrängte Verhaltensmuster gibt, die 
man sich im Wachen nicht eingestehen wolle oder nicht eingestehen könne 
und die sich dann im Traum ohne Hemmung aber doch codiert manifestieren 
sollen, sondern ihre Deutungen verfolgen nicht minder jene instrumentelle 
Logik, die sie der Psychoanalyse zum Vorwurf machte. Letztendlich kommt 
auch dem daseinsanalytischen Ansatz das Interesse am Phänomen abhanden, 
welches der therapeutischen Nutzbarmachung Platz machen muss. Der Traum 
bleibt weiterhin ein Mittel zum Zweck.

Nichtsdestotrotz hat Boss in Zuge seiner Kritik an der Psychoanalyse – dies 
gilt gleichermaßen für die Daseinsanalyse von Ludwig Binswanger sowie 
auch für die phänomenologischen Vorarbeiten von Dieter Wyss und Detlev 
von Uslar – uns konkrete Hinweise darauf gegeben, wie sich eine phänome-
nologisch verfahrende Herangehensweise dem Traum annähern könnte und 
welche Traumphänomene im Zuge einer phänomenologischen Untersuchung 
beleuchtet werden müssten. Dies betrifft insbesondere die Sensibilisierun-
gen für eine Mundanität des Traums als eines In-der-Welt-seins, für die vor-
gegebene und die Traumerfahrung stets bestimmende Stimmhaftigkeit des 
Erlebens, für die im Traum erfahrene Intersubjektivität, die Frage nach einer 
Traumzeit und nicht zuletzt die nach einem sich durchhaltenden Dasein, für 
das es überhaupt Traum und Wachen gibt. Unter anderem von diesen Hin-
weisen inspiriert, werden wir im Herzstück unserer Arbeit eine eigenständige 
Untersuchung der oneirischen Erfahrung wagen und versuchen, eine phäno-
menologische Grundlagenforschung anzubieten. Doch bevor dies angegangen 
werden kann, gilt es, wie mehrfach angekündigt, zunächst zu klären, was mit 
einer phänomenologischen Herangehensweise überhaupt gemeint sein soll 
und mit welchen ›methodischen‹ (Un-)Möglichkeiten selbst die Phänomeno-
logie im Bezug auf den Traum konfrontiert ist.





III. � Propädeutik: methodische (Un-)Möglichkeiten 
einer Phänomenologie des Traums

1.  Zur phänomenologischen Herangehensweise

Der erste Teil der Untersuchung endete mit einer phänomenologischen Kritik 
an der Psychoanalyse, die letztlich in der Einsicht mündete, dass das Phäno-
men des Träumens bzw. einer Erfahrung des Traums vor jeglicher (Meta-)
Psychologie freigelegt und somit in die ›freie Sicht‹ geführt werden müsse, 
damit solcherart überhaupt erst eine adäquate (oder wie auch immer gear-
tete) Beschreibung des Themenfeldes möglich werde. Im Übergang zum zwei-
ten Teil unserer Untersuchung, die dem Anspruch jener Phänomenologie des 
Traums entsprechen will, stellen sich uns nun unweigerlich fundamentale 
Fragen, welche ›die‹ phänomenologische ›Methode‹ bzw. Herangehensweise 
als solche betreffen. Wie kann sich eine phänomenologisch verfahrende Her-
angehensweise dem Phänomen des Traums annähern? Worin besteht über-
haupt diese Herangehensweise? Muss sie in Bezug auf das Phänomen des 
Traums experimentell modifiziert werden? 

Wollte man zunächst mit der zweiten Frage beginnen, nämlich was ›die‹ Phä-
nomenologie sei bzw. wie sie in dieser Arbeit verstanden wird, könnte man, 
ohne bedingungslos der Bewusstseins-Egologie Husserls folgen zu müssen, 
von einem ›Rückzug‹, einer Rückbeziehung oder einem Zurückgehen auf die 
erlebte Erfahrung sprechen.171 Es ist dies also zunächst eine einzigartige Verän-
derung oder Versetzung des Interesses, das Einnehmen einer neuen Haltung 
bzw. Sichtweise gegenüber jenen Dingen und Sachverhalten, wie sie uns in 
der alltäglichen wie auch theoretischen Auseinandersetzung als selbstver-
ständlich gelten. Wäre die Rede von ›Innen‹ und ›Außen‹ nicht allzu miss-
verständlich – da sie nämlich einerseits eine reale Außenwelt und anderseits 
eine (scheinbar von ihr divergierende) ideale Innenwelt suggeriert, welche 
ferner, wie es auf je umgekehrte Weise zwischen Realismus und Idealis-

171	 Die Rede von einer first-person-perspective der Phänomenologie (vgl. Dan Zahavi, 
Subjectivity and Selfhood. Investigating the first-person Perspective, 2005) scheint mir – aus 
phänomenologischen Gründen, die sich noch genauer klären werden – doch irreführend 
zu sein. Man unterschätzt den Befund, dass die Person nicht der Ausgangspunkt der 
Erfahrung ist, sondern sich in der Erfahrung zuallererst stiften muss. Es wäre demnach 
sinnvoller bzw. vorsichtiger von einer firsthand-perspective oder eben besser: von einer 
firsthand-experience der Phänomenologie zu sprechen.



	 134	 Propädeutik

mus propagiert wird, in einem hierarchischen Verhältnis zueinander stehen 
sollen – könnte man auch davon sprechen, dass die Phänomenologie eine 
gewisse Verinnerlichung bedeute. Diese Verinnerlichung, so wie sie zumindest 
hier verstanden wird, meint keine Zwei-Welten-Theorie, wonach es neben der 
erfahrenen Welt noch ein ›Innenreich‹ gibt, in welches man sich durch eine 
Art eskapistischer Abkopplung transzendieren könnte. Im Gegenteil meint 
es ein Hineingehen in die je erfahrene Welt, ein Eintauchen, ein Vertiefen in 
innere Schichten eben dieser Erfahrung. Die solcherart verstandene Verin-
nerlichung qua Vertiefung meint daher gerade nicht (wie man vielleicht Hus-
serls Bewusstseinsphänomenologie – zu Recht oder Unrecht – lesen könnte, 
nämlich als) eine Art Bewusstseinskuppel, in der man die Erfahrungswelt 
einzuschließen hat. Sondern im Gegenteil öffnet die Vertiefung zugleich die 
je schon erfahrene Welt und erlaubt das Offene der Welt zu vollziehen. Somit 
wird die Selbstverständlichkeit von Welt(erfahrung) zuallererst offen- und 
freigelegt, sodass die vermeintlich je schon gewussten Erfahrungs›gegen-
stände‹ in der Art und Weise ihrer Gegebenheit, in der Art und Weise wie 
sie gemeint und ›gedacht‹ sind, zu ›reinen‹ Phänomenen einer unmittelbar-
involvierten und doch zugleich unbeteiligten Betrachtung werden können. 
Allein diese ›innere‹ bzw. inhärente Betrachtung der Erfahrung kann letzt-
lich zu phänomenologischen Deskriptionen und (phänomengerechten) Aus-
sagen ermächtigen.172 Dementsprechend wird hier Epoché in ihrem wörtlichen 
Sinne als Innehalten verstanden.173

Folgen wir dabei den methodischen Anweisungen Husserls, besteht solch 
phänomenologische Vertiefung als Öffnung für das Erlebte in einer Reihe von 
Reduktionen, die schrittweise – oder auch »mit einem Schlag« (Hua6, 153) – 
Vorannahmen und Voraussetzungen »einzuklammern« hat. Wie die Metapher 
der Einklammerung bereits deutlich zum Ausdruck bringt, soll das Einge-
klammerte nicht negiert oder gar ausgelöscht bzw. »weggewischt« (Hua3, 
159) werden, was ohnehin eine Unmöglichkeit darstellen würde. Sondern wie 
wir es von der Schrift, der die Metapher entlehnt ist, kennen, bleibt das Ein-
geklammerte im Text weiterhin bestehen, doch es kann nun außer Acht gelas-
sen, gewissermaßen überlesen werden. In diesem Sinne meint Husserl auch, 
es handle sich um ein »Ausgeschaltetes«, das weiterhin an die Schaltung 
gebunden, aber »außer Aktion gesetzt« (Hua3, 64) ist. Das Eingeklammerte 
bzw. Ausgeschaltete wird in der phänomenologischen Reduktion somit nicht, 

172	 Oder anders, mit den Worten Husserls gesagt: Ohne diesen »rein phänomenolo-
gischen Boden sich wirklich zugeeignet zu haben, mag man zwar das Wort Phänomeno-
logie gebrauchen, die Sache hat man nicht« (Hua3, 179).

173	 Vgl. Klaus Held: Edmund Husserl: Die phänomenologische Methode, 1985, S. 36.



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 135

wie etwa in den Meditationes de prima philosophia von Descartes, angezweifelt 
(so wie auch nicht bewertet wird, ob die Vorannahme richtig oder falsch, gül-
tig oder ungültig ist), sondern es findet vielmehr eine prinzipielle »Umwer-
tung« der Haltung selbst statt, die sich zunächst durch eine radikale »Urteils-
enthaltung« auszeichnet. Eine erste Reduktion vermag solcherart zunächst 
jegliche theoretischen Annahmen über die Erfahrung(sinhalte) außer Kraft 
zu setzen. »Theorien, das sagt hier Vormeinungen jeder Art, halten wir uns in 
diesen Untersuchungen streng vom Leibe« (Hua3, 60). Mit der Ausschaltung 
des theoretisierend-urteilenden oder auch nur -kommentierenden Zugangs 
(was an dieser Stelle nicht mit dem Verfahren des »Abbaus« zu verwechseln 
ist174) eröffnet sich die Möglichkeit, die Welt der natürlichen Erfahrung, so wie 
sie erlebt wird, mit all ihren Implikationen, offenzulegen. Die Freilegung und 
der Rückgang auf die natürliche Welt als einer dynamischen »Lebenswelt« – 
wie es in der Spätphase Husserls heißen wird – ermöglicht somit einen ersten 
und fundamentalen Boden für phänomenologische Betrachtungen, Deskrip-
tionen und Reflexionen.175 Es ist dies eine involviert-distanzierte Auseinan-
dersetzung mit dem einfachen und doch allzu schnell übersehenen Umstand, 
dass wir uns vor jeglicher theoretischen Abstraktion immer schon in der 
Welt befinden (müssen), in ihr leiblich-existenziell situiert sind, mit aller-
hand lebensweltlichen Phänomenen und intersubjektiven Bewandtnissen zu 
tun haben. Damit ist zugleich gesagt, dass das Fundament lebensweltlicher 
Erfahrung jeglicher Theoriebildung unweigerlich vorausgeht, ihr präsuppo-
niert ist. Gerade deswegen kann sich »strenge Wissenschaft« (Hua5, 139) – 
zumindest in einem phänomenologischen Sinne – nicht mit einem Kreditsys-
tem von Theorien begnügen, in dem eine Theorie in der Schuld der anderen 
steht, eine Definition von der anderen ihren Sinn entlehnt, ohne die Schuld 
und den Sinn jemals in der Erfahrung selbst einlösen, d. h. auf den erlebten 
Sachverhalt selbst eingehen, von der Sache her denken zu müssen. Und zwar 

174	 Mit »Abbau« meint Husserl die Destruktion allen Wissens, der Bedeutsamkeiten 
und »Gefühlsfärbungen«, welche den Dingen eingeschrieben sind, sodass ich nach dem 
Abbau lediglich das nackte physische Ding ohne jegliche Zuschreibungen vor mir habe 
(vgl. Hua27, 294 ff). Husserl verwendet jedoch später (in den 30er Jahren) das Verfah-
ren des Abbaus auch im Sinne einer Reduktion auf »den urimpressionalen Gegenwarts-
strom« (HuaMat8, 110) und bringt damit die Rede vom »Abbau« doch in eine gewisse 
Nähe zur phänomenologischen Reduktion. 

175	 Ich gehe hier gewissermaßen anachronistisch vor, indem ich den »lebenswelt-
lichen« und »psychologischen« Weg der Phänomenologie zunächst dem »cartesiani-
schen« vorziehe. Zu der Unterscheidung jener drei Herangehensweisen siehe: Iso Kern: 
»Die drei Wege in die transzendentalphänomenologische Reduktion in der Philosophie 
Edmund Husserls«, In: Tijdschrift voor filosofie 24, S. 303–349; sowie Klaus Held: »Einlei-
tung«, in: Edmund Husserl: Die phänomenologische Methode, 1985, S. 5–51.



	 136	 Propädeutik

so, wie sie sich das jeweils Gemeinte eben zunächst in der lebensweltlichen 
Situiertheit zeigt, sich im Zeigen der Erfahrung (sowie schließlich dem Willen 
zur Theorie) aufdrängt oder auch entzieht.176 

Doch die Einklammerung – und damit kommen wir zu der sogenann-
ten »transzendentalen Reduktion« – muss bei der erlebten Welt und den in 
ihr erlebten Phänomenen nicht stehen bleiben, sondern kann selbst noch die 
ontologische Geltung dieser Welt, ihre Seinssetzung (d. h. ob sie in Wirk-
lichkeit existiert oder nicht) gleichfalls in Klammer setzen. »Die ganze, in 
der natürlichen Einstellung gesetzte, in der Erfahrung wirklich vorgefun-
dene Welt, vollkommen ›theoriefrei‹ genommen, wie sie wirklich erfahrene, 
sich im Zusammenhange der Erfahrungen klar ausweisende ist, gilt uns jetzt 
nichts, sie soll ungeprüft, aber auch unbestritten eingeklammert werden« 
(Hua3, 66). In der transzendentalen Reduktion soll also sogar die Selbstver-
ständlichkeit einer natürlichen Welt – die Generalthesis – auf eine tiefere 
Ebene der erlebten Erfahrung (oder wie es bei Husserl heißen würde: in das 
Bewusstseinsleben) zurückgeführt werden. Dies kann nur geschehen, weil 
noch die schlichteste Erfahrung von Welt eben erlebt werden muss, also 
durch und für das Erleben (bzw. bei Husserl: durch und für das Bewusstsein) 
stattfindet. Die Welt und alles in der Welt Erfahrene, auch die Mitmenschen, 
wie auch die Arten und Weisen dieser Erfahrung, die Arten und Weisen des 
Wahrnehmens, Wollens, Wünschens, Urteilens usw. werden somit zu Phäno-
menen einer »transzendentalen Erfahrung« (Hua9, 275). Die transzendentale 
Forschung verfolgt daher kein Transzendentes, kein Jenseits, sondern au con-
traire ein Diesseits der Erfahrung, nämlich was ihr gleichsam konstituierend 
vorausgeht und ihr somit immer schon immanent ist. Mit anderen Worten 
›reduziert‹ sich die Phänomenolog:in auf die originäre Sphäre ihres Welt-
erlebens, wird zu einem »unbeteiligten Zuschauer«in (Hua34, 9) ihrer selbst, 
wie sie in dieser Welt existierend bestimmte und bestimmende Zugänge zu 
Dingen hat. Sie achtet dabei weniger auf das ›Was‹, sondern vielmehr auf das 
›Wie‹ ihres Erlebens, nämlich wie ihr die Welt gegeben ist, in welchen Gege-
benheitsweisen ihr die Dinge erscheinen (können), also wie sie diese wahr-
nimmt, glaubt, wünscht, phantasiert, (be)urteilt etc. und damit gleichsam 

176	 Für Husserls Kritik an einer von der Lebenswelt losgelösten Wissenschaft siehe 
insbesondere Hua6 (Die Krisis der europäischen Wissenschaft und die transzendentale Phä-
nomenologie); als Sekundärliteratur dazu empfiehlt sich der Sammelband von Helmuth 
Vetter (Hg): Krise der Wissenschaften Wissenschaft der Krisis? Im Gedenken an Husserls Kri-
sis-Abhandlung, 1998; sowie Elisabeth Ströker: Lebenswelt und Wissenschaft in der Philo-
sophie Edmund Husserls, 1979. Ich selbst hatte mich in meiner ersten Monographie damit 
ausführlicher befasst. Siehe: Murat Ates: Philosophie des Herrschenden. Eine einführende 
Schlussbemerkung, 2014, 67 ff.



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 137

deren Erscheinen durch all diese Akte hindurch stiftet, ermöglicht, ihnen 
Sinn gibt. 

Obschon die Rede von einer »konstituierenden Subjektivität« dazu verlei-
ten könnte, wäre es doch ein Missverständnis zu glauben, solch transzenden-
tale Reduktion möchte zu einer Art existenzialistischen Individualität führen, 
die man als den Ausgangspunkt oder gar als die Schöpferin der Erfahrung 
annehmen dürfte. Es geht hier keineswegs darum – obzwar dies in einem 
anderen Kontext durchaus relevant sein kann – die Dinge so zu betrachten, 
wie sie aufgrund meiner persönlichen Geschichte und somit in meiner indivi-
duellen Privatheit erscheinen, sondern im Gegenteil: Das »empirische Ich« ist 
in seiner Geltung gleichermaßen außer Kraft gesetzt. (Hua3, 122 f.). Was sich 
durch die Reduktionen, durch die Zurückführung und Rückbeziehung auf 
innere Sphären der erlebten Erfahrung zeigen soll, sind keine persönlichen 
oder personenabhängigen Besonderheiten, sondern zielt auf eine allgemeine 
und intersubjektive Gültigkeit ab. Der Anspruch einer transzendentalen Phä-
nomenologie liegt schließlich gerade darin – und dies gilt selbst für die Ego-
logie Husserls – die Erfahrung (in all ihren Modalitäten, Präsuppositionen, 
inhaltsermöglichenden Akten) als solche freilegen zu können.177 Auf dieser 
Ebene sind demnach die geltenden Eigenschaften jener Person, welche sich in 
die Epoché begebend Reduktionen unternimmt, eingeklammert. Dies bezieht 
sich auf alle besonderen Eigenschaften der Persönlichkeit, die ich bin, die ich 
zu sein glaube, die mir als selbstverständlich gelten, wie etwa dass ich eine 
›Frau‹ bin, ein ›Angestellter‹, ›Sohn‹, mich mit dieser oder jener ›(Sub-)Kultur‹ 
identifiziere, ja selbst dass ich mich als einen Menschen verstehe. Man muss 
freilich auch an dieser Stelle betonen, dass die Einklammerung der empiri-
schen (Ich-)Identifizierung nicht bedeuten soll, dass man diese verneint, so 
tut, als würde es diese nicht geben. Man tritt ›lediglich‹ einen Schritt zurück 
bzw. einen Schritt hinein in die Voraussetzungen der Person-Erfahrung, d. h. 
man versetzt sich in den Strom des »reinen« Erlebens, von wo aus die Identi-
fikationen als Momente einer Personkonstituion oder auch -konditionierung, 
-habitualisierung gesichtet werden können. Prinzipiell gilt, dass kein Phäno-
men der individuellen, alltäglichen, politischen, kulturellen oder sonstigen 
Erfahrung in der Epoché geleugnet wird. Jede Stufe der Reduktion, so auch 

177	 Denn selbst aus der Sicht einer reinen Egologie, insofern sie konsequent verfolgt 
wird, erreicht man letztlich den Punkt, an dem die ›Subjektivität‹, die mich auszeichnet, 
in ihren innersten ›Qualitäten‹ dieselbe Subjektivität meint, die auch die/den Andere/n 
auszeichnet. Auf diesem Boden einer allgemeinen Subjektivität mit all ihren grundsätz-
lichen Vermögen, zu denen auch die Personkonstitution gehört, wird es für uns beide 
zuallererst möglich, dass wir uns individuell auffassen und eine andere Perspektive (auf 
dasselbe) einnehmen können.



	 138	 Propädeutik

diese, zielt vielmehr auf das Sichtbarwerden dessen ab, was es zuvor außer 
Kraft gesetzt hat, indem es eben durch den Rückzug auf »tiefere« Ebenen das 
jeweils Selbstverständliche zuallererst in den Blick bringt.

Wie weit die Reduktion bzw. die phänomenologische Epoché gehen muss 
oder gehen kann, was sie auszuschalten vermag und was nicht, bleibt frei-
lich eine Diskussion für sich und kann vermutlich ohne die Einübung der 
›Methode‹ selbst nicht zur Gänze geklärt werden. Husserl war sich der 
Abgründigkeit dieses Verfahrens durchaus im Klaren und hat sie in einer 
schwindelerregenden Frage zum Ausdruck gebracht: »Was kann denn übrig 
bleiben, wenn die ganze Welt, eingerechnet uns selbst mit allem cogitare, 
ausgeschaltet ist?« (Hua3/1, 66). Bekanntlich wird bei Husserl, zumindest in 
seinen Cartesianischen Mediationen, das »transzendentale« oder »reine« Ich 
als letzter Boden des Bewusstseinslebens gesetzt. Ob man dies mitmachen 
kann, ist höchst fraglich. Wie uns fernöstliche Methoden des Philosophie-
rens nahelegen – ich denke hier etwa an die meditativen Praktiken (dhyāna), 
wie sie im Vedānta, dem Pali-Kanon oder den Yogasūtras zentraler Bestand-
teil der philosophischen Investigation sind – kann es einer radikalen Intro-
spektion durchaus möglich oder gar notwendig sein, selbst das einzuklam-
mern, was bei Husserl in cartesianischer Manier als ein »transzendentales 
ego« beibehalten wird. Wollte man die phänomenologische Epoché im Sinne 
des an-ātman radikalisieren, nämlich sich in ein präsubjektives Erleben, in 
ein Diesseits jeglicher Selbstsetzung zurücknehmen, dann wäre unweigerlich 
auch das reine Ego, welches sich als Pol und Akteur eines transzendenta-
len Bewusstseinsleben und zumal einer transzendentalen Selbstreflexion 
wähnte, ausgeschaltet. Solch radikale Zurücknahme wird gewissermaßen 
durch die Ein-sicht ermöglicht, wonach das Ich, sei es auch nur ein minimales 
Ichgefühl, immer noch in irgendeiner Weise gesichtet und seine Reflexionen 
in irgendeiner Weise erfahren werden. Selbst das Ich im Sinne eines »unbe-
teiligten Zuschauers« (Hua34, 9) oder eines »Zeugen« (wie es später etwa bei 
Levinas heißt178) sind irgendwie erfahrbare und somit beschreibbare Quali-
täten. Was jedoch solcherart erfahren wird, kann nicht ›dasjenige‹ sein, wel-
ches die Erfahrung vollzieht oder gar vollbringt. Es ist dies sozusagen immer 
noch Objekt und nicht Subjekt. Als erfahrbare und thematisierbare ›Quali-
tät‹ bleibt das transzendentale Ich – zumindest in dieser radikalen Epoché – 
ein ›Erfahrungsinhalt‹ und ist demnach, wie jeder ›Erfahrungsinhalt‹, nicht 
stabil und permanent, sondern vergänglich, transitorisch, flüchtig.179 ›Ist‹ es 

178	 Vgl. Emmanuel Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 2011, S. 321.
179	 Husserl selbst erkennt in einer ihm tiefstmöglichen Epoché an, dass das »tran-

szendentale Ich und dieses ihm eigene transzendentale Leben schon konstituierte 
Gebilde« sind (Hua34, 300). So versucht Husserl in einer fundamentaleren Epoché selbst 



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 139

hingegen kein Inhalt, vielmehr ein Nicht-Erfahrbares, eine Art unsichtbarer 
Hintergrund, dann kann phänomenologisch auch nichts weiter darüber aus-
gesagt werden. In dieser Unsichtbarkeit hat sich das transzendentale Ego eben 
selbst ausgeschaltet, zurückgenommen. Was in solcher Selbstausschaltung 
als einer Epoché der Selbstüberwindung ›bleibt‹, ist letztlich ein metabolischer 
und differenzloser »Lebensstrom« (Hua34, 227), ein in sich eingelassener 
Strom der Erfahrung – ohne jegliche Bleibe. Hier kann die Subtilität reiner 
Erfahrung durch keine (noch so transzendentale) Ich-Erfahrung oder Ich-Set-
zung nochmals unterlegt werden. Ihre Subtilität ereignet sich daher auch 
nicht als ein letzter Grund und Boden, sondern als eine offene Sphäre und 
Lebendigkeit, welche die Gründe entstehen und selbst die angeblich letzten 
und stabilsten unter ihnen wieder vergehen lässt.180

In solch radikal vollzogener Epoché mag sich zwar eine höchstmögliche (um 
nicht sagen zu müssen: ›absolute‹) Klarheit der Erfahrung einstellen – viel-
leicht sogar, wenn man dies so möchte, eine Art von Befreiung, ein transzen-
dentales Gefühl absoluter Freiheit und Erhabenheit – doch in dieser Sphäre kann 
anderseits keine phänomenologische Investigation stattfinden, da der Pro
blematisierende und damit das ganze Feld möglicher Probleme ausgeschaltet 
ist.181 Was in diesem Stadium (bis zu einem gewissen Grad bereits in den vor-

noch jenes Ich zu begründen, indem er nun alles »auf ein transzendentales Ur-Ich und ein 
transzendentales Urleben [zurückführt], in dem jenes transzendentale konkrete Ich« gezei-
tigt werde (ebd). Das »Ur-Ich« meint somit das »ego meiner Epoché, das seine Einzigkeit 
und persönliche Undeklinierbarkeit nie verlieren kann« (Hua6, 188; vgl. dazu Shigeru 
Taguchi, Das Problem des ›Ur-Ich‹ bei Edmund Husserl. Die Frage nach der selbstverständ-
lichen Nähe des Selbst, 2006). Und doch hat damit Husserl noch nicht jene Tiefe erreicht, 
auf welche fernöstliche Philosophien hinweisen. Denn selbst das »Ur-Ich« wird offen-
sichtlich noch (phänomenologisch) gesichtet, erkannt, thematisiert  – und kann daher 
nicht die Quelle sein, von woher jenes Sehen, Erkennen, Thematisieren usw. geschieht. 
Man kann also auch hier noch die Frage stellen: Wer weiß von diesem Ur-Ich? So kommt 
man keineswegs zu einem letzten Grund, sondern – insofern man konsequent bleibt – 
zu einem Abgrund, vor dem letztlich das Ich einer jeden ›streng‹ phänomenologischen 
Reduktion kapitulieren muss. Es ist dann eben ›nur‹ noch Erfahrung – sonst nichts.

180	 Im Zuge unserer Untersuchungen zum Traum werden wir auf die Frage der Per-
sonkonstiution, der (minmalen) Ichsetzung und schließlich dessen Destruktion inner-
halb einer bestimmten Ebene der Epoché genauer eingehen und entlang unseres Unter-
suchungskontextes zumal besser veranschaulichen können (siehe Kap. IV.1–7).

181	 Wenn ich hier von Befreiung oder vom ›Gefühl absoluter Freiheit‹ spreche, die 
sich kraft der Epoché einstellen kann, dann mag sich dies vielleicht derart lesen, als ob 
hier eine meditative Versenkungspraktik beschrieben wird, wie sie von jenen fernöst-
lichen Meditationstechniken bekannt sein dürfte, welche neben einem Erkenntnisinte-
resse auch eine Art von Eschatologie (mokṣa) verfolgen. Nun hat Husserl in der Tat von 
einer gewissen Erfahrung in der »totalen Epoché« berichtet, der er weitaus mehr zuge-



	 140	 Propädeutik

herigen Stadien der Reduktion) allein ›gewonnen‹ wurde, ist eine bestimmte 
Haltung, die wir weiterhin mit Husserl als die »phänomenologische Einstel-
lung« bezeichnen wollen (Hua3, 106). Im Sich-einstellen der phänomenologi-
schen Einstellung gelangt die ›Methode‹ jedoch nicht zu ihrem Ende, sondern 
gerade erst zu ihrem Anfang. Dieser ständige Anfang als eine weitestmög-
lichen Haltung der »Voraussetzungslosigkeit« (Hua19/1, 24) ermöglicht dem 
Denken, neu zu beginnen, jedes Mal einen neuen Anfang zu setzen.182 Wenn 
wir bis hierher von einer bestimmen Dekonstruktion, von einer Art erkennt-
nistheoretischem Loslassen sprechen wollen, dann geht es jetzt darum, das 
Losgelassene aus dieser neuen Haltung heraus wieder zuzulassen, sich darauf 
wieder einzulassen, ohne jedoch die gewonnene Haltung aufzugeben. Das in 
der phänomenologischen Einstellung Zugelassene – wir hatten dies bereits 
angesprochen – zeigt sich in der erlebten Erfahrung nun als φαινόμενoν, oder 
wie es bei Heidegger heißt, als »das Sich-an-ihm-selbst-zeigende« (SZ, 28). Hier 
beginnt nun die phänomenologische Arbeit. Wenn man die radikale Epoché 
fernöstlicher Philosophien mitmachen konnte (was freilich für viele Bereiche 
phänomenologischer Forschung keineswegs notwendig zu sein scheint, da 
ihre Fragen auf einer ›natürlicheren‹ Ebene der Erfahrung ansetzen), d. h. 
wenn der Betrachtende in der reinen Betrachtung selbst miteingeklammert 
war, dann ist das Erste, was notwendigerweise wieder zugelassen wird 

sprochen hat, als rein erkenntnistheoretische Absichten zugelassen hätten: »Vielleicht 
wird es sich sogar zeigen, daß die totale phänomenologische Einstellung und die ihr 
zugehörige Epoché zunächst wesensmäßig eine völlige personale Wandlung zu erwirken 
berufen ist, die zu vergleichen wäre zunächst mit einer religiösen Umkehrung, die aber 
darüber hinaus die Bedeutung der größten existenziellen Wandlung in sich birgt, die 
der Menschheit als Menschheit aufgegeben ist« (Hua6, 140). Trotz solcher Aussagen liegt 
gewiss ein großer Unterschied zu meditativen Praktiken darin, dass die Phänomenolo-
gie bei aller Epoché nicht auf eine Erlösung oder wie auch immer geartete existenzielle 
Befreiung abzielt. Dies mag sich einstellen – und doch handelt es sich hierbei gewisser-
maßen um eine ›Nebenwirkung‹. Die erklärte Absicht bleibt das adäquate Erkennen und 
Verstehen der Welt(erfahrung) sowie die Möglichkeit der Begründung solcher Erkennt-
nis. Man muss daher sagen, wie dies bereits Klaus Held in seiner Einleitung zur phäno-
menologischen Methode angedeutet hat, dass die Phänomenologie vieles (wenn nicht 
alles) einzuklammern vermag, doch eben nicht jenes Erkenntnisinteresse, welche sie als 
logos, nämlich als strenge Wissenschaft gerade auszeichnen soll: »Die Phänomenologie als 
Wissenschaft braucht einen von der Epoché ausgenommenen Bereich aufrechterhaltba-
rer Behauptungen« (Klaus Held: Edmund Husserl: Die phänomenologische Methode, 1985, 
S. 38).

182	 Zur besagten Voraussetzungslosigkeit der Phänomenologie siehe John Sallis: Phe-
nomenology and the Return to Beginnings, 1973; sowie: Murat Ates: »Freilegung der Phä-
nomene als Dekonstruktion überlieferter Metaphysik« in: Oliver Bruns, Choong-Su Han 
u. a. (Hg): Überwundene Metaphysik? Beiträge zur Konstellation von Phänomenologie und 
Metaphysikkritik, 2015, S. 15 ff.



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 141

bzw. was sich als Erstes meldet, die problembewusste Betrachtung selbst, 
die nun jedoch gewandelt auftritt, nämlich unter der Bedingung der neuen 
Haltung. Um schließlich etwas bemerken, um ein Problem erkennen bzw. 
›etwas‹ thematisieren, reflektieren zu können, muss eine gewisse Qualität 
der Betrachtung (jedoch weiterhin in der phänomenologischen Modifikation) 
›eingeschaltet‹ sein. Jede phänomenologische Unter-suchung, auch wenn sie 
sich zunächst gegenüber einer naiven Weltvorstellung uninteressiert zeigen 
muss, hat schließlich ihren Anfang in einem ausgezeichneten Interesse, sei 
dieses auch zunächst recht vage oder bereits durch eine konkrete Fragerich-
tung fokussiert. Die besondere Qualität der Betrachtung als einer ›reinen‹ 
Schau ist daher immer schon – und zwar notwendigerweise – interessiert, 
intentional ausgerichtet, und zwar nicht nur so, dass die Motivation lediglich 
von ihr ausgehen würde, sondern gleichermaßen und reziprok von jenem 
Phänomen, auf das sie sich richtet. Die reine Betrachtung ist solcherart nicht 
nur da, sie ist nicht nur Dasein oder gar Sosein, sondern ein interessiertes 
Aufmerksam-sein gegenüber dem Hinweis der Frage und ihrer Fragerichtung. 
Von hier aus kann nun alles, was zuvor eingeklammert war, als Phänomen 
der erlebten Erfahrung betrachtet werden. Je nachdem auf welcher ›inneren‹ 
Ebene der Erfahrung das beabsichtigte Thema liegt (wobei streng genommen 
zuerst gefragt werden müsste, von woher und wie sich jetzt eine bestimmte 
Absicht meldet, den Blick nötigt, diesen für sich beansprucht) können nun 
unterschiedliche Phänomene (ob willentlich intendiert oder von sich aus mel-
dend) thematisch werden. Da die Investigation die phänomenologische Ein-
stellung als einer reinen Schau nicht aufgibt, kann selbst das reine Dasein, die 
Bewusstheit und somit die problembewusste Betrachtung und Interessiert-
heit, ferner die Setzung eines Ichs als Pol der Betrachtung usw. zum Phäno-
men werden. Man kann sich ferner die Arten und Weisen ansehen, wie es 
sich bewusst ist, wie es glaubt, sich selbst zu haben und als solch Sich-selbst-
habendes anderes intendiert, identifiziert, darüber urteilt, zumal auf höchst 
komplexe Weise urteilt, dann aber auch ungewiss ist, was es will, scheut, in 
der Schwebe bleibt; man kann sich überhaupt ansehen, wie sich die Wahr-
nehmung ereignet, die Wahrnehmung als Leib, die Wahrnehmung des Leibes 
als einem Körper, die Wahrnehmung und Handhabung von Gegenständen, 
von Werkzeugen, Gerätschaften in all ihren vielseitigen, komplexen, bedeut-
samen, aber auch zeitlichen, veränderlichen Erscheinungsweisen, bis hin zu 
allgemeinen Phänomenen der Intersubjektivität, der Kultur, Geschlechter, 
sozialen Milieus, Klassen usw. Da in der Epoché nichts verloren geht, kann 
man zwischen den ›Ebenen‹ switchen oder überhaupt auch die Einstellung 
selbst modifizieren. So etwa die ›transzendentale‹ Einstellung verlassend sich 
wieder in eine ›theoriefreie‹, jedoch natürliche Einstellung begeben und von 



	 142	 Propädeutik

dieser Ebene aus Beschreibungen vornehmen, eine Art »phänomenologische 
Psychologie« bzw. »Reflexion« betreiben, wie Husserl in seinen Spätschriften 
schreibt, mit der sich ebenso eidetische Aussagen treffen lassen.183 In welcher 
Schicht der Erfahrung, zu der auch reine Denkerfahrung zählen kann, man 
auch ansetzt und investigieren möchte: die phänomenologische Einstellung als 
einer originären Schau des Prozesses ist die Bedingung der Möglichkeit, um 
überhaupt im Husserl’schen Sinne »strenge Wissenschaft« sein zu können 
(Hua5, 139). Es versteht sich geradezu von selbst, dass es der Phänomenologie 
dabei nicht darum gehen kann, in einer reinen Schau erhaben zu verwei-
len, sondern das Gesichtete (bzw. das Sich-dem-Sehen-aufdrängende) möchte 
adäquat, d. h. in seiner Vielseitigkeit und Vielschichtigkeit beschrieben wer-
den. Indes wird die Phänomenolog:in nicht bei der empirischen Einmaligkeit 
der Deskription stehen bleiben. Die Absicht besteht nicht darin, das Konkrete 
in seiner Individualität zu deskribieren, sondern letztlich doch darin, eideti-
sche Aussagen über das Allgemeine und ›Wesentliche‹ der Phänomene sowie 
ihrer Erscheinungs- und Gegebenheitsweisen zu treffen.184

183	 Hierher gehört ferner jenes Verfahren, welches Husserl von der transzenden-
talen Epoché unterscheidend als »eidetische Variation« bezeichnete (vgl. Hua9, 72 ff.; 
Hua11, 402 ff; Hua27, 13 ff.; Hua1, 103 ff.; EU § 87): Sie meint, verkürzt gesagt, ein variie-
rend umkreisendes Herantasten, das aus verschiedenen Perspektiven und in mehreren 
Anläufen eine Sachlage (teils in völlig freier Phantasie) betrachtet, bis es sich schließlich 
in der Lage sieht, phänomengerechte Aussagen zu formulieren. Zu dieser vergleichsweise 
kaum beachteten Verfahrensweise Husserls siehe im Detail: Hans-Ulrich Hoche: »Phi-
losophisches Staunen und phänomenologische Variation«, in: Archiv für Geschichte der 
Philosophie 65 (3), 1983, S. 283–305; Levin, D. M.: Induction and Husserl’s Theory of Eidetic 
Variation, in: Philosophy and Phenomenological Research 29, 1968/69, S. 1–15.

184	 Das will sagen: Auch die Phänomenologie – selbst dort, wo sie äußerst vernunft-
kritisch auftritt, wie etwa beim späten Heidegger – maßt sich dennoch weiterhin an, Aus-
sagen zu treffen, und versucht, die Einsichten ihrer reflexiven Blickwendung irgendwie 
doch auf den Begriff zu bringen. Damit erzeugt sie, so könnte man einwenden, letztlich 
doch auch eine Theorie. Nur ist solche »Theoriearbeit«, die sich an der wohl getreuesten 
Lesart des altgriechischen θεωρεῖν orientiert (vgl. dazu u. a. GA19, 63) gänzlich anders 
fundiert. Ihre Aussagen unterscheiden sich etwa von einer rein rationalistisch-konzep-
tuellen Theoriebildung darin, dass sie nicht einem axiomatisch abgeschlossenen System 
oder einer ideellen Modellvorstellung entlehnt sind, sondern eben von der Deskription 
und Variation der erlebten Phänomene ausgehen. So hat Phänomenologie selbst dort, wo 
sie (teils notwendigerweise) mit vorgefertigten Definitionen und Konzeptionen konfron-
tiert ist, den Anspruch, diese auf die Phänomene selbst zurückzuführen, um sie in solch 
originärer Anschauung auf ihre Adäquatheit hin zu prüfen. Anderseits unterscheidet sie 
sich aber auch von jenem naiven Empirismus, welcher einen objektiven, d. h. gerade vom 
tatsächlichen Erleben unabhängigen Begriff der Erfahrung pflegt. So hat es der Empiris-
mus im Grunde nicht minder mit einer idealisierten Vorstellung der Erfahrung zu tun, 
die sich gerade auch deswegen problemlos auf quantitativ-mathematischen Datenblättern 
darstellen lässt. Was die Phänomenologie hingegen unter Erfahrung versteht, wie oben 



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 143

Allein die Umstellung zu einer phänomenologischen Einstellung, die frei-
lich einer gewissen und zunächst nicht leicht zu vollziehenden Einübung 
bedarf,185 setzt ihrerseits bestimmte Umstände voraus. In der methodischen 
Herangehensweise ist bzw. möchte Phänomenologie zwar weitgehend vor-
aussetzungslos sein und doch hat ihre Einstellung zwangsläufig Dispositive 
bzw. (Prä-)Suppositionen. So bedarf sie etwa bereits im Vorfeld einer gewissen 
»Freiheit« (Hua3, 64), d. h. aber auch eines Freiraums, in dem solche Epoché 
geübt und vollzogen werden kann (– was wiederum eine Reihe politischer 
Fragen aufwerfen müsste, wie nämlich dieser Freiraum als eine Befreiung von 
der lebenserhaltenden Arbeit überhaupt erst zu Stande kommt und für wen er 
verfügbar ist, etc.).186 Die Präsuppositionen beziehen sich jedoch auch auf die 
Haltung selbst. Was nämlich als ›Rückzug in das Innere der Erfahrung‹ und 
somit als ein Sehen von einer phänomenologischen Blickwendung her ver-
standen wurde, bedarf bereits im Einstieg eines bestimmten Grades an Wach-
samkeit, um Epoché überhaupt zu performieren und diese Performance im 
Laufe der Reduktionen immer weiter steigern zu können, bis sie sich schließ-
lich in der phänomenologischen Einstellung halten lässt. Ein wie auch immer 
zerstreuter oder abwesender Zustand (ob nun durch eine kulturell-mediale 

bereits angesprochen, ist eben jenes Erleben, wie es sich mir (vor jeglicher Theoretisie-
rung) in »leibhafter Gegenwärtigkeit« gibt (Hua3/1, 234). Man kann ferner sagen, dass der 
theoretische Zugang (ob nun rationalistischer oder empirischer Prägung) aus Sicht der 
phänomenologischen Epoché selbst eine (Denk)Erfahrung bedeutet. Denn der Akt des 
Theoretisierens (mit all seinen Abstraktionen, Objektivierungen und Formalisierungen) 
ist selbst ein »Bewusstseinserlebnis«, das als solches in der originären Anschauung bzw. 
in einer »synthetischen Originarität« (Hua3/1, 357) auf seinen Vorgang hin phänomeno-
logisch betrachtet werden kann.

185	 Dass Husserl die Epoché nicht in jener Radikalität vollzogen hat oder vollziehen 
wollte, wie oben geschildert, nämlich bis zur Ausschaltung selbst noch der Geltung tran-
szendentaler Subjektivität, ändert nichts daran, dass er dennoch von allerhand Schwie-
rigkeiten in der Einübung der phänomenologischen Einstellung zu berichten wusste. 
Die Schwierigkeit äußert sich vor allem darin, so Husserl, »die reine Geisteshaltung zu 
bewahren, [nämlich] sich in der unbekannten Welt, für die alle Begriffe, alle Denkwei-
sen und wissenschaftlichen Methoden auf dem Boden der natürlichen Welt und somit 
alle logischen der objektiven Wissenschaft nichts helfen können, zurechtzufinden und 
ein neuartiges und doch wissenschaftliches Denken der hier geforderten, aber in einem 
ersten Vortasten sich ausbildenden Methode zu verwirklichen« (Hua6, 172 f.).

186	 Ich werde die Problematik jener politischen Dimension, welche einer bestimm-
ten Gruppe von Menschen  – nennen wir sie im weitesten Sinne ›Akademiker:innen‹ 
oder ›Intellektuelle‹ – privilegiert, in dem sie von lebenserhaltender Arbeit freigestellt 
werden, also ihnen die Freiheit zum Denken eingeräumt ist, an dieser Stelle leider nicht 
weiter ausführen können. Ich kann hier lediglich auf Überlegungen verweisen, die ich 
andernorts detaillierter unternommen hatte (siehe Murat Ates: Philosophie des Herrschen-
den, 2013, S. 40 ff.).



	 144	 Propädeutik

Zerstreuung oder aber auch durch ein Leiden verursacht) wird sich weder 
auf eine bestimmte Sachlage im Sinne einer lebensweltlichen Reduktion, 
geschweige denn den Phänomenen der erlebten Erfahrung als einer transzen-
dentalen Zurücknahme zuwenden können. Die Phänomenologie bedarf also 
einer aufmerkenden Wachsamkeit, einer sich selbst gewahren Vigilanz. Sie 
findet, um es mit Husserl zu sagen, in einem »Wachsein [...] strömend wacher 
Gegenwart« (Hua34, 295) statt, welche schließlich zu einer »transzendenta-
len Wachheit« (ebd. 296) bzw. »Klarheit« (Hua3, 143) gesteigert werden soll.187 
Freilich können wir asserieren, dass die hier erforderte Wachheit im Grunde 
in jedem Zustand waltet, da ohne sie Erfahrbarkeit nicht möglich wäre. Und 
doch scheint sie zumeist trüb und depotentialisiert zu sein, indem ihr Poten-
tial an eine ständige Zerstreuung entäußert ist (vgl. SZ, 172 ff.) Gerade weil 
die Wachheit (auch im Sinne von Bewusstheit) stets waltet, wenn eben auch 
in einer schwachen Weise, kann man anderseits sagen, dass die Herange-
hensweise der Epoché die Wachheit nicht ›produziert‹, sondern sie vielmehr 
weckt, sammelt, zusammenzieht, sodass eine klare Sicht auf die (Gegebenheit 
und Konstitution) der Phänomene möglich wird. Husserl geht darin so weit, 
dass er die Wachheit im Sinne »vollkommener Klarheit [als] Maß aller Wahr-
heit« ansieht (Hua3, 169). Es dürfte sich mit solchen Postulaten bereits erahnen 
lassen, welche ersten schwerwiegenden Probleme auf eine Phänomenologie 
des Traums zukommen.

2.  Annäherungen an die Abwesenheit des Oneirischen

Wenn wir nur diesen kleinen Exkurs zur phänomenologischen Herangehens-
weise,188 der freilich streitbar bzw. erweiterbar oder modifizierbar ist, in dieser 
›Form‹ und Haltung beibehalten und auch einnehmen wollen, wenn wir also, 

187	 Man könnte auch mit Husserl sagen, dass die »radikale Reduktion auf die strö-
mend-lebendige Gegenwart äquivalent ist mit [der] transzendental-phänomenologischen 
Reduktion« (Hua 34, 185).

188	 Für ausführliche Arbeiten zur phänomenologischen ›Methode‹ (mit Bezug auf 
Husserl), siehe u. a.: Maurice Merleau-Ponty: Die klassischen Vorurteile und der Rück-
gang auf die Phänomene, in: Vorwort und Einleitung von PW, S. 3 ff.; John J. Drummond: 
»Husserl on the Ways to the Performance of the Reduction«, in: Man and World 8, 1975, 
S. 47–69; Iso Kern, »Die drei Wege in die transzendentalphänomenologische Reduktion in 
der Philosophie Edmund Husserls«, in: Tijdschrift voor filosofie 24, 1962, S. 303–349; Lud-
wig Landgrebe: Der Weg der Phänomenologie, 1963; Rudolf Bernet, Iso Kern, Eduard Mar-
bach: Edmund Husserl. Darstellung seines Denkens, 1989; Vincenzo Costa: Il cerchio e l'ellisse. 
Husserl e il darsi delle cose, Soveria Mannelli, 2007; Bob Sandmeyer: Husserl's Constitutive 
Phenomenology. Its Problem and Promise, 2009; Elisabeth Ströker: Husserls transzendentale 



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 145

die Umstellung zur phänomenologischen Einstellung –  soweit dies möglich –  
mitmachend, zur ersten der anfangs gestellten Fragen übergehen, nämlich zur 
Frage, wie nun eine phänomenologisch verfahrende Herangehensweise sich 
dem Traum annähern kann, dann zeigt sich der Investigation zugleich ein 
vehementes Problem. Insofern eine phänomenologische Einstellung immer 
nur in der aktuellen Gegenwart stattfinden kann – welche zumal von einem 
hohen Grad an Wachheit begleitet sein muss, um die Phänomenalität des 
Erlebten in die Sicht bekommend, Deskriptionen und Ideationen vorneh-
men zu können – dann scheint die Gleichzeitigkeit von Phänomenologie und 
(Schlaf)Traum geradezu ausgeschlossen zu sein. Denn im aktuellen Zustand 
einer Wachwelt, in dem ich mich gegenwärtig befinde, in der ich gegenwär-
tig reflektiere und schreibe, ist mir die Traumerfahrung bzw. die Traumwelt 
schlichtweg nicht gegeben – zumindest nicht firsthand. Der Traum erscheint 
mir für den jetzigen Moment zwangsweise als eine Art Inhalt der Spekulation 
oder im besten Falle der Erinnerung. Die unterschiedlichen Traumerlebnisse, 
die dabei geträumte eigene Leiblichkeit, all die erlebten Traumerscheinungen 
usw. sind gegenwärtig ›nur‹ Reminiszenzen eines wachen Zustandes, der die 
(durchaus naive) Gewissheit hat, selbst nicht zu träumen. Freilich könnte man 
die natürlich daherkommende (Vor-)Annahme, dass man sich gerade jetzt 
nicht in einem Traum befinde, selbst ausschalten und sich somit gleichsam 
in eine tiefere Ebene der Epoché begeben. Doch damit wird die Problematik 
nicht überwunden, sondern das Eingeklammerte erscheint noch deutlicher, 
dass ich nämlich in der geltungsfrei erlebten Aktualität dennoch deutlich 
von einer Erinnerung weiß, von einer vergangenen Erfahrung, deren Seins-
weise sich radikal und dies in mehrerlei Hinsicht von der aktuellen Wahr-
nehmung zu unterscheiden scheint und diese Seins- bzw. Erfahrungsweise 
(die ich Traum nenne) sich gerade durch eine gewisse Abwesenheit von Wach-
heit und Klarheit auszeichnet.189 Allein dieser Umstand, dass nämlich die 

Phänomenologie,1987; Klaus Held: Edmund Husserl: Die phänomenologische Methode, 1985; 
Dan Zahavai: Husserl's Phenomenology, 2003; Murat Ates: »Freilegung der Phänomene als 
Dekonstruktion überlieferter Metaphysik«, in: Oliver Bruns, Choong-Su Han u. a. (Hg.):  
Überwundene Metaphysik?, S. 11 ff.

189	 Die Abwesenheit höherer Grade an Wachsamkeit bzw. Klarheit gilt freilich nicht 
nur für den Traum, sondern auch für andere Erfahrungsmodi wie Rausch, Orgasmus, 
Ekstase, Trance usw. Alle diese Erfahrungsmodi zeichnen sich (in unterschiedlichen 
Maßen) durch eine Schwächung der Wachheit bzw. durch eine Form ek-statistischer Zer-
streutheit aus. Und doch müssen wir genau genommen sagen, dass all diese Erfahrungs-
weisen – und dies gilt nun eben auch für den Traum – durch eine (wenn auch minimale) 
Wachheit begleitet sein müssen, damit sie überhaupt erfahren werden können. Wie Wal-
ter Seitter ausbuchstabiert hat: »Das Träumen ist selber ein Wachen  – auch wenn es 
ein Wachen ist, das nur im Schlaf vorkommt« (Walter Seitter, Kunst der Wacht. Träumen 



	 146	 Propädeutik

benötigte Wachheit dort zu fehlen scheint, lässt mich ferner einsehen, dass 
ich während des Träumens gerade jener Voraussetzung beraubt bin, welche 
die Bedingung der Möglichkeit einer phänomenologischen Betrachtung und 
Reflexion ausmacht. Wenn ich jedenfalls in der aktuellen Seinsweise einer 
Wachwelt, in der allein Phänomenologie möglich zu sein scheint, ›den Traum‹ 
weiter betrachten und beschreiben will, habe ich es nicht mit einer originären 
Wahrnehmung, sondern eben streng genommen mit einer Phänomenologie 
der Erinnerung bzw. genauer: mit einer Phänomenologie des erinnerten Traums 
zu tun.190 

Versuchen wir diese Problematik anhand einer Deskription der aktuel-
len Gegebenheit genauer zu betrachten: So wie ich gegenwärtig an mei-
nem Arbeitsplatz sitze, habe ich ein vielfältiges und mir originär gegebenes 
Wahrnehmungsfeld und bin dabei geradezu in der völlig fraglosen Gewiss-
heit, wach zu sein. Ohne dass meine aktuelle Erfahrung in ihrer Geltung 
entkräftet wird, entsinne ich mich währenddessen eines Traums bzw. einer 
›Traumsequenz‹. Ich vergegenwärtige mir in der Erinnerung, wie es mir vor 
geraumer Zeit als ein intensives Traumgeschehen träumte, dass ich über 

und andere Wachen, 2001, S. 18). Die völlige Abwesenheit von Wachheit würde schlicht-
weg eine oneirische Erfahrung verunmöglichen. Husserl hat (in einer der seltenen Stel-
len, in denen er explizit über den Traum spricht) genau dies versucht zu verdeutlichen: 
»Wesensgesetzlich sind alle Traumwelt-iche im Wachzustand. Schlaf kann nicht geträumt 
werden« (HuaDok3/3 119). D.h, es steht dem Wachen nicht der Traum gegenüber, den auch 
dieser setzt ein wachendes Ich voraus, sondern allein der Schlaf. Der (traumlose) Schlaf 
ist der einzige ›Zustand‹, von dem man sagen kann, dass es keine Wachheit und somit 
auch keine Erfahrung gibt (:230). Dass man selbst für die flüchtigste Traumerfahrung 
eine minimale Wachheit annehmen muss, meint jedoch nicht, dass es hier jene (wenn 
man so möchte: ›höherstufige‹) Wachheit gebe, von der oben die Rede ist. Diese zeichnet 
im Regelfall doch die diurnale Erfahrung aus, weswegen man terminologisch dazu neigt, 
diese im engeren Sinne als die eigentliche Wachwelt zu bezeichnen. Wir werden später 
im Zusammenhang mit dem luziden Traum nochmals auf jene (für die oneirische Erfah-
rung notwendige) Wachheit zu sprechen kommen (:197).

190	 Bzgl. der Feststellung, dass eine Phänomenologie bzw. eine Philosophie des Traums 
nur vermöge der Erinnerung möglich sei, siehe auch: Daniel C. Dennett: »Are Dreams 
Experiences?«, in: The Philosophical Review 85 (2), 1976, S. 151–171. Die Problematik, dass wir 
uns an den (Schlaf)Traum nur mittels der Erinnerung annähern und auch Vergleiche mit 
diesem nur kraft der Erinnerung anstellen können, hatte bereits Schopenhauer (obgleich 
in einem Nebensatz seines Hauptwerkes) deutlich auf den Punkt gebracht: »Das Vor-
geben der geringern Lebhaftigkeit und Deutlichkeit der geträumten, als der wirklichen 
Anschauung, verdient gar keine Berücksichtigung; da noch Keiner diese beiden zum Ver-
gleich neben einander gehalten hat; sondern man nur die Erinnerung des Traumes ver-
gleichen konnte mit der gegenwärtigen Wirklichkeit« (Arthur Schopenhauer, Die Welt als 
Wille und Vorstellung I. Ausgabe letzter Hand, 1999, S. 47).



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 147

den Häusern Wiens fliege.191 Aufgrund seiner Intensität erscheint mir der 
Ablauf des Traums durchaus detailliert und deutlich. Ich entsinne mich der 
bunten Dächer und anderer Traumerscheinungen, sowie des beeindrucken-
den Gefühls, fliegen zu können. Diese Erinnerung, wie ich sie gegenwärtig 
›vor meine Augen führe‹ bzw. wie sie mir gegenwärtig ›vor meinen Augen‹ 
erscheint, erlebe ich durchaus ›firsthand‹, unmittelbar, gewissermaßen sogar 
leiblich, ohne dass dabei die aktuelle Wahrnehmung (die nämlich des Arbeits-
platzes, an dem ich sitze) verschwinden würde. Die aktuelle Wahrnehmung 
bleibt während der Erinnerung an den Traum gewissermaßen als aktueller 
Hintergrund weiterhin bestehen und zeigt sich durch die recht schwach erleb-
ten ›Bilder‹ meiner Erinnerung hindurch in vergleichsweise klarer und per-
zeptiver Präsenz.192 In gleicher Weise, wie ich mich an einen Traum erinnere, 
kann ich mir aber auch den gestrigen Tag vergegenwärtigen, wie ich etwa 
mit einer Freundin im Kaffeehaus in der Grünbergerstraße saß und wie wir 
uns über prekäre Arbeitsverhältnisse unterhalten haben. Beide Geschehnisse, 
auch wenn ich sie in Bezug auf ihre Erfahrungshorizonte und -bedingungen 
unterschiedlich werte, erscheinen mir schlichtweg als Reminiszenzen, als 
Vergegenwärtigungen einer Erfahrung vergangener Zeit, die mir gegenwär-
tig in einer (mehr oder weniger deutlichen bzw. lebendigen) Rekapitulation 
gegeben sind und die sich doch klar von den aktuellen Perzeptionen meines 
Arbeitsplatzes abheben, sozusagen von der Klarheit und Stärke des Aktuellen 
ständig ›überleuchtet‹ sind. In solch vergleichender Erinnerung ist zugleich 

191	 Hier wie auch im Folgenden werden wir statt ›ich träume‹ bzw. ›sie/er träumte‹ 
die literarisch ältere Form des ›es träumte mir‹ verwenden. Damit wollen wir der Erfah-
rung des Traums, die (während des Traums) doch nicht als ein solipsistischer Akt, son-
dern vielmehr als ein Widerfahrnis erlebt wird, gerecht werden. An gegebener Stelle soll 
genauer darauf eingegangen werden (:239 ff; 381 ff.). Vorweg sei an den Satz von Adorno in 
Minima Moralia erinnert: »Zwischen ›es träumte mir‹ und ›ich träumte‹ liegen die Welt-
alter. Aber was ist wahrer? So wenig die Geister den Traum senden, so wenig ist es das 
Ich, das träumt« (Theodor W. Adorno: Minima Moralia, 2003. S. 252). Siehe dazu auch den 
Kommentar von Solte-Gresser in Bezug auf literarische Traumerzählungen: Christiane 
Solte-Gresser: »›Alptraum mit Aufschub‹. Ansätze zur literaturwissenschaftlichen Ana-
lyse von Traumerzählungen«, in: Susanne Goumegou / Marie Guthmüller (Hg.): Traum-
wissen und Traumpoetik. 2011, S. 243; sowie Medard Boss’ Begründung, der seinem zwei-
ten Traumbuch schließlich den schönen Titel »Es träumte mir vergangene Nacht ...« gab  
(Et 6).

192	 Freilich kann die Rede von ›Bildern‹ an dieser Stelle nur metaphorisch gemeint 
sein, da Erinnerung keineswegs rein visuell sein muss. Ich kann mich auch auditiv erin-
nern, etwa an eine Melodie, oder olfaktorisch an einen Geruch. Im Grunde geschieht die 
Erinnerung (wie die einstige Wahrnehmung, von der sie eine Erinnerung ist) nicht in 
abgespaltenen Sinnesregionen oder -feldern (obzwar es mir in der Reflexion möglich ist, 
solche Segmentierungen vorzunehmen), sondern immer in einer sinnlichen Ganzheit, 
welche die Leiblichkeit als solche meint (vgl. dazu Pw 269 ff.).



	 148	 Propädeutik

mitausgesprochen – und dies wiederum scheinbar ganz selbstverständlich – 
dass es in der Erinnerung voneinander deutlich unterschiedene Erfahrungs-
sphären gibt. Ich unterscheide die erinnerte Erfahrung einer Wachwelt (zu 
der auch die aktuelle Wahrnehmung gehört), von der erinnerten Erfahrung 
einer geträumten Welt, die mit dem Schlafzustand in Verbindung gebracht 
wird.

Man fühlt sich sogleich dazu verleitet, ja geradezu gedrängt, zu fragen, woher 
überhaupt die Selbstverständlichkeit solch einer (erinnerten) Differenz zwi-
schen Wach- und Traumwelt rührt. Man könnte hierfür die phänomenolo-
gische Einstellung verlassen und gewissermaßen eine reflexiv-theoretische 
einnehmen, um auf diese Frage historisch-kritische oder auch kultur-kriti-
sche Antworten zuzulassen, wie sie im ersten Teil dieser Arbeit verfolgt wur-
den (und welche ja auch methodisch durchaus ihren Platz in der klassischen 
Phänomenologie haben).193 Demnach könnte man – ohne die Einsichten des 
ersten Teils unserer Untersuchung an dieser Stelle nochmals wiederholen 
zu müssen – davon sprechen, dass die aktuell selbstverständliche Differenz 
zwischen ›Traum und Wirklichkeit‹ sowie die Intensität bzw. Strenge ihrer 
Trennung aus einer gewissen historischen Entwicklung hervorgeht, welche 
sich in unserer gegenwärtigen Wahrnehmung sedimentiert hat und von jedem 
Neugeborenen erneut erlernt werden muss. Jedenfalls konnte im vorherigen 
Kapitel aufgezeigt oder zumindest zur Diskussion gestellt werden, dass die 
Setzung und Gültigkeit dieser Differenz (bzw. das Ausmaß ihrer Gültigkeit 
sowie auch die Selbstverständlichkeit des Ausmaßes) zu anderen Zeiten 
womöglich nicht vorhanden oder nur in viel schwächerer, poröserer Form 
erlebt war. Dies gilt insbesondere für die mystisch-mythologische Weltein-
stellung, wie sie noch vor dem theoretischen Menschen gewaltet hat. Doch 

193	 Eine historische Analyse bzw. die Vergegenwärtigung solcher Analysen – dies am 
Rande erwähnt – kann die Aktualität phänomenologischer Betrachtung insofern noch-
mals fundieren, als sie zu verdeutlichen vermag, wie die unterschiedlichen Schichten 
einer gegenwärtigen Wahrnehmung und Weltauffassung geschichtlich bedingt sind. So 
hat etwa bekanntlich Husserl in seinen Krisis-Abhandlungen aufzuzeigen versucht, wie 
selbst unsere alltäglichsten Selbstverständlichkeiten Sedimentierungen von historischen 
Entwicklungen bedeuten, die sich in unsere Lebenswelt(en) abgelagert haben – und dies 
auch dann, wenn wir von dieser Geschichte nichts wissen oder aus diversen Gründen 
auch nichts wissen können (vgl. dazu Petra Janssen: »Geschichte und Lebenswelt. Ein 
Beitrag zur Diskussion von Husserls Spätwerk«, in: Phaenomenologica 35, 1970; sowie 
Ludwig Landgrebe: Phänomenologie und Geschichte, 1967). Die notwendige Aufgabe, solch 
geschichtlich konstituierte Selbstverständlichkeiten abzubauen, nannte hingegen Hei-
degger die »Destruktion« (vgl. GA 24, 31; vgl. SZ, 19 ff.; sowie: GA9, 1 ff.; GA24, §5, GA59, 
GA51; Siehe dazu auch: Jeffrey Andrew Barash: Heidegger und der Historismus. Sinn der 
Geschichte und Geschichtlichkeit des Sinns, 1999).



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 149

auch heute noch scheint in manchen ›Kulturräumen‹, oder sagen wir besser: 
in manchen Lebenswelten, welche die Herrschaft einer bestimmten Ratio-
nalität weiterhin ablehnen – wie etwa in gewissen indigenen Traditionen 
des Amazonas – diese Differenz nur schwach bzw. in einer ontologischen 
Form überhaupt nicht vorhanden zu sein.194 Es bedarf noch nicht einmal 
eines großen geschichtlichen oder örtlichen Blickwechsels, um die Möglich-
keit einer Destruktion gegenwärtiger Selbstverständlichkeiten anzuzeigen. So 
sehen wir etwa in sogenannten Psychosen und Schizophrenien, die freilich 
im mehrfachen Sinne am Rande ›unserer‹ Gesellschaft angesiedelt sind, was 
das Fehlen oder die Schwäche dieser scheinbar selbstverständlichen Differenz 
bedeuten kann. Die temporäre  Aufhebung dieser Grenzen ist zumal auch 
durch diverse Rauscherfahrungen bekannt, welche insbesondere (aber nicht 
nur) durch halluzinogene und psychedelische Substanzen ausgelöst werden 
und deren Praxis in diversen Kunst- und Kulturszenen trotz Illegalisierung 
durchaus etabliert ist (denken wir etwa an den Surrealismus oder Dadais-
mus, aber auch an die sogenannten Hippie- und New-Age-Bewegungen, die 
im ›Westen‹ in diversen Spielarten fortgeführt werden).195 Und nicht zuletzt 
kennen wir von der Wahrnehmung der Kinder, die wir selbst einmal waren, 
dass die Differenz zwischen Traum und Wirklichkeit keineswegs selbstver-
ständlich ist, sondern im Laufe einer Entwicklung angelernt werden musste.

Alle diese Beispiele zeigen zwar die Möglichkeit einer Destruktion oder 
Dekonstruktion der Differenz an, doch damit allein wird sie in der Erfahrung 
selbst nicht aufgehoben. Denn alle diese Beispiele bleiben dennoch gegen-
wartsfremd, insofern das, was hier sieht, vollzieht und schreibt, und auch das, 
was in der Lage ist, diesen Text zu lesen, lesend das Gemeinte nachzuvollzie-
hen, sich offensichtlich nicht mehr in kindlicher Innocence befindet und auch 
nicht unter der Einwirkung einer halluzinogenen Substanz oder Psychose 
steht.196 Selbst wenn man diese Erfahrungsmodi am eigenen Leibe erfahren 

194	 Vgl. Hans Peter Dürr: Traumzeit. Über die Grenzen zwischen Wildnis und Zivilisation, 
1978; sowie Davi Kopenawa u. Bruce Albert, The Falling Sky. Words of a Yanomami Shaman, 
2013, S. 370 ff. Zur Problematisierung der Vorstellung von homogenen »Kulturräumen« 
siehe: Murat Ates: »Begrenzte Orte und bewegte Welten. Vorspiel im Hinblick auf das 
Potential einer inter- und transkulturellen Phänomenologie«, in: Goerg Stenger, Franz 
Martin Wimmer u. a. (Hg.): Orte des Denkens – Places of Thinking, 2015, S. 66 ff. 

195	 Vgl. Robert Feustel, Grenzgänge. Kulturen des Rauschs seit der Renaissance,2013. 
196	 Damit soll keineswegs (in einer Art cartesianischem Zweifel) der Kindheit, dem 

Rausch, selbst nicht der Psychose die Möglichkeit von Erkenntnis abgesprochen wer-
den. Im Gegenteil liegt es auf der Hand, dass auch diese Erfahrungsmodalitäten ihre 
Einsichten haben und vielleicht sogar viel intensivere und grundlegendere. Auf was ich 
hier allein hinaus möchte, ist, dass ich mich gegenwärtig nicht in dieser Erfahrung zu 
befinden glaube und auch die größte ›Toleranz‹ und Würdigung solcher Erfahrungsmodi 



	 150	 Propädeutik

hat, was zumindest in Bezug auf die Kindheit allgemein vorausgesetzt wer-
den darf, sind diese doch im besten Fall erneut ›nur‹ Erinnerungen, wie eben 
die Erinnerung an den Traum, den ich gestern Nacht hatte, während ich jetzt 
völlig selbstevident davon überzeugt bin, dass ich nicht träume und dass ich 
in der Vergangenheit in vielen Perioden nicht geträumt habe, sondern in der 
›Wirklichkeit‹ mit ihren alltäglichen Aufgaben und Besorgungen ›wach‹ war. 
Diese Überzeugung mag naiv sein und doch ist sie gegeben.

Die hier aufgezählten Beispiele könnten ferner nicht nur der Dekonstruktion, 
sondern zumal auch der Einführung einer weiteren Differenzierung dienen, 
insofern man nämlich annehmen darf, dass es sich bei den genannten Bei-
spielen teilweise nicht immer um einen Traum, sondern streng genommen 
doch vielmehr um das Phänomen der Halluzination handelt. Die Halluzina-
tionen, dies gilt auch für die Phantasien, unterscheiden sich vom Traum ins-
besondere dadurch, dass sie weiterhin und weitgehend im Kontext bzw. auf 
dem Hintergrund einer diurnalen Wahrnehmung stattfinden, also weiterhin 
im Erleben einer Wachwelt situiert bleiben, während der Traum diesen gerade 
verlässt, annulliert. Was die Phantasien betrifft, kann diese Diskrepanz fer-
ner darin beschrieben werden, dass Phantasien nicht in eigenständiger Prä-
senz erlebt werden; oder wie es bei Husserl ein wenig überspitzt heißt: keine 
»Existenz« haben (vgl. Hua23, 22). Wenn ich etwa (ausgelöst von der Lektüre 
eines Romans) den Busbahnhof von Bagdad imaginiere, weiß ich zugleich 
sehr wohl, dass ich mich nicht in Bagdad, sondern auf dem Sofa des Wohn-
zimmers befinde. Der Busbahnhof kann mir zwar in der Vorstellung durch-
aus lebendig und deutlich erscheinen, doch ich verlasse dabei den perzeptiven 
Geltungsbereich des Wohnzimmers nicht und behalte somit weiterhin das 
Wohnzimmer als meine ›genuine‹ Hintergrundgeltung und meinen Aufent-
haltsort.197 Mit anderen Worten, ich weiß, dass es sich um Phantasieerschei-
nungen handelt. Für den Träumenden gilt dies hingegen nicht. Wenn es mir 
träumt, dass ich am Bagdader Bahnhof bin, dann ist dies eben der Ort, an 
dem ich mich tatsächlich aufzuhalten vermeine. Der Bahnhof, die dort ein-

nicht verheimlichen kann, dass ich gegenwärtig nicht aus dieser Erfahrung spreche, son-
dern über diese. Damit wird die Möglichkeit einer Phänomenologie im Rausch oder eine 
Phänomenologie von Kindern usw. keineswegs bestritten. Wie dies möglich sein kann, 
müsste jedoch Thema einer eigenen Untersuchung sein.

197	 Man könnte, einer phänomenologischen Beschreibung Heideggers folgend, auch 
sagen, dass sich meine Existenz in solcher Imagination gewissermaßen bis zum Bus-
bahnhof ausdehnt (vgl. Martin Heidegger: Zollikoner Seminare, 1987, S. 87 ff.). Diese exis-
tenzielle Ausdehnung (Ek-stase) kann sich auch jederzeit wieder kontrahieren und sich 
auf den Ort zusammenziehen, an dem ich mich ›faktisch‹ befinde. 



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 151

fahrenden Züge, die Geschäftigkeit der Menschen usw. werden, solange man 
sich noch im Traum befindet, als ›real‹ gegebene Tatsachen erfahren. Das im 
Traum Wahrgenommene – wie bereits Husserl in seiner Vorlesung Phantasie, 
Bildbewusstsein, Erinnerung (wenn auch in einer Randbemerkung) erwähnt – 
wird also keineswegs als eine Phantasieerscheinung aufgefasst, sondern eben 
als eine aktuell wahrgenommene Gegebenheit (Hua23, 5). So gesehen gibt es 
während des Traums überhaupt keinen Traum.198 Erst später, nach dem Erwa-
chen, kann aus einer erneuten Situiertheit in der alltäglichen Wachwelt der 
Traum überhaupt erst als Traum erinnert, markiert und in seiner einstigen 
Relevanz depotentialisiert oder auch im Sinne einer Vergessenheit neutrali-
siert sein. Doch während des Traums hat die oneirische Erfahrung schlicht-
weg volle Geltung und unterscheidet sich dadurch genuin von jeglicher (noch 
so lebendiger) Phantasieauffassung.199 

198	 An einer anderen Stelle, an der Husserl explizit auf den Traum zu sprechen kommt, 
wir werden diese seltene Stelle (es handelt sich um einem Brief Husserls an Hering) zu 
gegebenem Anlass ausführlicher behandeln (:401), kommt jene Problematik recht poin-
tiert zum Ausdruck. Kurz und bündig schreibt Husserl: »Das Traumwelt[-]ich träumt 
nicht, es nimmt wahr« HuaDok3/3 119). Damit scheint dasselbe ausgesagt zu sein, wie 
oben formuliert wurde: Solange man träumt, gibt es keinen Traum (:121).

199	 Damit ist im Übrigen nicht gesagt, dass man während des Traums kein Phanta-
sie-Erlebnis haben kann. Man befindet sich etwa (wie es zuletzt einer Kollegin träumte) 
auf dem Weg zu einer Verabredung. Auf den Bus wartend, der nicht erscheinen möchte, 
wird vorgestellt, wie schlimm es sein würde, wenn man zu dieser Verabredung zu spät 
kommt, man stellt sich vor, wie die Person, die auf einen wartet, mit Ärger reagieren 
wird. Diese Vorstellung als Imagination einer möglichen Zukunft war in diesem Traum 
jedoch als eine Phantasie markiert. Man wusste, dass es sich um eine Phantasie handelt, 
dass man (noch) nicht zu spät gekommen war. Diese Vorstellung wird also nicht als eine 
›reale‹ Gegebenheit, sondern eben als eine Imagination geträumt. Wir haben also im 
Traum durchaus Markierungen, welche im Horizont einer als ›real‹ erlebten Szene Phan-
tasieerscheinungen ins Spiel bringen und diese vom ›Realen‹ abheben. Das sind freilich 
traumintrinsische Deskriptionen. Anderseits könnte ein ganzer Traum insofern als eine 
reine Phantasie gelten, als sie von einem Erzählenden (im Wachzustand) als reine Fiktion 
gewusst und vorgetragen wird. Ich meine damit, dass man einen Traum (wie dies für 
jede Erzählung gilt) auch gänzlich frei fingieren kann und dabei eben weiß, dass es sich 
um eine reine Phantasie handelt, die nie als eine Traumrealität erfahren wurde (siehe 
dazu etwa die recht amüsanten fiktionalen Träume von Johann Gottlob Krüger: Träume, 
1754; oder die philosophisch-fiktive Traumerzählung von Denis Diderot: »D’Alemberts 
Traum«, in: Becker, Alexander: Philosophische Schriften, 2013; vgl. dazu: Patricia Oster-
Stierle: »Auf Traumes Schneide. Poetische und philosophische Dimensionen der Traum-
anschauung bei Diderot«, in: Traumwelten. Interferenzen zwischen Text, Bild, Musik, Film 
und Wissenschaft, 2017, S. 291–314) Zu den fiktionalen Träumen gehören im Grunde die 
meisten Traumdarstellungen, wie wir sie als literarisches Mittel in Romanen und Dich-
tungen kennen. Wir sehen jedenfalls auch in diesem Zusammenhang deutlich, inwiefern 
es sich bei einer fingierten Traumgeschichte (Phantasie) und der Traumerfahrung (als 
einem Erleben mit Realitätsauffassung) um zwei grundverschiedene Phänomene handelt.



	 152	 Propädeutik

In dieser Hinsicht können wir die Phantasie ferner von der Halluzination 
wie auch vom Phänomen der Illusion unterscheiden. Entscheidend ist näm-
lich auch hier die Geltung: Während man im Akt der Phantasie weiß, dass es 
sich um Phantasievorstellungen handelt, gilt in Bezug auf die Illusion, dass 
man (während der Dauer der Illusion) die Erscheinungen ebenfalls als völlig 
›real‹ gelten lässt. So sehe ich etwa bei Abenddämmerung auf dem Weg eine 
bedrohliche Schlange, schrecke vor ihr zurück, fürchte, dass sie mich verlet-
zen könnte. Just in diesem Moment erkenne ich durch das Scheinwerferlicht 
eines vorbeifahrenden Autos, dass es sich lediglich um eine Schnur handelt. 
Die Wahrnehmung der Schlange galt mir also zunächst als eine ›reale‹ Erfah-
rung, die dann rückwirkend ›korrigiert‹ und im Grunde durch die Korrektur 
(›es ist doch nur eine Schnur‹) überhaupt erst als Illusion erkannt wird. Die 
spätere Korrektur ändert jedoch nichts daran, dass ich zuvor tatsächlich eine 
bedrohliche Schlange gesehen, mich dementsprechend gefühlt und gehandelt 
hatte. In der Aktualität dessen war die Schlange also nicht phantasiert (ich 
meine dies weiterhin im Husserl’schen Sinne, dass ich nämlich beim Phanta-
sieren wüsste, dass die Schlange frei fingiert ist), sondern die Schlange war 
als eine völlig ›wirkliche‹ Gegebenheit erlebt. In dieser – wenn auch temporär 
gültigen – Realitätsauffassung könnte man nun, wie es uns in der Ausein-
andersetzung mit der Philosophiegeschichte öfters begegnete, eine gewisse 
phänomenale Ähnlichkeit zwischen dem Phänomen der Illusion und dem des 
Traums behaupten. Dieser Vergleich hinkt jedoch an mehreren Stellen. Das 
Problem liegt nicht nur in den epistemologischen Motiven, die solch einen 
Vergleich oftmals begleiteten und die wir in unserem historistischen Teil 
bereits ausführlich kritisiert hatten, sondern das Problem ist schlicht ergrei-
fend eines der Erfahrung. Bei einer rein phänomenologischen Betrachtung 
besteht die größte Diskrepanz wohl darin, dass die Illusion mit dem ›Material‹ 
der gegenwärtig aktuellen Wahrnehmung arbeitet, in dem sie diese umgestal-
tet, umwertet, in sie hineinprojiziert. So bleibt der Horizont der aktuellen 
Wahrnehmung, d. h. der Horizont der Wachwelt unangetastet. Hingegen wird 
der Traum, obzwar auch hier äußere Reizen eine Rolle spielen könnten, in der 
völligen Abwesenheit der perzeptiven Wachwelt erlebt. Es wird – wenn man 
so möchte – auf eine völlig neutrale Leinwand geschlossener Augen ›pro-
jiziert‹. Wobei ich genau genommen während des Traums weder von solch 
einer ›Projektion‹, noch von irgendwelchen ›geschlossenen Augen‹ weiß, 
sondern dies nur nach dem Erwachen behauptet wird. Während des Traums 
hebt sich die gesamte Erfahrung vom Geltungsbereich der diurnalen Welt 
ab und es öffnet sich ein eigener oneirischer Horizont.200 Deswegen ist es 

200	 Dieser Unterschied gilt selbst dann, wenn es sich um eine reine Halluzination 



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 153

auch nicht so, dass man nach dem Erwachen die erinnerte Traumerfahrung 
als eine Art Sinnestäuschung werten würde. Während ich bei einer Illusion 
sage, die vermeintliche Schlange war in Wirklichkeit eine Schnur, sage ich 
nach dem Erwachen aus dem Traum nicht in gleicher Weise, dass die bunten 
Dächer von Wien, von denen ich soeben noch geträumt habe, in Wirklich-
keit nur mein Bett gewesen sind. Sondern ich war eben gänzlich in einem 
anderen Kontext, der mir nun, nach dem Erwachen, nicht mehr als gege-
ben erscheint.201 In der Erinnerung an jenen Traum ist mir also sogleich ein 

handelte. Das heißt, die Schlange hätte sich nicht, wie bei der Illusion der Fall, als eine 
Schnur entpuppt, sondern sich quasi im ›Nichts‹ aufgelöst. Ich hätte also, um bei unserem 
Beispiel zu bleiben, eine Schlange gesehen und beim Scheinwerferlicht des vorbeifah-
renden Autos erkannt, dass da in Wirklichkeit ›nichts‹ ist. Wir haben also kein unmit-
telbares Material (die Schnur), welches als Schlange assoziiert worden ist, sondern die 
Halluzination schien ohne konkrete hyletische Anhaltspunkte entstanden zu sein. Nur 
wäre auch in solch einem Fall reiner Halluzination weiterhin eine Hintergrundwahrneh-
mung gegeben, die mit dem Erkennen der Halluzination sich nicht mit-auflöst. Ich meine 
der Weg, die Wiese, die Bäume, die Dunkelheit etc., kurz: Die gesamte Situation, welche 
als Kontext bzw. eben als Horizont der Halluzination gegeben war, bleibt trotz der Kor-
rektur in seiner Geltung weiterhin bestehen. Auch solch reine Halluzinationen sind in 
diesem Sinne weiterhin in die aktuelle Wachwahrnehmung hineinprojiziert – während 
der Traum doch in seinem eigenen Geltungsbereich erscheint.

201	 Hierin liegt auch das eigentliche Problem, wenn Autor:innen wie Windt meinen, 
der Traum sei eine »immersive spatiotemporal hallucination« (Jennifer M. Windt: Drea-
ming. A Conceptual Framework for Philosophy of Mind and Empirical Research, 2015, S. 515). 
Mit solchen Behauptungen verlassen sie jedenfalls die Basis einer phänomenologischen 
Deskription und unterstellen stattdessen dem Traum ein Merkmal, welches nicht erfah-
ren bzw. nicht erinnert wird. Denn weder erlebt man während des Traums die aktu-
elle Erfahrung als eine Halluzination oder Illusion, noch wertet man nach dem Erwa-
chen das soeben Erlebte als eine in die Wachwelt hineinprojizierte und dann korrigierte 
Sinnestäuschung. Dies ist allein deswegen nicht der Fall, weil mir weder im Traum die 
Wachwelt unmittelbar gegeben ist noch in der Wachwelt der Traum. Wie es bei Margaret 
Macdonald (wenn auch mit einer gewissen positivistisch-sprachanalytischen Akzentu-
ierung) heißt: »When a dreamer wakes, his dream vanishes and its contents cannot, the-
refore, be checked for they no longer exist in any context for comparison. They may be 
remembered but not corrected. Dreams are thus incorrigible by waking experience. Since 
they are [also] not corrigible by dream experience it seems to follow that they are totally 
incorrigible. But, again, what rather seems true is that dreams are neither corrigible nor 
incorrigible; the notion of corrigibility cannot significantly be applied to dreams. They 
neither conform nor fail to conform to criteria of physical reality« (Macdonald, Margaret: 
»Sleeping and Waking«; in: Charles E.M. Dunlop, Philosopical Essays on Dreaming, 1977, 
S. 70). Obzwar ich zustimmen würde, dass einzelne Wahrnehmungen des Traums durch 
das Erwachen in das Wachleben nicht korrigiert, sowie auch der Traum keine einzelnen 
Wahrnehmungen der Wachwelt korrigiert und deswegen die Rede vom Traum als einer 
Halluzination oder Illusion inadäquat ist, entgeht doch auch Macdonald ein wesentlicher 
Punkt. Denn eine Korrektur findet sehr wohl statt. Es handelt sich hierbei nicht um Ein-
zelnes, sondern um das Ganze: Mit dem Erwachen wird nämlich der gesamte Wahrneh-



	 154	 Propädeutik

Geltungsunterschied gegeben, insofern nämlich der Wahrnehmungshorizont 
von jenen geträumten Dächern sich radikal von dem des aktuell wahrgenom-
menen Bettes unterscheidet. Hierin liegt nun der wesentliche Unterschied zu 
jeglicher Illusion und Halluzination, welche in einem bestimmten Wahrneh-
mungskontext der Wachwelt eingebettet bleiben: Das Traumgeschehen hat 
seine eigene Mundanität, wird gänzlich in seiner eigenen Welt erlebt. Träu-
men meint daher in der Tat ein eigenständiges »In-der-Welt-sein« (Ta240).202

Solcherart können wir jedenfalls bei einer phänomenologisch genaueren 
Betrachtung der Erinnerung unterschiedliche Erfahrungsmodalitäten in 
ihrer Eigenart und Ausprägung beschreiben. Als eine Art Zusammenfassung 
der bisherigen Ausführung könnte man in knappen Worten sagen: Ich erin-
nere mich an Erfahrungen, die ich als ›wirklich‹ erlebt (bzw. damals als solche 
gewertet) habe; ich entsinne mich aber auch Erfahrungen einer Wachwelt, die 
von bewussten Phantasievorstellungen begleitet waren; wie ich mich auch 
an Erfahrungen erinnere, die ich zunächst als ›wirkliche‹ aufgefasst habe, 
die sich jedoch später als Halluzinationen oder Illusionen herausstellten; und 
schließlich entsinne ich mich jener Traumerfahrungen, die sich mir in der 
Geltung als ›real‹ und in einem völlig eigenständigen Horizont präsentiert 
haben und doch in ihrer erlebten Welthaftigkeit nach dem Erwachen ent-
schwunden sind.203 Abgesehen davon kann ich mich aber auch an eine ferne 

mungs- bzw. Erfahrungshorizont ›korrigiert‹ bzw. gar annulliert, indem man eben sagt, 
dass der soeben erlebte Traum als Ganzes nur ›Schaum‹ gewesen sei und dass dieses Bett, 
dieses Zimmer, diese ganze Wachwelt und meine Persönlichkeit in dieser Welt usw. die 
eigentliche und richtige Welt sei. Auch wenn man die Bewertung von ›eigentlich‹ und 
›richtig‹ weglässt bzw. einklammert, muss man doch zumindest festhalten, dass in der 
Erfahrung eine selbstverständliche Aufhebung jenes Horizontes stattfindet, in dem der 
Traum möglich war – was eben gleichzeitig sagt, dass wir es mit zwei unterschiedlichen 
Erfahrungskontexten zu tun haben.

202	 Inwiefern hier von einer »Traumwelt« die Rede sein kann, wird in einem späteren 
Kapitel ausführlich Thema sein (:246).

203	 Man könnte, entgegen unserem ersten Versuch einer deskriptiven Unterschei-
dung, freilich daran festhalten, dass man es im Grunde doch nur mit einem einzigen 
Unterschied zu tun hat, nämlich einerseits mit der ›wirklichen‹ Erfahrung bzw. Wahr-
nehmung und anderseits mit unterschiedlichen Modalitäten der ›Einbildung‹, zu der 
eben auch der Traum gehört. Wir werden uns noch genauer damit auseinandersetzen, 
wieso wir daran festhalten wollen, dass es sich beim Traum – phänomenologisch gese-
hen – nicht um eine Einbildung (zumindest nicht im herkömmlichen Sinne eines Phan-
tasierens) sondern um eine eigene Welterfahrung handelt. An dieser Stelle sei nur so 
viel gesagt: Selbst wenn man den Traum als einen reinen Akt der Einbildung verste-
hen möchte, wird man doch zumindest eingestehen müssen, dass der Träumende von 
solch einem Phantasieren nichts weiß, sondern dies ihm erst später nach dem Erwachen 
(zu Recht oder zu Unrecht) unterstellt wird (:239 ff.). Anderseits könnte man auch sagen, 



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 155

Vergangenheit erinnern, an die frühe Kindheit, wo mir solche Unterschiede 
in der Erfahrung überhaupt nicht klar, wenn man so möchte, noch nicht 
erlernt waren (– was mir zumindest die Spekulation offen lässt, dass es sich 
auch hätte anders entwickeln können). All das ist mir aus dem Residuum 
bisherigen Erlebens gegeben. Was hingegen die theoretischen Annahmen 
betrifft, dass es womöglich in einer früheren Zeit der Geschichte prinzipiell 
(also auch im Leben der Erwachsenen) keine solchen Unterscheidungen gab, 
dass sich nämlich diese Differenzierungen (als Ein- und Abgrenzungen des 
an sich einzigen ›Lebensstroms‹) erst später durch kulturell-diskursive Ent-
wicklungen in unseren Wahrnehmungsweisen konditioniert haben, so müs-
sen solche Annahmen – zumindest aus einer phänomenologischen Betrach-
tung – zunächst als eine Form des spekulativen Urteilens, genauer als ein 
historisch-objektivierendes Wissen angesehen werden. Als solches Wissen 

dass man, wenn man glaubt, sich gerade in der ›Wirklichkeit‹ der Wachwelt zu befinden, 
nichts von seinen Einbildungen weiß. Ohne damit gleich ein völliger Idealist zu werden, 
wird man recht leicht einsehen, dass auch jene Wahrnehmung, die man in aller Naivität 
als »reine Wirklichkeit« bezeichnen wollte, durch mehrfache Einbildungen zu Stande 
kommt. Wenn ich etwa auf diese Tasse blicke, wie sie ›wirklich‹ und gegenwärtig vor 
mir steht – was sehe ich dann? Ich sehe eine ›Tasse‹, d. h. ich identifiziere dieses Ding 
als etwas. Diese Als-Struktur ist nicht im Ding selbst, sondern sie muss durch die Einbil-
dung im Sinne einer Sinnstiftung – oder hermeneutisch gesprochen durch ein »umsich-
tig verstehendes Auslegen« (Sz 148 ff.) – zuallererst gebildet werden. Erst dadurch erweist 
sich die bloße Hyle als eine ›Tasse‹. Zwar würde auch ein Tier dieses Ding sehen und 
diesem, vielleicht wie einem Stein, einfach nur ausweichen, doch es würde es nicht als 
jenes ›Kulturgut‹ erkennen, geschweige denn dementsprechend damit umgehen. Mit der 
Identifizierung hängt also auch ein Wissen über die Funktion der Tasse zusammen, wie 
man diese handhaben kann. Die Tasse kann jedoch auch jede Menge weitere Bedeutun-
gen erhalten, die keineswegs mit ihrer Funktion zusammenhängen. Es kann etwa eine 
besonders wertvolle Porzellantasse sein, oder meine Lieblingstasse, deren Benutzung bei 
mir immer ein Gefühl der Vertrautheit einstimmt, usw. Selbst wenn ich nun in der Lage 
wäre, alle diese Einbildungen, die ich der Erscheinung zuschreibe – so wie es bei Husserl 
heißt – »abzubauen« (Hua8, 312, Hua37, 287), um allein die nackte Wahrnehmung von die-
sem Ding freizulegen, bleiben immer noch eine Reihe weiterer Einbildungen. Alles, was 
ich über die Beschaffenheit und Materialität weiß, ist ebenfalls nicht der reinen Wahr-
nehmung entnehmbar, sondern ist ein Zusatz, welcher der Erscheinung zugesetzt wird. 
Im Grunde betrifft dies selbst die Form. Denn was ich da sehe, ist mir immer einseitig 
gegeben, ich sehe die Tasse immer nur von einer Seite, aber bilde mir (aufgrund einer 
vorwegnehmenden Gewohnheit) ein, dass sie ›in Wirklichkeit‹ vielseitig bzw. vieldimen-
sional ist. Ich bilde die Rückseite der Tasse in sie hinein, obwohl sie im Grunde nur von 
vorne zu sehen ist (vgl. Hua6, 160 ff.). Kurzum: Man könnte mit gleichem Recht meinen: 
Es gibt keine Wahrnehmung – ob nun in der Wach- oder Traumwelt – ohne Einbildung. 
Oder gar: Es gibt nur Einbildung. Das wollen wir jedoch nicht sagen, weil es schlichtweg 
nicht unsere Erfahrung ist. Wir haben nun mal die Überzeugung von Differenzen und 
müssen sehen, wie diese zu Stande kommen.



	 156	 Propädeutik

sind sie zwar, zumindest dem Anspruch nach, keine Phantasien, da es sich 
hier (im Gegensatz zum Fingieren) um die (wissenschaftliche) Absicht und 
Anstrengung handelt, (im besten Falle) nachvollziehen zu wollen, wie in einer 
früheren Zeit ›tatsächlich‹ erlebt und gedacht wurde; und doch sind solche 
Aussagen über die Geschichte des Denkens bzw. über die Geschichte der 
Wahrnehmung, der Kultur, Kunst usw. ein mehrfach vermitteltes Urteil. Der 
›Gegenstand‹ des Urteils wurde selbst nicht miterlebt und man hat letztlich 
nur spekulative Annahmen, die je nach Kriterium mehr oder weniger plausi-
bel erscheinen. All diese historischen Annahmen – deren scheinbare ›Objek-
tivität‹ jedenfalls durch vielerlei ›subjektive‹ Voraussetzungen und Motive 
konstituiert sind – haben ihrerseits nur Wahrheit, insofern sie in einer Gegen-
wart Geltung finden. Sie finden Geltung, indem etwa das Verfahren einer 
historischen Arbeit (im besten Falle: verstehend und somit nachvollziehend) 
anerkannt oder diese gar aufgrund einer bestimmten Autorität schlichtweg 
unhinterfragt akzeptiert werden. In einer rein phänomenologischen Heran-
gehensweise bleibt jedenfalls solch theoretisches Wissen, zumindest in sei-
ner scheinbar unhinterfragbaren Objektivität, eingeklammert, es hat jene 
selbstverständliche Geltung nicht, insofern es darum geht, den Traum in der 
erlebten Erfahrung und nicht in spekulativen Annahmen zu ergründen. Frei-
lich bedeutet Einklammerung weiterhin keine Negation, d. h. es werden diese 
Theorien und Erzählungen nicht an sich angezweifelt, so wie auch nicht die 
Geschichtlichkeit (selbst die der Phänomenologie) bestritten wird, sondern 
sie werden zugunsten einer Einkehr in die Epoché außer Acht gelassen. Sie 
können aus einer rein phänomenologischen Perspektive freilich auch wie-
der Thema werden, so wie überhaupt betrachtet werden kann, wie sich der 
Glaube an die Gültigkeit solcher Theorien oder Erzählungen konstituiert und 
wie diese in ihrer Selbstverständlichkeit funktionieren, obwohl sie als theore-
tische Suppositionen oder ›Fremdberichte‹ nicht eigens erfahren und auch nur 
in den seltensten Fällen in ihrer Urteilsbegründung tatsächlich nachvollzogen 
wurden. Jedenfalls erlaubt uns die Phänomenologie die Auseinandersetzung 
mit historischem Wissen (jenseits der Frage seiner Plausibilität) zunächst 
gänzlich außer Kraft zu setzten, um die aktuell erlebte bzw. erinnerte Diffe-
renz zwischen Traum- und Wachwelt selbst zum Phänomen der Betrachtung 
werden zu lassen. Das heißt: Mag sein, dass es diese Differenz nicht immer 
gab und dass sie sich historisch entwickelt hat, und mag sein, dass allein die 
Möglichkeit einer andersartigen historischen Entwicklung mich unweiger-
lich in tiefstes Staunen versetzt. Es ändert zunächst doch nichts an der mir 
(scheinbar) aktuell gegebenen Evidenz, dass es nämlich (Kraft meiner Erinne-
rung als einer Gewissheit des aktualen Erlebens) völlig klar zu sein scheint, 
dass ich gestern Nacht geträumt hatte und jetzt nicht. Diese Gewissheit löst 



	 Zur phänomenologischen Herangehensweise	 157

sich durch historisches Wissen bzw. historistische Empathie nicht auf. Ich 
finde diese Differenz weiterhin in der mir gegebenen Erinnerung, sodass ich 
mir weiterhin in aller Selbstverständlichkeit gewiss bin: Das Fliegen über 
die Dächer Wiens war geträumt, hingegen das Treffen mit der Freundin am 
gestrigen Tag in der Grünbergerstraße nicht. Aufgrund dessen gibt sich mir 
zugleich die Erwartungshaltung, dass ich auch heute Nacht wieder träumen 
könnte und dass ich während des Traums von diesem aufgesogen nichts von 
einer Wachwelt wissen werde, sondern diese Differenz sich vielmehr erst 
wieder beim Erwachen einstellen wird. Es liegt also gegenwärtig eine (zwar 
durch die historisch-kritische Betrachtung problematisierbare und doch wei-
terhin) selbstverständlich gegebene Gewissheit vor, die sich zumal in einer 
vorgerichteten Antizipation bzw. in einer – um mit Husserl zu sprechen – 
»Erwartungsgewißheit« ausdrückt (Hua9, 134 f.; vgl. Hua4, 62). Und ich kann 
auch davon ausgehen, dass die mir solcherart gegebene Unterscheidung zwi-
schen einer geträumten und einer wach-erlebten Erfahrung keine ›private 
Meinung‹ darstellt, sondern (aus welchen Gründen auch immer) in einer von 
mir geteilten Lebenswelt eine allgemein nachvollziehbare Differenz, ein endo-
xon darstellt. Kurzum: Die Differenz zwischen einer erinnerten Traum- und 
Wachwelt oder sagen wir besser: zwischen einer Traumwelt- und Alltags-
welt-Erfahrung scheint aktuell völlig evident zu sein. Ich sage dabei weiter-
hin ›aktuell‹, weil die Differenz mir eben nur in der Wachsphäre204 erscheint 
und ich im Traum von ihr nichts wusste oder mich zumindest an solch ein 
›Traumwissen‹ nicht erinnern kann.

Nun müsste die Phänomenologie in der Lage sein, diese in solcher Gewissheit 
erscheinende Differenz einzuklammern, d. h. sie müsste durch die Außerkraft-
setzung die Differenz selbst zum Phänomen werden lassen, um solcherart aus 
der Aktualität der erlebten Erfahrung klären zu können, woher eigentlich 
die Gewissheit dieser Unterscheidung rührt. Oder anders gesagt: Jene Diffe-
renz(ierung), welche den Traum als Traum markiert, darf dem phänomeno-
logischen Anspruch nach nicht ein hypothetisch-theoretische Annahme sein, 
sondern muss sich in der Erfahrung selbst ausweisen lassen. Wir können 
diese Ausweisung in der Tat vornehmen, und zwar an zwei Erfahrungs-›mo-
menten‹ bzw. -übergängen: Einerseits am Moment des Erwachens, welches 
sich als ein augenblicklicher Bruch ereignet und uns mit einem Schlag in die 

204	 Mit »Wachsphäre«, dies am Rande erwähnt, verwende ich einen Begriff Husserls, 
den er an einer Stelle seiner Manuskripte zur Problematisierung des Wachbewusstsein 
verwendet. Er versteht unter der »Wachsphäre« die Kontinuität von Wachwahrnehmun-
gen, die – trotz der Unterbrechungen (Schlaf) – als ein und derselbe Erfahrungsbereich 
gelten und von dem das wache »Ich« stets umgeben ist (Hua42, 47 f.). 



	 158	 Propädeutik

diurnale Sphäre des Wach-seins befördert und dabei sogleich einen erleb-
ten Unterschied zum Traum markiert. Anderseits ereignet sich die Differenz 
im Phänomen des Einschlafens, des langsamen Absorbiertwerdens in einen 
Traum, und zwar derart, dass sich dabei die Differenzierung gleichsam auf-
gibt und nur noch den Traum gelten lässt. Beide Male gründet die Differenz 
also auf einem Ereignis: im Falle des Erwachens auf das plötzliche Sich-ent-
ziehen des Traums und beim Einschlafen als eine sukzessive Abstandnahme 
vom Horizont der Wachwelt. Nur haben wir eben justament an diesem Punkt 
unser ›methodologisch‹ schwerwiegendes Problem, weshalb uns der Traum 
als ein Randgang oder ein »Grenzphänomen« der Phänomenologie erschei-
nen muss.205 Denn die klassische Phänomenologie scheint uns doch ein Ver-
fahren zu sein, wie wir es bereits angesprochen haben, welches sich allein 
in der Aktualität eines Wachzustandes zutragen kann und sich somit dem 
Ereignen jener Differenz und damit zugleich dem Phänomen des Traums nur 
einseitig, nur vom Wachen anzunähern vermag. Nicht nur aus Verlegenheit, 
sondern gerade aufgrund dieser Ausgangssituation, haben wir immerhin 
die Möglichkeit einer Phänomenologie der Erinnerung hervorgehoben. Im 
Modus der Erinnerung, und zwar genauer: indem wir innerhalb der Erin-
nerung Epoché üben, kann es uns doch möglich sein, jene erlebte Differenz 
und durch diese hindurch die Traumerfahrung freizulegen, nämlich so, wie 
sie sich einst gezeigt hat und wie sie gleichsam von einer aktuellen Vergegen-
wärtigung gemeint wird. Solcherart können wir über die Vermittlung der 
Erinnerung nicht die jeweils erfahrenen Inhalte der Träume, sondern zumal 
spezifische Traumphänomene wie überhaupt die Gegebenheitsweisen und 
konstitutiven Bedingungen betrachten, die es uns überhaupt erlauben, einen 
Traum in Erfahrung zu bringen. Die phänomenologische Investigation – noch 
besteht die Aufgabe darin, sich methodisch zu orientieren – könnte nun auf 
dieser Linie fortschreiten und versuchen, Kraft der Erinnerung Deskriptionen 
und Wesenserfassungen vorzunehmen. Indes scheint uns, für den Moment 
jedenfalls, eine ›unmittelbare‹ Phänomenologie des Traums ausgeschlossen 
zu sein. Während ich beispielsweise die Beschreibung eines aktuell und ori-
ginär wahrgenommenen Tisches vornehmen kann – etwa seine Gegeben-
heitsweisen, wie er etwa trotz seiner verdeckten Seiten als ein und derselbe 
Tisch gemeint ist und dabei auf einer tieferen Ebene ich selbst noch die Art 
und Weisen des Intendierens (als Akte) und schließlich auch das Ich als Träger 

205	 Zur Erörterung der Formulierung »Grenzphänomene der Phänomenologie« siehe 
die Einleitung von Rochus Sowa und Thomas Vongehrin, die neben Husserl auch auf 
Fink verweisen (Hua42, XIX). Dass in diesem Band der Husserliana (wenn auch nicht der 
Traum so doch) der Schlaf, das Einschlafen und das Erwachen eine zentrale Rolle spielen, 
ist gemäß dieser Formulierung naheliegend.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 159

und zugleich ›Reflektor‹ des intentionalen ›Bewusstseins‹ freilegen, thema-
tisieren, beschreiben und diese Beschreibungen (in Form der geschriebenen 
Schrift oder etwa einer Audioaufzeichnung) sprachlich festhalten kann – 
scheint solch ein Verfahren im Bezug auf den geträumten Tisch aus mehrer-
lei Gründen nicht möglich zu sein. Die Unmöglichkeit einer unmittelbaren 
Einsicht in das oneirische Ereignen ergibt sich nicht nur für die klassische 
Reflexions-Phänomenologie à la Husserl, der man vorwerfen könnte, sie sei zu 
trocken für solch ekstatische Seinsweisen, wie es der Traum nun mal ist. Die 
Schwierigkeit liegt doch auch auf Seiten der Traumerfahrung selbst, die von 
einer bestimmten Qualität der Abwesenheit begleitet wird. Wie bereits aus-
geführt, scheint uns im Traum (d. h. während wir träumen) schlichtweg die 
nötige Wachsamkeit für eine phänomenologische Sichtung, Freilegung und 
deskriptive Einsicht zu fehlen. Freilich soll dies nicht bedeuten, wir hatten 
auch dies angesprochen, dass es im Traum überhaupt keine Form von Wach-
heit gäbe. Ohne eine – sei es auch eine minimale – Wachsamkeit könnte sich 
Erfahrung überhaupt nicht zutragen. Nur befindet sich solche Awareness im 
Traum gewissermaßen in einem schwächeren bzw. flüchtigen Modus. Dies 
ist kein Manko, sondern ein besonderes Merkmal des Traumerlebens. Gerade 
dadurch erhält das oneirische Geschehen jenen bezeichnenden Widerfahr-
nischarakter. Wie Heidegger (in Auseinandersetzung mit Pindar) schreibt, 
zeichnet sich der Traum durch eine paradoxe »Abwesung« aus, nämlich eine 
Abwesung, in der zugleich »Erscheinendes anwest« (GA52, 117). 

3.  Pforten zu einer Phänomenologie des Traums

A)  Erinnerung

Das zuletzt Gesagte zusammenfassend können wir behaupten, dass die phä-
nomenologische Einstellung qua Epoché in Bezug auf das Phänomen des 
(erinnerten) Traums zwar den Vorzug hat, dass es dem Phänomen durch keine 
voreiligen und vorbelasteten Urteile Gewalt antut und gerade aufgrund sol-
cher Vorsicht in seiner deskriptiven Herangehensweise noch am ehesten in der 
Lage ist, sich dem scheuen Phänomen des Traumes anzunähern. Aber ande-
rerseits war einzusehen, dass gewissermaßen die Bedingung der Möglichkeit 
für die Phänomenologie verschwindet, sobald sich der Traum aktuell ereignet. 
Der übliche Schlaftraum scheint dort zu beginnen, wo das wachsame, auf-
merkende und zumal selbstreflexive ›Ich‹ – ohne sein eigenes Zutun – im 
Prozess des Einschlafens paralysiert, oder zumindest geschwächt, gedämpft 



	 160	 Propädeutik

wird.206 Es gibt zwar auch während der oneirischen Erfahrung eine Form 
der Wachsamkeit, doch diese scheint nicht ausreichend bzw. nicht geeignet 
zu sein, um währenddessen eine involviert-reflexive Investigation, wie es 
die Phänomenologie sein möchte, vorzunehmen. Die bisherigen ›methodi-
schen‹ Überlegungen und Einübungen schienen daher sagen zu wollen, dass 
eine unmittelbare Phänomenologie des Traums als eine leibhafte Originarität 
unmöglich ist und dass man stattdessen, wie oben bereits im Ansatz begon-
nen, zu einer Phänomenologie des erinnerten Traums umdisponieren muss, um 
sich über das Residuum der Erinnerung das Traumgeschehen zu vergegen-
wärtigen. Man müsste demnach in der phänomenologischen Einstellung ver-
weilend den Zugang durch die Reminiszenz suchen, indem man im Modus 
der Erinnerung, soweit sie es zulässt, einst erlebte Traumerfahrungen repro-
duziert, reaktualisiert, d. h. eben vergegenwärtigt, indem sie entweder ›wil-
lentlich‹ in die Gegenwart geholt werden oder sie sich (sozusagen ›von sich 
aus‹) der Gegenwart aufdrängen oder gar aufzwingen.207 Dabei kann sich, wie 
alles aktuell Abwesende, auch die Erinnerung an den Traum nur durch eine 
Art Einbildungskraft vergegenwärtigen und zwar im wort-wörtlichen Sinne 
als eine Ein- und Hineinbildung in das gegenwärtig Erlebte. Wie auch im 
Wort ›Vergegenwärtigung‹ zum Ausdruck kommt, verweist solche Einbildung 
bzw. Einbindung nicht nur immer schon auf die Gegenwart, sondern kann 
im Grunde nur in dieser stattfinden. Erinnerung spielt sich in der Spann-
weite und Gerichtetheit einer Gegenwart ab. Dies meint, dass das Erinnerte 
(zwar selbst nicht mehr aktuell und doch) im Jetztfluss – gleichsam wie durch 
einen Wahrnehmungsschleier (vgl. Hua10, 48) – zu einer erlebten Erscheinung 
wird. Zwar wird das Erinnerte (nicht zuletzt auch aufgrund der perzeptiven 
Schwäche seines Erscheinens) mehr oder weniger bewusst von der ›origi-

206	 Die Rede ist, auch wenn nicht immer explizit benannt, vom ›üblichen‹ Schlaf-
traum. Inwieweit diese Deskriptionen angesichts der Möglichkeit von unterschiedlichen 
Graden an Luzidität im Traum weiterhin zutreffend sein können, wird sich an gegebener 
Stelle noch herausstellen müssen. 

207	 Damit müssen wir in der Beschreibung des Phänomens der Erinnerung über Hus-
serl hinausgehen, insofern er diese nämlich allein als einen »Bereich meiner Freiheit« 
(Hua10, 42) ansieht, den ich frei und nach Belieben durchlaufen kann. Solch eine an der 
»Leistung des Bewusstseins« orientierte Phänomenologie vernachlässigt jedenfalls, dass 
sich Erinnerungen auch ohne meinen Willen aufdrängen können und selbst wenn die 
angebliche Freiheit sich dazu entschlossen hat, diese nicht mehr erinnern zu wollen, 
können sie trotzdem weiterhin zudringlich sein und gleichsam die Vergegenwärtigung 
einfordern. Dabei muss es sich noch nicht mal um traumatische Inhalte handeln. Selbst 
Banalitäten, denken wir etwa an das Phänomen des ›Ohrwurms‹, haben diese recht 
merkwürdige Eigenschaft. Man müsste in diesem Zusammenhang vielmehr jene selte-
nen Stellen bei Husserl ausgraben und hervorheben, wo er von einer »passiven Wieder-
erinnerung« spricht (Hua17, 321 ff.).



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 161

nären‹ Wahrnehmung unterschieden und ihr Inhalt einer vergangenen Zeit 
zugeschrieben, und doch bleibt jene Erscheinung des Vergangenen zwangs-
läufig eine in der Aktualität stattfindende. Jegliche (Ver-)Gegenwärtigung 
ist eine gegenwärtig-aktuelle Modalität der Erfahrung.208 Damit die Erinne-
rung phänomenologisch thematisiert werden kann, bedarf sie ihrerseits einer 
aktuell intentionalen Aufmerksamkeit, und zwar in einem weitaus höheren 
Maße, da ihr Inhalt und die Gegebenheitsweisen ihres Erscheinens nicht jene 
Intensität leibhaft-originärer Wahrnehmungen aufweisen.

Das intentionale Erinnerungsvermögen hat es naturgemäß leichter, wie 
dies von Husserl detailliert beschrieben wurde, wenn die erlebte Zeitspanne 
zum Erinnerten kürzer ist und somit gleichsam eine stärkere Evidenz auf-
weist (vgl. Hua10, 49 ff.). Umso näher das ›Damals‹ der Erfahrung eines 
bestimmten Tisches (ob nun geträumt oder nicht) liegt, desto leichter wird 
es sein, sich an diesen zu erinnern, zumal im Detail zu erinnern und sich 
dieser Erinnerung gewiss zu sein (auch wenn diese scheinbare Gewissheit 
bei genauerer Betrachtung immer auch etwas Naives an sich hat209). Voraus-
gesetzt für die Erinnerung ist, dass es für jenen Tisch auch damals, als dieser 
noch unmittelbar gegeben war, eine Aufmerksamkeit (oder zumindest ein 
Bemerken) gegeben haben muss bzw. dass dieser Tisch (aus welchen Grün-
den auch immer) damals die Aufmerksamkeit/das Bemerken eingefordert hat. 
Man muss daher die (Husserl’schen) Beschreibungen erweitern bzw. verdeut-
lichen: Das Vergangene wird nicht nur leichter erinnert, wenn die Zeitspanne 
seit seinem Vergehen kürzer ist, sondern wenn das Vergangene im Moment 
seiner originären Erfahrung eine markante (d. h. bedeutungsvolle oder gar 

208	 Vgl. dazu Husserl (Hua23, 253, 262), der in diesem Zusammenhang auch von einem 
»Ich-kann-aktuell-auf-Altbekanntes-Zurückkommen« spricht (Hua34, 186; Siehe auch 
Hua10, 48 ff.; Hua3, 163 ff). 

	 Die (Wieder)Erinnerung ist somit ein doppelseitiges Phänomen: Einmal vergegen-
wärtigt sie eine Erfahrung, die selbst vergangen (also einst Gegenwart war, aber jetzt 
nicht mehr) ist. Indem sie jedoch vergegenwärtigt, wird anderseits eine aktuelle Impres-
sion ›erzeugt‹ und somit als Erinnerungserfahrung ein gegenwärtiges Erleben. Für eine 
ausführliche Auseinandersetzung mit Husserls phänomenologischen Untersuchungen 
zur Frage der Erinnerung siehe auch: Seong-Ha Hong: Phänomenologie der Erinnerung, 
1993.

209	 Denn Erinnertes ist gewissermaßen immer Geglaubtes, d. h. es ist der Glaube, dass 
es sich so ereignet habe, wie ich mich erinnere. Gerade umso ferner die Erinnerung liegt, 
umso größer scheint die Möglichkeit zu sein, dass sich unterschiedlich motivierte Phan-
tasien mit der Erinnerung mischen, sodass man bei kritischer Betrachtung kaum noch 
sagen könnte, was ›wirklich‹ erlebt war. Hier spielt letztlich auch die Intersubjektivität 
eine große Rolle, insofern es nämlich die Anderen sind, welche (auch ohne unbedingt 
Zeug:in gewesen zu sein) Erinnerungen stets mitformen, indem sie sie auf bestimmte 
Weise triggern, bezweifeln, korrigieren usw.



	 162	 Propädeutik

traumatische) Kennzeichnung erhalten hat, was seine Einprägung auch 
unabhängig von der zeitlichen Nähe oder Ferne forciert. Solche Einprägung 
kann sich freilich auch durch Wiederholungen und Wiederholungsmuster 
auszeichnen, sodass sich das Wiederholte bis zum gewohnheitsmäßig Gege-
benen steigert, was seine Erinnerung nicht nur erleichtert, sondern geradezu 
aufdrängt, indem sie sich als eine völlig selbstverständliche Voraussetzung 
in die aktuelle Wahrnehmung einschreibt.210 Kurzum: Das – aus welchen 
Gründen auch immer – Markante und somit Prägnante einer vergangenen 
Erfahrung wird, selbst wenn ihr ›Damals‹ in zeitlich größerer Ferne liegen 
mag, leichter erinnert werden als eine unauffällige Erfahrung näherer Ver-
gangenheit. Wir werden noch näher darauf eingehen müssen, inwiefern dies 
auch bei der Traumerinnerung eine Rolle spielt.

Doch zuvor gilt es zu verdeutlichen, dass der Erinnerung eine weitaus größere 
Relevanz zukommt. Denn eine Phänomenologie der reinen Unmittelbarkeit 
scheint uns prinzipiell nicht möglich zu sein: Ein jeglicher Versuch phänome-
nologischer Deskription, und dies gilt nun auch in Bezug auf das Wachleben, 
arbeitet im Grunde immer mit bereits Vergangenem, spielt sich mit und in 
der Erinnerung ab. Dies hängt mit dem Umstand zusammen, dass die Wahr-
nehmung selbst auf ein Reich vergangener Erfahrungen verweist, welche 
das Gegenwärtige sinnhaft konstituieren.211 So wird eine der Wahrnehmung 

210	 Ohne solche gewohnheitsmäßigen und daher selbstverständlichen Erinnerungen, 
die man mit Husserl auch als »passive Wiedererinnerungen« bezeichnen könnte (Hua17, 
320 f.), würde vieles unserer Wahrnehmung wie auch unseres Denkens sich nicht zutra-
gen können, da beides ständig durch ein Reich nicht aktuell gegebener Erinnerungen 
konstituiert wird. So weiß ich, um ein triviales Beispiel zu nehmen, dass dieses Ding vor 
mir eine Vase ist, weil ich in der Vergangenheit unzählige Vasen (in leiblicher Teilhabe) 
wahrgenommenen habe und diese Erfahrungsgewohnheit nun auch auf dieses Ding 
anwende. Ein Blick genügt und ich gehe davon aus – wie es mir die (inkorporierte) Erin-
nerung geradezu befiehlt – dass auch diese Vase eine Rückseite hat, dass sie hohl ist, dass 
sie in der Lage sein wird, Flüssigkeit aufzubewahren usw. Ohne diese vorausgehende 
Zuschreibung einer passiven Erinnerung könnte ich dieses Ding niemals (und obendrein 
in jener völligen Selbstverständlichkeit) als Vase erkennen uns als solche handhaben.

211	 Konstituieren bedeutet hier, sowie auch bei Husserl, nicht konstruieren. Denn 
Konstruktion würde ja gerade meinen, dass das Wahrnehmende (Ich) im Akt des Wahr-
nehmens das Wahrgenommene erschafft. Es unterstellt somit, dass die Wahrnehmung 
eine Machenschaft und das Wahrgenommene somit machbar ist. Die Konstitution setzt 
vielmehr das Wahrnehmen voraus bzw. vollzieht sich durch es als eine den Erscheinun-
gen sinngebende Performance: Im Akt der leiblichen Teilhabe wird dem Wahrgenom-
menen eine Geltung und ein Sinn verliehen, indem dieses in einen zeitlich generierten 
Sinn-Horizont (Welt) eingebettet, d. h. in den Zusammenhang und Verweis mit anderen 
Personen, Dingen und Kontexten gestellt wird (vgl. dazu u. a. Hua19/1, 169, Hua17, 257 
und in Bezug auf die Frage, inwiefern auf genetischer Ebene das transzendentale Subjekt 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 163

gegebene Erscheinung nicht in einer Art ›Nacktheit‹ ihrer aktuellen Präsenz 
perzipiert, sondern es wird ihr immer schon und völlig selbstverständlich in 
einer ›Als-Struktur‹ begegnet, d. h., sie wird durch ein Vorurteil betrachtet, 
welches ihr ein Kleid vergangener Erlebnisse überzieht. Es erscheint mir etwa 
nicht ein indifferentes Gemenge an Farben und Gestalt, sondern ich nehme 
diese Erscheinung – und zwar vorweg – als etwas Konkretes wahr, als einen 
Tisch, als eine Vase, als einen Computer usw. und beziehe mich damit auf die 
Expertise vergangener (leiblich inkorporierter) Erfahrungen und Urteile. Die 
Erinnerung im Sinne der Retention spielt zumal auch für die unmittelbare 
Konstitution einer Wahrnehmung als einer dauerhaft-einheitlichen Erschei-
nung eine entscheidende Rolle. Nehmen wir ein Beispiel: Wenn ich meine 
Aufmerksamkeit auf diese Vase, die vor mir auf dem Tisch steht, richte und 
dabei gleichsam die Gerichtetheit und ihren phänomenalen ›Inhalt‹ achtsam 
betrachte, dann bemerke ich, dass ich (meinem Blickwinkel verschuldet) im 
Grunde nur eine Seite der Vase sehe. Würde ich allein bei dieser aktuellen 
Perzeption bleiben, d. h. allein bei dem, was mir in der reinen Gegenwart 
zugänglich ist, wüsste ich nicht zu sagen, ob die Vase überhaupt eine andere 
Seite hat. Wenn ich nun meine Position im Raum verändere, d. h. wenn sich 
mein Blickwinkel verändert und die Vase nun aus einer anderen Perspek-
tive betrachtet wird, dann verschwindet das zuvor Gesehene nicht, sondern 
wird in der Retention beibehalten. Das Beibehaltene fließt als frische Erin-
nerung in die aktuelle Impression mit hinein, sodass mir – obwohl ich streng 
genommen weiterhin nur eine Seite, immer nur einen Aspekt, nur einen Aus-
schnitt vernehme – Dank der Retention dennoch eine raum-zeitliche Ein-
heit erscheint, ein dauerhafter, vielseitig-voluminöser Gegenstand, nämlich 
diese Vase.212 Obzwar sich also meine Wahrnehmung naturgemäß in Bewe-
gung und Veränderung befindet, gehe ich mit diesem Strom nicht einfach 

sich selbst mitkonstituiert: Hua13, 429; Hua15, 284, 367, 546; siehe ferner Ludwig Land-
grebe: »Reflexionen zu Husserls Konstitutionslehre«, in: Tijdschrift voor filosofie 3, 1974, 
S. 466–482; Robert Sokolowski: The Formation of Husserl's Concept of Constitution, 1964; Dan 
Zahavai: Husserl's Phenomenology, 2003, S. 68–72; sowie Elisabeth Ströker: »Intentionali-
tät und Konstitution«, in: Elisabeth Ströker: Phänomenologische Studien, 1987, S. 54–74.)

212	 Um das Gemeinte mit einem anderen Beispiel zu veranschaulichen: Wir lesen 
nicht (nur) Wort für Wort, sondern immer auch die Einheit des gesamten Satzes, indem 
wir, sobald wir das erste Wort des Satzes ›entziffert‹ haben, diesen und alle weiteren 
Wörter in der frischen Erinnerung beibehaltend weiterlesen, bis schließlich am Schluss 
des Satzes das Ganze als eine abgeschlossene Einheit – als ein »Aktkontinuum« (Hua10, 
23) – gegeben ist und dadurch der Satz (im besten Falle) auch einen Sinn ergibt. Nur weil 
unsere Wahrnehmung das soeben Wahrgenommene retentional beibehält, ist uns dies 
möglich. Oder nehmen wir etwa Husserls Lieblingsbeispiel: die Melodie. Würde man 
beim nächsten Ton den Vorherigen schon vergessen haben, hätte man zwar eine Abfolge 
von Tönen, doch es wäre unmöglich, am Ende die ganze Melodie als solche ›im Ohr‹ zu 



	 164	 Propädeutik

Moment für Moment mit, sodass das jeweils Vorherige verloren und verges-
sen wäre. Sondern ich erinnere mich an das Noch-soeben-Wahrgenommene, 
nehme diese frische Erinnerung mit in die nächste Impression, bilde sie in 
die nächste Impression hinein. So ist es mir trotz der einseitigen, unbeständi-
gen, stets neuen, unterschiedlichen und dabei unaufhörlich in die Vergangen-
heit absinkenden Sinneseindrücke (die gewiss nie auf einen Sinn beschränkt, 
sondern stets intersensorische Eindrücke sind) dennoch möglich, Kraft der 
Retention quasi-dauerhafte Gegenstände in einer Quasi-Unmittelbarkeit zu 
vernehmen (vgl. Hua6, 160 ff.; Hua10, 48 ff).

Die Relevanz solch retentionaler Erinnerung steigert sich um ein Weiteres, 
wenn ich nun nicht allein bei der erlebten Erfahrung der Vase stehen bleibe, 
sondern mich zumal der Phänomenologie bemühe, nämlich in einem wei-
teren Schritt zu einer Deskription derselben übergehe. Denn sobald ich das 
Wahrgenommene (in seinem Wahrnehmungsprozess) beschreiben und die 
Beschreibung zudem aufschreiben möchte, muss ich notwendigerweise von 
der impressionalen Quasi-Aktualität der Vase absehen, d. h. ich muss mich 
schlichtweg von der Vase abwenden und den Blick dem Bildschirm des Com-
puters zuwenden. Die Vase erscheint nun als Ganzes nicht mehr im Wahr-
nehmungsfeld, sie ist als solche nicht mehr sichtbar, nicht gegenwärtig, sinkt 
in die einbehaltene Erinnerung hinab, sodass ich von einer (zwar weiterhin 
recht frischen und doch abgesunkenen) Erinnerung her in die Tastatur tip-
pend die gemeinte Vase beschreibe: etwa als die mir bekannte Porzellanvase, 
im Dipylonstil bemalt, neuerlich mit einem Riss am unteren Ende usw. Dieser 
Vorgang einer (zunächst einfachen) Beschreibung ist daher seinerseits kein 
unmittelbarer, sondern ein durch die Erinnerung vermittelter, vorgestellter. 
Er hat nur insofern den Schein der ›Unmittelbarkeit, als dass ich immer wie-
der die Möglichkeit habe, auf die aktuelle Wahrnehmung dieser Vase, welche 
selbst weiterhin retentional strukturiert bleibt, zurückzugehen. Die Möglich-
keit solch eines ständigen Rückgangs erlaubt die (ohnehin frische) Erinnerung 
immer wieder zu aktualisieren. In solcher Quasi-Unmittelbarkeit einer sich 
frisch haltenden Vergegenwärtigung können nun unterschiedliche Aspekte 
der Perzeption dieser Vase – welche freilich immer in die eine, ganzheitliche 
Perzeption eingebettet bleiben – in Betracht gezogen und beschrieben wer-
den: Wie etwa ihre Beschaffenheit, Farbe, Form, Härte, Geruch, die Ästhetik 
ihrer Bemalung, die geschichtliche Bedeutung des Stils, aber auch die biogra-
phische Bedeutung für einen selbst; ich kann ferner beschreiben, wie die Vase 
in all dem immer schon als eine Einheit apperzipiert ist, also trotz aller senso-

haben. Erst durch das retentionale Beibehalten nichtaktueller und doch mitfungierender 
Geltungssynthesen können die Tonabfolgen als eine Melodie erklingen.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 165

rischen Veränderungen und perspektivisch-intentionalen Begrenzungen sich 
konstant durchzuhalten vermag; ferner aber auch, wie sich dieser konkrete 
›Gegenstand‹ in einem Verweisungszusammenhang mit anderen Gegenstän-
den befindet, beispielsweise den Aufbewahrungsort für diverse Pflanzen 
darstellt und dabei nicht nur Ort, sondern selbst neben diesem Arbeitstisch 
verortet ist, hier seinen Platz hat und gemeinsam mit dem Tisch, an dem 
ich sitze, die räumliche Wahrnehmung des ›übrigen‹ Zimmers abstimmt und 
zugleich im Wahrnehmungs-Umfeld des Zimmers bestimmt ist. Ich kann aber 
auch auf einer ›tieferen‹ Ebene ansetzen, indem ich das Wahrgenommene 
einklammere und in Betracht ziehe, durch welche Bedingungen die Wahr-
nehmung selbst konstituiert ist, z. B. wie eine gleichbleibende (Lebens-)Welt 
sowohl als Horizont wie auch als sinnhafter Kontext vorausgesetzt wird; oder 
wie von einem leiblichen (Da-)Sein her wahrgenommen wird, welches offen 
und zur Welt ausgerichtet ist, dabei einerseits eine stabil anmutende Pers-
pektive bzw. ein Orientierungszentrum bedeutetet, anderseits jedoch selbst 
seine Position ständig verändert und durch die jeweilige Positionierung sich 
selbst und die Gegenstände anders wahrnimmt. Ich kann indes die leibliche 
Beweglichkeit, etwa die ständige Bewegung der Augen, die ständige Bewe-
gung tastender Hände etc., kurzum das kinästhetische Erleben als solches 
beschreiben, welches mir Räumlichkeit, räumliche Umgebung und somit eine 
räumliche Gestalt erscheinen lässt.213 Ferner kann ich genauer in Betracht 
ziehen, wie oben bereits angedeutet, dass in meiner Wahrnehmung gewisse 
qualitative Voraussetzungen mitspielen, dass ich etwa eine bereits erlebte, 
erlernte und gefestigte Vorstellung der Farbe Rot habe, eine Vorstellung von 
Härte, von Wärme, aber auch eine praktisch eingeübte Vorstellung davon, 
wie bestimmte Gegenstände zu verwenden sind, was für eine Bewandtnis es 
damit hat, was mir wiederum vorgibt, wie und als was ich den Gegenstand 
identifiziere.214 Nun kann ich aber auch überhaupt die Fähigkeit und den Voll-
zug des Identifizierens betrachten, nicht nur der Identifizierung von Wahr-
nehmungsgegenständen, von anderen Menschen, sondern wie ich mich dabei 
selbst immer schon als ein vom Identifizierten Verschiedenes glaube, als ein 
›Ich‹ der Wahrnehmung, als eine Person setze.

213	 Siehe dazu Husserl, der unter »Kinästhese« jene Wahrnehmungen beschreibt, 
die aufgrund sich bewegender Körperteile oder Wahrnehmungsorgane entstehen (vgl. 
Hua16, 154 ff). Da sich der Leib jedoch stets in Bewegung befindet und da wir letztlich 
immer mit dem ganzen Leib perzipieren, müsste man sagen, dass alle Wahrnehmung 
kinästhetisch ist. Dies gilt, wie sich noch herausstellen sollte, selbst für den Traum (siehe 
Kap. IV.8–10).

214	 Vgl. dazu Heideggers Analyse zu Bewandtnis und Bedeutsamkeit, insbesondere 
seine »Zeuganalyse« (SZ 83 ff).



	 166	 Propädeutik

Ohne nun alle Möglichkeiten einer Phänomenologie der Wahrnehmung 
an dieser Stelle aufzählen zu müssen, kann kurzum gesagt werden, dass ich 
nicht nur die natürliche Wahrnehmung der Vase, sondern auch all die ›trans
zendentalen‹ Aspekte betrachten und deskribieren kann, die zwar in der Per-
zeption der Vase zunächst nicht sichtbar sind, doch ihre Wahrnehmung (mit)
konstituieren und gewissermaßen zuallererst ermöglichen. Bei all diesen 
Betrachtungen und Analysen beziehe ich mich jedenfalls auf das aktuelle 
Erleben in seiner Quasi-Unmittelbarkeit, indem ich jedes Mal vom Bildschirm 
absehe, wieder auf die originär aktuelle Wahrnehmung der erlebten Vase, 
sowie auf die Weisen und (Prä-)Supposition jener Wahrnehmung achte und 
dabei selbst noch die Voraussetzungen des Wahrnehmenden berücksichtige 
und all diese Einsichten – in der unmittelbaren Erinnerung – beibehaltend 
erneut in den Bildschirm blicke und via Betätigung der Tastatur Deskriptio-
nen aus der vergegenwärtigenden Betrachtung ausbuchstabiere.215

Diese Art von quasi-unmittelbarer Erinnerung bzw. einer unmittelbaren 
Aktualisierung der Erinnerung durch Rückgang auf die originär-aktuelle 
Wahrnehmung und die sie konstituierenden Dispositive, und damit komme 
ich nun wieder zum eigentlichen Problem zurück, scheinen mir in Bezug auf 
die Traumerfahrung völlig zu fehlen. Wie bereits erwähnt ist der Rückgang auf 
das (Quasi-)Unmittelbare der Traumerfahrung für ein in der Wachwelt befind-
liches Dasein, welches hier – wenn man so möchte – das eigentliche Subjekt 
der phänomenologischen Untersuchung darstellt, unmöglich: Das Einschlafen 
tilgt den Aufenthalt in der Wachsphäre sowie ein hoher Grad an Wachheit den 
Schlaftraum beendet, was das Erwachen aus dem Traum bedeuten würde. Auf-
grund der fehlenden Vigilität scheint es anderseits dem oneirischen Dasein 
nicht möglich zu sein, zur erlebten Erfahrung eine gewisse involviert-distan-

215	 Freilich hat dieses ›Ausbuchstabieren‹ sein eigenes Problemfeld, nicht nur, weil 
es geradezu in einer automatisierten Tipptechnik eine Symbiose mit der Mechanik der 
Tastatur und des Softwareprogramms eingeht, die den Schreibprozess und somit den Ver-
lauf der Deskription in einem doch erheblichen Maße mitbestimmen. Sondern weil man 
spätestens jetzt, wo es sich sprachlich artikulieren möchte, von der Frage angegangen 
ist, wie und inwiefern Sprache dem Erlebten überhaupt gerecht werden kann oder ob die 
Versprachlichung nicht zwangsweise eine Verfälschung mit sich bringt bzw. ihr eigene 
Missverständnisse verursacht oder überhaupt etwas Neues, Anderes stiftet, als eingese-
hen wurde. Diese Problematik betrifft freilich nicht nur die Phänomenologie, sondern 
jede Form sprachlicher, aber auch sonstiger (etwa bildlicher, tänzerischer usw.) Versu-
che der (reflexiv-)darstellenden Artikulation. Jedenfalls greift die jeweilige Artikulation 
ihrerseits auf eine Erinnerung zurück, hat sozusagen in sich ein Gedächtnis, das in der 
phänomenologischen Beschreibung mitspricht und nicht unbedingt in einem unmittel-
baren Zusammenhang mit dem Gesichteten steht.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 167

zierte Einstellung einzunehmen, geschweige sich zur Traumerfahrung refle-
xiv-beschreibend zu verhalten. Und wenn es doch in einer Art luzidem Traum, 
dazu später mehr, möglich sein sollte, würde letztlich das Medium fehlen, 
welches erlauben könnte, die von der unmittelbaren Betrachtung gewonnenen 
Beschreibungen und Einsichten zum Traum festzuhalten, zumindest derart, 
dass sie auch in einer Wachwelt abrufbar wären. Es scheint doch ausgeschlos-
sen zu sein, dass ich weiter träume, mich in den Tiefen oneirischer Erfahrung 
befinde und zugleich ausführlich von jener Erfahrung berichte oder gar Auf-
zeichnungen für eine Wachwelt erstelle. Um von etwaigen phänomenologi-
schen Betrachtungen, die noch während der Aktualität des Traums gewon-
nen wurden, berichten zu können, müsste ich schlichtweg wieder aufwachen, 
wach-sein und würde eben von einer Wiedererinnerung her mich ihrer zu 
entsinnen versuchen. Doch diese Form der Wiedererinnerung wäre keines-
wegs eine unmittelbar-retentionale, sie könnte sich nicht immer wieder in der 
Erfahrung selbst re-aktualisieren, wie wir dies soeben am Beispiel der Per-
zeption einer Vase beschrieben haben, sondern sie wäre eine sekundäre Erin-
nerung. Ich müsste, um es mit anderen Worten zu sagen, von einer nunmehr 
abgeschlossenen Erfahrung berichten, auf deren Horizont ich keinen Zugang 
mehr habe. Denn mit dem Aufwachen ereignet sich ein (mehr oder weniger 
abrupter, doch stets radikaler) Bruch in der Erfahrungsmodalität, welcher sich 
gleichermaßen auf die Weise des Erinnerns auswirkt. Es handelt sich dement-
sprechend nicht nur um eine sekundäre Erinnerung, sondern zugleich um eine, 
die überhaupt davon bedroht ist, vom Wachbewusstsein alsbald abgedrängt 
zu werden und irreversibel verloren zu gehen. So hat man unter Umständen 
beim Frühstückstisch sitzend auch schon wieder gänzlich vergessen, wovon 
man justament in aller Lebendigkeit noch geträumt hatte. Es bleibt allein das 
trübe Gefühl, wonach man doch etwas geträumt hatte. Wieso wir Träume 
derart leicht vergessen oder schwer wiedererinnern, so war unsere Annahme, 
dürfte gerade damit zusammenhängen, dass wir nämlich bereits während des 
Träumens nicht genügend Aufmerksamkeit gegenüber dem Geschehen aufzu-
bringen vermöchten, zumindest nicht in jener Qualität, welche ein ausdauern-
des Merken und Einprägen erlauben würde. Aufgrund der kurzen Phase einer 
möglichen Wiedererinnerung dürfen jedenfalls etwaige Aufzeichnungen 
nicht allzu lange auf sich warten lassen. Für Traumaufzeichnungen scheint 
daher der hypnopompe Zustand, also jene Phase kurz nach dem Erwachen am 
günstigsten zu sein, da hier die Traumerinnerungen noch am ehesten frisch  
sind.216 Was mir dann in der Erinnerung erscheint, ist zwar der abstrakten 

216	 Die Aufzeichnung des Traums gleich unmittelbar nach dem Aufwachen wurde 
von unterschiedlichsten Traumforschungen empfohlen, nicht nur von der empirischen 



	 168	 Propädeutik

Ahnung nach durchaus das Ganze einer ›Traumgeschichte‹, doch im Kon-
kreten sind es immer nur gewisse Bruchstücke und Abschnitte, von denen 
ausgehend ich versuchen kann, Stück für Stück (und keineswegs chronolo-
gisch, sondern eher sprunghaft, vor- und zurückgehend) den ganzen Ablauf 
des oneirischen Traumgeschehens (halbwegs und keineswegs detailliert oder 
gar vollständig) zu reproduzieren.217 Bei solcher Reproduktion besteht freilich 
immer die Gefahr, dass ich die Erinnerungen an den Traum an die Ordnung 
der Wachwelt – in der ich mich inzwischen befinde oder die sich allmählich 
einstellt, ausbreitet und festigt – anpasse. Das heißt, selbst in der hypnopom-
pen Phase scheint es die Tendenz zu geben, der Traumerinnerung immer mehr 
jene Ordnung unterzuschieben, die von der diurnalem Erfahrungs- (und somit 
auch Erinnerungs-)weise konditioniert ist. Die Aufgabe müsste also darin 
bestehen, sogleich eine gewisse Epoché einzunehmen, welche die selbstver-
ständliche Erfahrungsordnung der Wachwelt einzuklammern vermag, um 
sich an die oneirische Erfahrung so zu erinnern, wie sie erlebt wurde, und 
dabei gleichzeitig doch in der Wachsphäre zu sein. Selbst wenn dies ohne Wei-
teres möglich wäre, was es nicht ist, bliebe doch weiterhin das nun mehrfach 
angesprochene Problem, dass nämlich mit zunehmendem Wachbewusstsein 
die oneirische Erfahrungswelt als solche absinkt, ausweicht. Die Betonung 

Forschung, sondern auch von Freud und selbst in fernöstlichen Methoden (siehe: Tenzin 
Wangyal Rinpoche, The Tibetan Yogas of Dream and Sleep, S. 95). Das Aufschreiben der 
Träume (wie überhaupt die Beschäftigung mit den Träumen) soll dazu führen, dass man 
sich immer genauer an seine Träume wird erinnern können. Siehe dazu etwa die Studie 
von: D.B. Cohen: »Frequency of dream recall estimated by three methods and related to 
defense preference and anxiety«. Journal of Consulting and Clinical Psychology, 33, 661 ff.

217	 Dies wird besonders ersichtlich, wenn man den Vorgang von Audioaufzeichnung 
des Schlaflabors genauer betrachtet. Ich beziehe mich hier auf Aufzeichnungsmethoden 
des Schlaflabors der Universität Mannheim, welches wir im Winter 2016 als DFG-Kol-
leg besucht hatten. (Bzgl. Weckmethode in Schlaflaboren siehe u. a.: Michael Schred: Die 
nächtliche Traumwelt. Eine Einführung in die psychologische Traumforschung, 1999, S. 43 ff.; 
sowie Inge Strauch u. Barbara Meier: Den Träumen auf der Spur. Ergebnisse der experimen-
tellen Traumforschung, 1992). Die Probandin wird nach einer REM-Phase (zumeist nach 
10 Minuten REM-Schlaf) aufgeweckt und ihr wird die Frage gestellt: »Was haben Sie 
geträumt?« »An was können Sie sich erinnern?« Die Probandin beginnt mit einer Szene 
im Traum, die sie vermutlich soeben noch geträumt hatte, setzt die Erzählung für eine 
Weile fort, muss dann jedoch, weil sie sich am Ende des erinnerten Traumablaufs befin-
det, nochmals ›zurückspulen‹, um sich genauer daran zu erinnern, wie es dazu kam. 
Wenn dann nochmals gefragt wird: »An was können Sie noch erinnern?«, beginnt die 
Probandin erneut an irgendeiner Stelle, erinnert sich etwa an das Gesicht einer Person, 
die sie nun identifizieren kann, springt dann wieder zu einer anderen Stelle im Traum, 
um einen größeren Zusammenhang des Traumgeschehens wiederzugeben, usw. Dies ver-
deutlicht jedenfalls, dass die Erinnerung an den Traum keineswegs linear verläuft (oder 
verlaufen muss), sondern diskontinuierlich und in Sprüngen. 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 169

liegt hier auf dem Sich-Entziehen der oneirischen Welt in ihrer Gesamtheit, 
dem Entweichen eines Horizontes, in dem allein Traumerlebnisse sich ereig-
nen konnten. Was nach dem Erwachen bleibt sind Erinnerung ohne Erfah-
rungskontext, Traumreste ohne Traumwelt. So erinnre ich mich beispiels-
weise, noch in der hypnopompen Phase, also gleich nach dem Erwachen, wie 
mir soeben noch im Traum ein Tisch gegenwärtig war und wie er im Zimmer 
mit all den Büchern darauf zu schweben begann und sich dabei in eine Libelle 
verwandelte, auf deren Rücken ich schließlich durch die Straßen Wiens flog. 
Während mir dieses Traumgeschehen aktuell im Modus einer recht frischen 
Erinnerung gegeben ist, und ich durchaus davon überzeugt sein kann, dass ich 
dies soeben noch erlebt habe und mir dieses Erleben damals (als es aktuelle 
Gegenwart war) auch durch und durch als wirklich galt, weiß ich anderseits, 
dass ich mich nun in einem anderen Kontext befinde, und zwar in einer mir 
bekannten Wachwelt, wo das Schweben eines Tisches und dessen Verwand-
lung in eine Libelle unmöglich erscheint. Der Kontext, in dem derlei noch 
möglich war (die Traumwelt), hat gewissermaßen seine ›Autorität‹ und damit 
zugleich seine Wirklichkeit verloren. Man kann sich nun phänomenologisch 
genauer ansehen, wie dieser Wechsel der Autorität zu Stande kam und wieso 
es zumeist so selbstverständlich erscheint, dass die Wachwelt sogleich als die 
›eigentliche Welt‹ anerkannt wird. Dies hängt seinerseits mit der Erinnerung 
zusammen, nämlich schlichtweg mit der Wiedererinnerung an eine Wach-
welt, die einem sogleich bekannt und gewohnt erscheint, die eine gewisse 
und gleichbleibende Ordnung verspricht, in der man selbst als Subjekt eine 
gewisse und scheinbar gleichbleibende Identität, eine Geschichte und Auf-
gaben hat usw. 

Solcherart in der diurnalen Welt ankommend, weiß ich, ohne dass mir 
sein Erfahrungshorizont noch gegenwärtig wäre, von einem soeben erleb-
ten Traumgeschehen und versuche nun, mit Blatt und Stift in der Hand, von 
dieser oneirischen Erfahrung (zunächst ohne jegliches Erkenntnisinteresse) 
zu berichten. Auch hier muss ich mich immer wieder vom Blatt bzw. von 
der Tätigkeit des Schreibens abwenden und mich der relativ frischen Traum
erinnerung zuwenden, sie intendieren, gleichsam meine Erinnerung an das 
Geträumte schärfen, um Detailliertes über den just erlebten Traum festhalten 
zu können. Da mir jedoch die Traumwelt nicht mehr gegeben ist, kann ich 
auf die oneirsche Erfahrung nicht zurückgehen, um die Erinnerung zu re-
aktualisieren. Obzwar dem so ist, obzwar die ihr zugehörige Erfahrungswelt 
und somit die Möglichkeit der Reaktualisierung entschwunden ist, erscheint 
die Erinnerung dennoch – und das ist mir nun wichtig zu erwähnen – nicht 
ohne Horizont. Die Erinnerung hat ihren eigenen Horizont, nämlich den 
einer Erinnerungswelt oder, wenn man dies bevorzugen möchte, den einer 



	 170	 Propädeutik

erinnerten Welt. In dieser ist mir wiederum die oneirische Welt doch auch 
gegeben, und zwar nicht irgendwie, sondern in der Geltung, dass sie auch so, 
wie ich mich erinnere, tatsächlich erlebt wurde. In diesem Sinne ist mir die 
erinnerte Traumwelt im Akt der Vergegenwärtigung durchaus gegenwärtig. 
Sie ist – obzwar schwach, und gewissermaßen wie durch einen Schleier – Teil 
meiner aktuellen Erfahrung: Ich erlebe im Modus einer vergegenwärtigenden 
Vorstellung (wenn man so möchte: mit dem ›inneren Auge‹) jenen schweben-
den Tisch, die Libelle und das Fliegen über den Dächern Wiens erneut –, wäh-
rend im Vordergrund die Perzeption der Wachwirklichkeit in ihrer Aktualität 
und Geltung bestehen bleibt. So weiß ich, oder genauer: glaube zu wissen, 
dass ich mich nicht mehr in diesem Traum befinde, sondern wach auf dem 
Sofa liege, in einer diurnalen Welt, in der derartige Dinge sich nicht zutragen 
können. Anderseits schmälert dies die Gewissheit meiner Erinnerung nicht. 
Wie bei jeder Erinnerung, so auch bei der Traumerinnerung, gibt sich mir die 
selbstverständliche Evidenz, wonach es sich eben auch genau in dieser Weise 
zugetragen hat. Sonst wäre ja auch nicht die Rede von ›Erinnerung‹. 

B)  Traumberichte und -aufzeichnungen

Insofern es nun darum geht, das Erinnerte in Form von Traumnotaten oder 
›Traumtagebüchern‹ aufzuzeichnen, wie es etwa in der empirischen Traum-
forschung von Proband:innen gefordert wird,218 scheint die Phase kurz nach 
dem Aufwachen dafür besonders geeignet zu sein, da sie eine bestmögliche 
Nähe zum erinnerten Traum aufweist. Die zeitliche Nähe an das Vergangene 
erleichtert gewiss die Erinnerung. Obzwar, wie wir feststellen konnten, jene 
Trauminhalte besser erinnert werden, bei denen es sich um ein besonders 
impulsives, lebhaftes, traumatisches oder anderweitig markantes Geschehen 
gehandelt hat. Das Erlebte erhält dadurch offenbar mehr Aufmerksamkeit, 

218	 Man könnte die empirische Traumforschung der Einfachheit halber in zwei Berei-
che aufteilen. Der eine Bereich arbeitet mit Traumtagebüchern, lässt also die Proband:in-
nen über einen gewissen Zeitraum hinweg Traumaufzeichnungen führen, und der andere 
Bereich arbeitet im Schlaflabor, d. h. die Proband:in wird (nachdem die polysomnogra-
phischen Messungen vermuten lassen, dass sie sich in einer Traumphase befindet) auf-
geweckt und dazu aufgefordert, von ihrem Traum zu erzählen. Diese Berichte werden im 
Schlaflabor durch Audio- oder Videoaufzeichnungen festgehalten. Für beide Methoden, 
sowohl die der Traumtagebücher als auch für die der Aufzeichnung im Labor, gilt, dass 
die Traumberichte als ›empirisches Material‹ angesehen werden. Die quantitative Arbeit 
der empirischen Forschung besteht nun darin, anhand vorgefertigter (und zumeist nicht 
eigens hinterfragter) Kategorien diese Berichte abzusuchen und, je nach Fund, den nume-
rischen Wert der jeweiligen Kategorie zu bestimmen.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 171

wodurch es wiederum besser gemerkt, eingeprägt und später erinnert werden 
kann. Je nachdem wie stark die Ausprägung der Einprägung ausfällt, wird 
man sich auch zu einem späteren Zeitpunkt (unter Umständen auch völlig 
unerwartet) an das vergangene Traumerlebnis erinnern können.219 Ob nun 
in der Phase unmittelbar nach dem Erwachen oder zu einem späteren Zeit-
punkt: Man kann, je nachdem, wie deutlich man sich zu erinnern vermag, 
versuchen, der Erinnerung gemäß Traumprotokolle zu erstellen. Zwar haben 
solche Berichte eine gewisse Evidenz, insofern sie auf der Rekapitulation der 
einst erlebten Traumerfahrung beruhen,220 doch bevor man in aller Naivität 
glauben möchte, dass solche Berichte ›empirisches Material‹ hergeben (vgl. 
Fußnote 218), müsste man sich zunächst phänomenologisch genauer ansehen, 
wie der Bericht zu Stande kommt. Wenn bereits bei der oben beschriebenen 
(relativ frischen) Traumerinnerung eine Tendenz beobachtet werden konnte, 
wonach die Erinnerung gemäß der (Wahrnehmungs-)Ordnung der Wachwelt, 
in welcher die Traumerinnerung schließlich stattfindet, angepasst wird, dann 
stellt sich die Frage, wie sich diese Tendenz beim Versuch einer naiven Proto-
kollierung derselben Erinnerung fortsetzt und vielleicht sogar steigert. Allein 
der Wille, eine an sich höchst fluide Erfahrung (in welcher Form auch immer) 
festhalten zu müssen, scheint ein Prozess zu sein, der einem Wachbewusst-
sein angehört und der zudem unterschiedlichster Bedingungen einer Wach-

219	 Bisweilen gibt es auch das Phänomen, dass man sich in der hypnopompen Phase 
überhaupt nicht an den ganzen Traum zu erinnern vermag, sondern nur an ein aktuel-
les Bruchstück desselben. Vermutlich hängt dies damit zusammen, dass man nach dem 
Aufwachen noch stark durch den Schlaf beeinträchtigt ist und dies auch Auswirkungen 
auf das Kurzzeitgedächtnis hat. Jedenfalls hat man das Ganze des Traums oftmals erst 
zu einem späteren Zeitpunkt deutlich vor Augen. Dies gilt umso mehr, wenn es sich um 
einen Traum gehandelt hat, der nicht unmittelbar vor dem Aufwachen geträumt wurde, 
sondern zu einem früheren Zeitpunkt derselben Nacht. Dieser Traum kommt, wenn über-
haupt, erst später in Erinnerung, manchmal sogar erst Tage später. Die Behauptung von 
Ilse Frank, dass eine phänomenologische Analyse (der Gegebenheitsweisen) des Traums 
im Grunde nur unmittelbar nach dem Erwachen adäquat unternommen werden könne 
(vgl. Ilse Frank: »Die Weisen des Gegebenseins im Traum«, in: Psychologische Forschung, 
Band 16, 1932, S. 117), scheint zwar seine Berechtigung zu haben, doch ist sie, wie eben im 
Fall einer nachträglichen Erinnerung, nicht uneingeschränkt gültig. Man könnte ferner 
Frank entgegenhalten oder zumindest die Frage stellen, ob es für eine Analyse grund-
legender Gegebenheitsweisen überhaupt einer unmittelbar empirischen Erinnerung 
bedarf. Schließlich will man, wenn man solche Grundstrukturen phänomenologisch 
klären will, gerade keine Empirie betreiben.

220	 Hierin stimmen wir mit Windt überein: »Dream reports, at least when gathe-
red under ideal reporting conditions, are transparent in the sense of being trustworthy 
sources of evidence about the occurrence and phenomenal character of experience 
during sleep« (Jennifer M. Windt: Dreaming. A Conceptual Framework for Philosophy of 
Mind and Empirical Research, 2015, S. 568).



	 172	 Propädeutik

welt bedarf, in der solches Festhalten erst möglich sein kann. Traumnotate, 
ob sie nun schriftlich angefertigt werden, auf einem Blatt Papier, am Com-
puter oder durch Audio-/Videoaufzeichnungen (wie es etwa vorzugsweise in 
Schlaflaboren praktiziert wird) oder ob sie durch ein anderes Medium, wie 
etwa durch eine Zeichnung dargestellt werden: Sie können nur unter den 
Bedingungen einer Wachwelt stattfinden und sind allesamt, sowohl dem logos 
wie auch der techne nach, durch die Ordnung der Wachwelt konstituiert. Man 
läuft nicht nur Gefahr, den Traum der Grammatik jener Sprache und Technik 
anzupassen, sondern man hat keine andere Möglichkeit, als sich Medialitäten 
und Ausdrucksformen zu bedienen, die bereits Agenten der Wachwelt sind.221 

Freilich hat dabei jedes Medium in Bezug auf den Anspruch einer ›unver-
fälschten‹ Reproduktion der Traumerinnerung seine eigenen Probleme. Die 
Probleme zeigen sich einerseits hinsichtlich der Frage, welche Form und wel-
ches Medium am besten geeignet wäre, um von der erlebten Traumerinne-
rung, so wie sie mir aktuell gegenwärtig ist, zu berichten, d. h. der Erinne-
rung gemäß am getreuesten darzustellen. Andererseits stellt sich die Frage, 
welches Medium beim Rezipienten am ehesten die Vorstellung von jenem 
Traum hervorrufen und nachempfinden lassen könnte, und zwar so, wie er 
vom Berichtenden/Darstellenden einst erlebt und schließlich erinnert wurde. 
Dabei muss der Rezipient einer Traumaufzeichnung nicht unbedingt ein 
Anderer sein als der Darstellende, sondern dieser ›Andere‹ kann auch ich 
selbst sein, sodass das Traumprotokoll den Sinn allein darin haben wird,  
mich an eine Erfahrung zu erinnern, die mir ohne das Protokoll nicht mehr 
gegenwärtig wäre. Das Protokoll hat damit gewissermaßen die Funktion 
einer Auslagerung des Gedächtnisses.222 Fraglich und vielleicht auch unlös-

221	 Es war etwa Dieter Wyss, der mehrfach darauf hingewiesen hat, dass die Traum-
erinnerung durch den »Traumbericht, der auf den logos der Sprache ausgerichtet ist« 
(Wyss 68) verfälscht wird, indem nämlich die Grammatik der Sprache dem Traum eine 
Logik unterschiebt, die solcherart nicht erlebt wurde (vgl. Wyss 60 ff.). Vgl. in diesem 
Kontext auch die in analytischen Kreisen viel diskutierten sprachphilosophischen Ana-
lysen von Norman Malcolm: Dreaming, 1964. Malcolm versucht darin vor allem Schwie-
rigkeiten der Normalsprache aufzuzeigen, auf denen Traumberichte beruhen. Malcolm 
weist zwar auf interessante Punkte hin, begeht jedoch leider einen klassischen Fehler der 
analytischen Herangehensweise: Ausgehend von Problemen der Artikulation und somit 
der Sprache/Logik glaubt er, dass man dadurch die Erfahrung selbst in gleicherweise pro-
blematisieren oder gar negieren könnte. Die der Artikulation zugrunde liegende Erfah-
rung gerät völlig aus dem Blick und man dreht sich im Himmel rein sprachtheoretischer 
Fragestellungen im Kreis.

222	 Dies muss nicht heißen, dass dadurch das Gedächtnis selbst geschwächt wird. Im 
Gegenteil kann das Dokumentieren von Traumerinnerung (eben weil es eine Beschäf-
tigung mit dem Traum impliziert) zu einer Steigerung der Reminiszenz führen. Gerade 
weil man sich im Akt des ›Protokollierens‹ anstrengt, den Traum zu erinnern und somit 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 173

bar bleibt der Umstand, dass solche Mne-
motechnik zwar die Wiedererinnerung 
an ein Vergangenes auszulösen vermag, 
doch ob man sich dabei an die vergangene 
Traumerfahrung selbst oder nicht viel-
mehr an jenen Moment erinnert, als man 
die Traumerinnerung festgehalten hat, 
bleibt offen. Im zweiteren Fall würde man 
sich streng genommen an den Moment 
einer Erinnerung erinnern. Ungeachtet 
dieser Problematik kann gleichwohl dar-
gelegt werden, dass solche Notate, durch 
welches Medium auch immer sie festge-
halten wurden, keine Erinnerung triggern 
könnten, die ihrem Inhalt nach völlig ver-
gessen wäre. Was vergegenwärtigt wird, 
ist stets eine vergangene Traumerfahrung, 
die zwar in eine sekundäre Erinnerung 
abgesunken, in ihr vielleicht gar verschol-
len ist, doch der Möglichkeit nach wieder 
hervorkommen oder ›wiedergefunden‹ 
werden kann. Wäre es tatsächlich verges-
sen, würde mir das Erlebnis, auf welches 
der Trigger hinweisen möchte, genuin 
fremd bleiben. Ich könnte zwar durch eine 
Art empathischer Imagination nachkons-
truieren, was gemeint ist, was hier erlebt 
worden sein könnte, doch dieses Erlebnis 
würde nicht als mein eigenes aufgefasst werden können. Nun ist aber auch 
das Umgekehrte, nämlich die Aneignung von konstruierten und verfälsch-
ten Erinnerungen als echte und meinige möglich. Das Protokoll kann, aus 
unterschiedlichen Gründen, eine (in dieser Form oder in diesem Maße) nicht 
erlebte Erinnerung (wenn man so möchte: eine Pseudomnesie) evozieren bzw. 
produzieren, und zwar durchaus so, dass ich davon überzeugt bin, dass diese 
Version auch das von mir damals tatsächlich erlebte Traumgeschehen meint. 
Das bedeutet zunächst nicht, obzwar freilich auch dies möglich sein kann, 

in der Erinnerung beizubehalten, wird dadurch gleichsam die Erinnerungsfähigkeit an 
den Traum trainiert, gestärkt. Diese eingeübte Fähigkeit bleibt, so scheint es, auch dann 
erhalten, wenn das Interesse an der Traumaufzeichnung selbst abgenommen hat. Das 
heißt, die Traumerinnerung ist durchaus kultivierbar. 

Es wäre vermutlich sinnvoll, in diesem 
Zusammenhang genauer zu unterschei-
den zwischen:
1. dem erlebten Traum, 2. dem erinner-
ten Traum, 3. dem in der Aufzeichnung 
dargestellten Traum, 4. dem vom Rezi-
pienten (anhand der Aufzeichnung) vor-
gestellten Traum.

Wenn die Aufzeichnung sowie die 
Rezeption von derselben Person getätigt 
wurde, dann könnte man in Bezug auf 
Punkt 4 auch von einer ›Reproduktion‹ 
bzw. Wiedererinnerung sprechen, wel-
che von der Rezeption in Gang gesetzt 
bzw. angestoßen wurde. Während 
1. (Traumerleben) und 2. (Traumerinne-
rung) von der gleichen Person vollzogen 
sein müssten, könnte 3. (Traumaufzeich-
nung) und insbesondere 4. (Vorstellung 
des Traums durch Rezeption der Auf-
zeichnung) auch von einer anderen Per-
son vollzogen sein.

Die Frage ist nun, ob und in welchem 
Maß es innerhalb des jeweiligen (etwa 
zwischen 1 und 2 oder 3 und 4) oder auch 
innerhalb des ganzen Vorganges (1–4) zu 
Modifikationen (um nicht sagen zu müs-
sen: ›Verfälschungen‹) des ›ursprünglich‹ 
erlebten Traumes kommt.



	 174	 Propädeutik

dass bereits beim Protokollieren, ob intendiert oder nicht, eine Verfälschung 
(etwa im Sinne einer Beschönigung, Zensur oder gar eines reinen Fingierens) 
am Werk war. Selbst wenn es sich beim Protokoll um eine getreue Wieder-
gabe der Erinnerung handelte – was auch immer in diesem Zusammenhang 
›getreu‹ meinen könnte und ob es solche Treue überhaupt geben kann, dazu 
später mehr – findet das Rezipieren des Protokolls immer unter den Bedin-
gungen einer Gegenwart statt, die naturgemäß in die Rezeption eingreift. Die 
Rezeption wird das Gedächtnisprotokoll gemäß der aktuellen Perspektive, des 
Erfahrungs- und Wissensstands, der Bedürfnisse etc. lesen und diese Lesart 
ändert naturgemäß auch die Vorstellung vom erinnerten Traum. Insbeson-
dere wenn der erlebte Traum selbst in einer zeitlichen Ferne liegt bzw. nicht 
einprägsam war, ich jedenfalls kaum noch unmittelbare Erinnerung an die-
sen habe, werde ich mir beim Rezipieren umso mehr das vorstellen, was durch 
die Konditionen meiner Gegenwart in das Protokoll hineingetragen wird.223 
Ein gewisses Maß an Modifikation scheint geradezu unumgänglich zu sein. 
Jegliche (Wieder-)Erinnerung, ob nun durch ein Traumprotokoll ausgelöst 
oder unmittelbar durch das Gedächtnis hervorgerufen, steht im Kontext der 
erfahrenen Gegenwart, wird – wie es bei Husserl heißt – in »Stellung zum 
aktuellen Jetzt gesetzt« (Hua10, 51).224 Aufgrund des In-Beziehung-Gesetzt- 
bzw. des Eingebettet-seins in das gegenwärtige Erleben färbt das Gegenwär-
tige unweigerlich auf das Erinnerte ab, so wie es auch seine Spuren in der Art 
und Weise des Erinnerns hinterlässt.

Es scheint mir jedoch in einer Weise der Epoché durchaus möglich zu sein, 
die Selbstverständigkeit dieses Zusammenhangs als solche einzuklammern, 
sodass ich nicht (wie ich dies in einer natürlichen Einstellung tun würde) 
mich mit dem Prozess jener (durch das Protokoll getriggerten) Erinnerung 
als die meinige identifiziere, sondern diese Identifikation selbst außer Kraft 
setze. Auf dieser Ebene der Epoché ist zumal in Klammern gesetzt, ob es sich 
dabei um ein authentisches oder verfälschtes Protokoll einer Erinnerung han-
delt. Es ist auch in Klammern gesetzt, ob die Erinnerung (welche dem Proto-
koll zugrunde liegt) der erlebten Traumerfahrung treu bleiben konnte oder 

223	 Freilich wird ein dürftig gehaltenes Protokoll, bestehend aus wenigem Inhalt, sei-
nerseits dazu beitragen. Doch selbst wenn ich eine detaillierte Beschreibung vor mir 
habe, werde ich diese je nach gegenwärtiger Befangenheit anders lesen.

224	 Für Husserl impliziert dies zumal, dass das vergangene Ich immer in Beziehung 
zum gegenwärtig erlebten Ich gesetzt wird (vgl. Hua23, 196), was wiederum bedeutet, dass 
das vergangene Ich in Einheit zum gegenwärtigen gesehen wird. Man hat also das Gefühl 
oder gar die Überzeugung, dass es auch damals dasselbe Ich gewesen wäre, was an sich 
eine Verfälschung darstellt: Das Ich ist niemals dasselbe bzw. dasselbe ist kein Ich.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 175

nicht und es steht schließlich auch nicht mehr zur Frage, ob meine jetzige Vor-
stellung, die ich anhand des Protokolls von der Erinnerung des Traums habe, 
dem Traumgeschehen gerecht wird oder nicht. Auf dieser Ebene der Epo-
ché, nämlich in der radikalen Reduktion auf die mir allein gegebene Erfah-
rung der Gegenwart, erscheinen mir solche Berichte notwendigerweise als 
›Fremdberichte‹ bzw. genauer: als Berichte eines Anderen, sowie mir auch die 
dadurch hervorgerufenen ›Erinnerungen‹ als die vergangenen Erfahrungen 
einer anderen Person erscheinen. Das heißt: Von der Radikalität meiner rein 
aktuellen Präsenz her gesehen, welche die mir einzig ›unmittelbar‹ gegebene 
(Selbst)Erfahrung ist, kann solch ein Bericht nicht genuin ›mein‹ Bericht und 
schon gar nicht ›meine‹ Traumerfahrung sein, sondern die eines bereits ver-
gangenen und somit eines anderen Ichs. Es muss also zunächst eine ganz 
andere Form der Erinnerung stattfinden, nämlich muss jenes vergangene Ich 
(als Substrat der vergangenen Erfahrung) als ›mein‹ Ich konstituiert, d. h. in 
eine identische Beziehung zum aktuellen Ich gesetzt sein, sodass es in all sei-
ner Selbstverständlichkeit als die Kontinuität ein und desselben Ichs geglaubt 
werden kann. In solch einer (zugegebenermaßen sehr speziellen) Epoché wird 
also einerseits deutlich, dass das aktuell betrachtende und reflektierende Ich 
mit dem erinnerten Ich nicht zusammenfällt. Anderseits wird jener in Passi-
vität ablaufende Prozess einer ›Konstitutionsleistung‹ deutlich, welche beide 
als ein Akt des aktuellen Erlebens zuallererst zusammenführt, nämlich eine 
zeitlich-kontinuierliche Selbstauffassung stiftet.225 Es ist dies ein konditio-
nierter bzw. habitualisierter Akt, der ununterbrochen und selbsttätig die Iden-
tifizierung vornimmt, sodass mir während der natürlichen Einstellung die 
Erfahrungen eines vergangenen Ichs (ob nun eines träumenden oder wachen) 
doch ganz selbstverständlich als die meinigen erscheinen. Diese Ich-Erin-
nerungen und -Identifikationen eines aktuellen Erlebens als die Auffassung 
einer bestimmten Ich-Kontinuität könnte jedoch, wie etwa bei einer schwe-
ren Demenz der Fall, auch völlig ausbleiben. Selbst wenn der dementen Per-
son eine vergangene Erfahrung wieder einfallen mag, etwa getriggert durch 
eine Fotografie, kommt es doch nicht zu einer Identifikation damit. Das Ich 
jener Erfahrung ist für sie nicht nur ein anderes, sondern ein fremdes. Sie 
bleibt, wenn man dies so möchte, in einer gewissen Reduktion ihrer selbst 
eingeschränkt, ohne die Möglichkeit, diese wieder ausdehnen zu können. Was 

225	 Die Problematik einer selbstverständlichen Selbstsetzung und -identifikation 
wurde von Husserl in seinen späteren Schriften auch mit Blick auf das transzendentale 
Subjekt thematisiert, indem er nämlich auf genetischer Ebene aufzuzeigen versuchte, 
dass das transzendentale Ich von seinen eigenen Konstitutionsleistungen nicht unbe-
rührt bleibt, sondern sich selbst dabei immer mitkonstituiert (siehe Hua13, 429; Hua15, 
284, 367, 546).



	 176	 Propädeutik

hingegen selbst bei hochgradiger Demenz notwendigerweise erhalten bleibt, 
ist das ›Bewusstsein‹ von der aktuellen Erfahrung, was wiederum bedeutet, 
dass es in irgendeiner Form ein aktuelles Icherleben gibt. Man könnte nun 
die Problematik der Demenz insofern auch auf das Phänomen des Traums 
bzw. genauer der Traumvergessenheit anwenden, da auf ganz natürliche, d. h. 
seltsamerweise nicht weiter schockierende Weise das Traum-Ich und seine 
gesamte Erfahrungswelt mit dem Erwachen zumeist gänzlich ausgelöscht 
oder zumindest mit groben Lücken versehen ist. Was bleibt, ist zumeist nur 
eine leise Ahnung ohne Erinnerungsinhalt. Aber auch dann, wenn man sich 
(ausgelöst etwa durch das eigene Traumprotokoll) an die Träume erinnert, 
erscheinen diese Träume – und dies auch ganz ohne Epoché, d. h. selbst in 
einer natürlichen Einstellung – als ob sie von einem anderen Ich geträumt 
wurden. Denn oftmals scheint es schlichtweg keine eklatante Kohärenz zwi-
schen der Persönlichkeit des Wach-Ichs und jener des Traum-Ichs zu geben. 
Die Absenz des Zusammenhangs drückt sich schließlich auch darin aus, dass 
man nur von Wach-Phase zu Wach-Phase die Kontinuität des ›eignen‹ Lebens‹ 
annimmt, während sich dazwischen, in den Traumphasen, ein zumeist unbe-
kanntes Ich, ein unbekanntes Leben dazwischen schaltet, das zwar irgend-
wie erinnert wird, aber dann doch nicht dem Erinnernden angehört. Diese 
befremdliche Diskontinuität zwischen einem ›wachen‹ und ›träumenden‹ Ich 
oder (wenn man dies bevorzugt) zwischen einem ›wachen‹ und ›träumenden‹ 
Dasein wird noch eine zentrale Frage unserer Untersuchung darstellen müs-
sen (siehe Kap. IV.1 – 14).

Insofern jedenfalls die ›eigenen‹ Traumberichte und bereits die Traumerin-
nerungen immer etwas Befremdliches haben und meinem aktuellen Erle-
ben (insbesondere in der Radikalität der Epoché) immer als ein Anderes, 
nämlich Konstituiertes gegenüberstehen, stellt sich auf diesem Wege umso 
mehr die Frage, wieso innerhalb einer Phänomenologie des Traums nicht 
auch ›Fremdberichte‹ (d. h. Traumberichte anderer Personen) relevant sein 
sollten. Denn die sogenannte first-person-perspective verlasse ich im Grunde 
auch dann, wenn ich die Narration jener Person betrachte, die ich selbst zu 
sein glaube. Freilich gibt es hier dennoch den wesentlichen Unterschied, dass 
mir naturgemäß der selbst erinnerte und aufgezeichnete Traum – bei aller 
Befremdlichkeit – gewiss nachvollziehbarer erscheinen wird als jener, den ich 
als Traum einer anderen Person erzählt bekomme. Denn die andere Person 
erscheint auf allen Ebenen als von mir getrennt, ihre Erlebnisse lassen sich 
nicht in den Horizont meiner ›eigenen‹ personalen Selbstnarration einfügen. 
Hier habe ich es also auf einer völlig natürlichen Weise mit der Auffassung 
einer anderen Person zu tun. So spielt in der Frage von Traumberichten ande-



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 177

rer Personen unweigerlich die ganze Problematik der Intersubjektivität und 
der sogenannten »Fremderfahrung« eine wesentliche Rolle: Ich kann mich 
zwar in die Erfahrung des Anderen einfühlen und doch bleibt mir die Ori-
ginarität der Erfahrung des Anderen genuin unzugänglich und in diesem 
Sinne »fremd«.226 In der phänomenologischen Einstellung verweilend, müsste 
demnach zunächst geklärt werden, wie sich die Selbstverständlichkeit einer 
gänzlich anderen Person, eines andern Ichs überhaupt konstituiert – welcher 
mir schließlich als solch anderer (s)einen Traum erzählt. Es müsste aber auch 
geklärt werden, was ich bei aller Getrenntheit, Unzulänglichkeit und Unzu-
gänglichkeit dennoch mit dem anderen Ich muss teilen können, damit sie 
mir überhaupt ihren Traum erzählen und ich diesen nachvollziehen kann, 
nämlich so, als ob es doch irgendwie mein eigener wäre bzw. sein könnte. Es 
fragt sich also, inwiefern die Traumberichte eines Anderen bei mir derart eine 
Resonanz erzeugen, sodass ich die darin beschriebenen Traumphänomene als 
mögliche oder gar als ›wirklich‹ so erlebte gelten lasse. Auch wenn die Ein-
zigartigkeit des Erlebnisses einer anderen Person als solche von mir niemals 
authentifiziert werden kann, gerade wenn es sich dabei um ein Traumerleben 
handelt, so kann die mögliche Wirklichkeit eines erlebten Phänomens durch-
aus intersubjektive Evidenz beanspruchen. Während ich etwa einen fremden 
Traumbericht lese, kann ich durchaus sagen: ›Ja, ich weiß, wie es sich anfühlt, 
wenn man im Traum über Dächer fliegt‹. Sowohl die Möglichkeit des Flie-
gens wie auch das dabei erlebte Gefühl erscheint aufgrund eigener Traum-
erfahrungen plausibel. Man kann also durchaus von intersubjektiv gültigen 
›Traumevidenzen‹ sprechen, die in der Wachwelt geteilt werden. Wie sich 
solch intersubjektive Gültigkeit in Bezug auf eine scheinbar völlig subjektive 
Erfahrung, wie es der Traum zu sein scheint, vollzieht, wird an gegebener 
Stelle noch genauer untersucht (:381 ff.).

An dieser Stelle gilt es lediglich methodologisch zu klären, wie und mit 
welchen kritischen Vorbehalten ›Fremdberichte‹ innerhalb einer phänomeno-
logischen Untersuchung gelesen werden können. An Traumberichten dürfte 
es jedenfalls nicht mangeln: Es gibt etwa Unmengen an Aufzeichnungen, wie 
wir sie der psychoanalytischen Literatur (unter dem Stichwort des »manifes
ten Traums«) entnehmen können. Wir haben eine geradezu unüberschau-
bare Menge an Traumprotokollen/Traumtagebüchern, die im Zuge empiri-
scher Forschungen von Probanden angefertigt oder direkt im Schlaflabor 
aufgenommen wurden. Es gibt ferner in der weltweiten Literatur-, aber auch 
Kunst- und Filmgeschichte unzählige Beispiele an Traumdarstellungen. Nicht 
zuletzt haben wir auch jene ganz ›privaten‹ Traumberichte, wie sie jede:r für 

226	 Vgl. Hua1 138 ff.



	 178	 Propädeutik

sich schreibt oder vielleicht dann doch in irgendwelchen Foren und sozia-
len Medien im Internet teilt. Mittlerweile finden wir auf dem Markt doch 
einige Apps, die mit mehreren medialen Möglichkeiten spielend solch pri-
vate Aufzeichnungen erleichtern sollen und dabei teilweise auch ohne das 
Einverständnis der Nutzer:innen von den Betreiber:innen der App zwecks 
Veröffentlichung auf der eigenen Homepage oder zum Zwecke (teils ökono-
misch motivierter) Forschung verwendet werden.227 Kurzum: Das Problem 
besteht nicht darin, wie man an Fremdberichte des Traums kommt, sondern 
wie man mit diesen umgehen soll bzw. inwiefern diese mir überhaupt einen 
Einblick auf die oneirische Erfahrung der Berichtenden ermöglichen. Beim 
Rezipieren solcher Traumberichte ist jedenfalls mit Blick auf verschiedene 
Aspekte Vorsicht geboten. Dies beginnt bereits beim Medium, mit dem das 
Erinnerte aufgezeichnet wurde. Im ›Festhalten‹ und ›Darstellen‹ des erinner-
ten Traums gibt es je nach Art des Mediums – wie etwa Text, Bild, Audio, aber 
auch Film, Animation, Theater, Performance etc. – unterschiedliche Möglich-
keiten der Artikulation, die mit unterschiedlichen Problemen einhergehen. 
Der Möglichkeitsraum des verwendeten Mediums mit all seinen Vorzügen 
und Schwierigkeiten, ich werde gleich mehr dazu sagen, steht zudem immer 
schon in einem bestimmten intersubjektiven Kontext, für den der Traum auf-
gezeichnet und (gegebenenfalls) präsentiert werden sollte.  Hier stellt sich 
uns nochmals die Frage einer möglichen, wenn auch nicht unbedingt beab-
sichtigten Verzerrung oder gar Verfälschung der Traumerinnerung während 

227	 Eine der größten Datenbanken für Traumberichte hat, soweit ich das überbli-
cken kann, das Institut für Psychologie der Universität Santa Cruz, betreut von Adam 
Schneider und G. William Domhoff, online gestellt (siehe: http://www.dreambank.net 
| aufgerufen am 01.03.2017). Es gibt auch unterschiedlichste, extra darauf spezialisierte 
Internetforen, wo User:innen anonym oder mit ihrem Namen Traumberichte veröffent-
lichen (siehe z. B. http://www.inmydream.net – aufgerufen am 01.03.2017). In den letzten 
Jahren kommen auch vermehrt jene besagten Apps für das Smartphone zum Einsatz, die 
nicht nur das Aufzeichnen der Träume, sondern auch das Teilen dieser Aufzeichnungen 
mit anderen Personen erleichtern sollen (wie etwa die Apps Shadow, Dream:On, Dre-
amZ, Dreamboard). Die Datenschutzbestimmungen solcher Apps sind oftmals in hohem 
Maße bedenklich. Es ist nicht ersichtlich, inwieweit private Traumberichte, welche die 
User:innen über solche Apps erstellen, an Dritte weiterverkauft und im Zuge wissen-
schaftlicher, aber auch wirtschaftlicher Forschungen verwendet werden dürfen. Die App 
von Dream:On macht daraus auch keinen Hehl. Auf ihrer Homepage wird ganz offensiv 
damit geworben: »Be part of the World’s largest dream experiment!« (siehe: http://www.
dreamonapp.com | aufgerufen am 20.02.2017). Auf dieser Seite ist dann auch eine Kurz-
nachricht von einem gewissen Professor Richard Wiseman (der laut Angaben auf seiner 
eigenen Homepage professioneller Zauberkünstler und seit einigen Jahren auch Leiter 
der Psychologie-Abteilung der Universität Hertfordshire sein soll) zu lesen, dass diese 
erfolgreiche App seiner Forschung über 13 Millionen Traumberichte beschert habe – die 
selbstverständlich auch gleich von der App ausgewertet wurden.

http://www.inmydream.net/
http://www.dreamonapp.com/
http://www.dreamonapp.com/


	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 179

des medialen Aktes einer Aufzeichnung.228 Denn selbst wenn jeweils das 
gleiche Medium verwendet wurde, ergeben sich Unterschiede aufgrund der 
Adressierung. Die Adressatin, welche der Berichtende beim Festhalten sei-
nes Traums vor Augen hatte, ist gewissermaßen Co-Autorin seiner Traum-
erzählung. Es dürfte geradezu selbstevident sein, dass die Probandin einer 
empirischen Studie, selbst wenn sie aufgefordert wurde, ihre Berichte ›erin-
nerungsgetreu‹ zu verfassen bzw. aufzunehmen, anderes berichten wird als 
etwa die Patientin einer psychoanalytischen Kur, obwohl auch diese aufge-
fordert wurde ›zensurlos‹ von ihrem Traum zu erzählen.229 Je nach Adres-
sat des Berichts wird man nicht nur versucht sein, sich dementsprechend zu 
artikulieren bzw. die Artikulation dementsprechend zu nuancieren – wobei 
bereits solch sprachlich-stilistisches ›Entsprechen‹ grobe Umgestaltungen 
mit sich bringen kann – sondern der Berichtende wird auch anders auf den 
Inhalt seiner Erinnerung blicken, wird sich anders erinnern. Dies kann sich 
allein darin ausdrücken, dass man einige Aspekte am erinnerten Traum als 
besonders bemerkenswert erachtet, überbewertet, vielleicht auch nachträg-
lich ausschmückt, während man andere Teile überspringt, wegschiebt, weg-
lässt. Die (durch den Kontext erzeugte) selektive Betrachtung der Erinnerung 
kann dabei auch zu gänzlich anderen Inhalten führen (was gerade bei der 
empirischen Forschung damit einhergeht, dass dadurch völlig unterschiedli-
che »quantitative Ergebnisse« erzeugt werden).230 Wiederum auf eine andere 
Art und Weise wird eine Person berichten, welche die Erwartung hat, ihre 

228	 Es gibt im Übrigen eine pointierte Stelle aus einem Briefwechsel zwischen Husserl 
und Hering, den ich vielleicht schon zuvor hätte ansprechen sollen. Dieser Briefwechsel, 
er wird uns gewiss noch weiter beschäftigen, gehört zu den seltenen Dokumenten, in 
denen sich Husserl explizit zum Traum äußert und dabei u. a. den verfälschenden Cha-
rakter einer jeden Traumaufzeichnung betont. In seinem Brief an Husserl berichtet Jean 
Hering enthusiastisch von einem Traum, den er wie folgt einleitet: »Nach diesem langen 
und langweiligen Brief als heitere Zugabe ein kurzes, aber wahrheitsgetreues Résumé 
eines heute Nacht erfolgten Traumes« (HuaDok3/3 118). Hering ist also überzeugt, dass 
sein Traumbericht »wahrheitsgetreu« ist. Husserl will ihm seinen Glauben nicht abspre-
chen, doch er bemerkt dazu kritisch: »Ohne Zweifel ist es leichter einen Traum mit kom-
plizierten Gedankenzügen zu träumen als über ihn zu referieren. Ja, vielleicht ist jede 
Traumerzählung schon etwas verfälschend« (HuaDok3/3 119). Husserl führt zwar nicht 
weiter aus, was er damit meint (der Antwortbrief bleibt überhaupt nur ein unausgearbei-
teter Entwurf), doch vielleicht dürften wir oben klären, was damit gemeint sein könnte.

229	 Zur Problematisierung des psychoanalytischen Traumberichts siehe :183 sowie 
:87 ff. Für eine allgemeinere Thematisierung und Problematisierung des Traumprotokolls 
siehe auch: Hans-Walter Schmidt-Hannisa: »Zwischen Wissenschaft und Literatur. Zur 
Genealogie des Traumprotokolls«, in: Michael Niehaus u. Hans-Walter Schmidt-Hannisa 
(Hg.): Das Protokoll. Kulturelle Funktionen einer Textsorte, 2005, S. 135–164.

230	 Siehe Fußnote 236.



	 180	 Propädeutik

Dokumentation müsse künstlerischen Ansprüchen genügen. So hat etwa 
ein Schriftsteller wie Gottfried Keller, der dem Anschein nach seine Träume 
nüchtern zu protokollieren beabsichtigt, selbstverständlich auch ein Interesse 
daran, dass diese literarisch anspruchsvoll gestaltet sind und wird demgemäß 
das eine oder andere ausgestalten, mit seinem Talent anreichern und um der 
Poesie willen vielleicht etwas dazudichten, während er anderseits aus stilis-
tischen Gründen des Textflusses manches erst gar nicht aufschreiben wird. 
All dies muss noch nicht einmal eine willentliche Intention des Literaten 
sein, sondern könnte freilich auch einer bestimmten Schreibkonditionierung 
entspringen, die man sich über all die Jahre angewöhnt hat und die sich nun 
auch beim Traumprotokollieren gewohnheitsmäßig fortschreibt. Wieder ganz 
andere Probleme (aber auch Möglichkeiten) ergeben sich in Bezug auf wei-
tere künstlerische Formen der Dokumentation, wenn man etwa versucht, die 
Traumerinnerung durch ein Bild, eine Installation, Animation oder gar durch 
einen Spielfilm, eine Theateraufführung oder Performance darzustellen. Das 
Problem liegt hier vor allem darin, insbesondere mit Blick auf die zuletzt 
genannten Medien, dass mehrfache Vermittlungen und Arbeitsschritte benö-
tigt werden, die ihrerseits jeweils in einem bestimmten Kontext mit spezi-
fischen Adressaten stehen. Wollte man etwa seine Traumerinnerung durch 
eine Verfilmung dokumentieren – wie dies auf eindrucksvolle Weise Akira 
Kurosawa in seinem Episodenfilm 夢 (Yume) versuchte231 –, dann hat man bei 
solch einer Inszenierung nicht nur die Rezipient:innen des Films vor Augen, 
d. h. die Erwartungen des Publikums und nicht zuletzt die der Filmkriti-
ker:innen; sondern man hat zugleich bzw. zunächst die Regie und Dramatur-
gie vor Augen, aber auch die Schauspieler:innen, welchen die Traumerinne-
rung näher gebracht werden müssen und welche schließlich jene Erinnerung 
verkörpern, darstellen und auf die Leinwand bringen sollen. Im Gegensatz zu 
einer Theateraufführung oder Performance steht der Film zudem in einem 
stark technisch-vermittelten Kontext: die Kameraführung, der Schnitt und 
etwaige ›special effects‹ entscheiden hier in einem erheblichen Maße darü-
ber, ob die szenische Darbietung gelungen sein wird. Es gibt hier also gleich 
mehrere (und teils weitgehend autonome) Arbeitsschritte und Umsetzungs-
prozesse, bis die beabsichtigte Dokumentation als solche zu Stande kommen 
kann. Jeder dieser Schritte passt die Erinnerung zwangsweise dem Kontext 

231	 Yume, Regie und Drehbuch: Akira Kurosawa, Produktion: Hisao Kurosawa, Mike 
Y. Inoue, Steven Spielberg, Musik: Shin’ichirō Ikebe, Kamera: Takao Saitō, Schnitt: Tome 
Minami, Besetzung: u. a. Toshihiko Nakano, Akira Terao, Mitsuko Baishō, Länge: 119 
Min, Erscheinungsjahr: 1990. Für eine ausführliche Auseinandersetzung mit Film und 
Traum siehe: Matthias Brütsch: Traumbühne Kino. Der Traum als filmtheoretische Metapher 
und als narratives Motiv, 2011.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 181

an, in welchem sie be- und verhandelt wird. Diese Schritte gäbe es freilich 
auch dann, wenn man die ganze Produktion in völliger Eigenregie bewältigen 
wollte – insofern man nämlich auch dann zunächst konzeptuell vorbereiten 
muss, was in einer späteren Phase umgesetzt und in einer weiteren technisch 
aufgearbeitet und finalisiert werden soll. Jede der Phasen hat ihre eigenen 
kontextuellen Erfordernisse, welche sich auf das Erinnerte auswirken, dieses 
beeinflussen und verändern. Ähnliches könnte man nun auch im Zusammen-
hang einer Animationsarbeit oder einer Theaterproduktion beschreiben, die 
(freilich auf je unterschiedliche Weise) ebenfalls mehrere solcher Arbeits-
schritte bedürfen. Diesbezüglich einfacher scheint hingegen das Medium der 
Schrift sowie des gemalten oder skizzierten Bildes. Denn sowohl die Autorin 
als auch Malerin können ihre Traumerinnerungen ›unmittelbar‹ aufzeich-
nen und sind somit nicht weiteren Arbeitsprozessen unterworfen. Freilich 
stehen auch sie innerhalb des Kontextes und der Limitationen ihres Hand-
werks, doch sie können ohne weitere Vermittlung und somit Verzögerung das 
Erinnerte umgehend in ihrem Medium artikulieren.232

Ohne hier detailliert auf die jeweiligen Probleme und Potentiale unter-
schiedlicher künstlerischer Ausdrücke hinsichtlich einer möglichen Doku-

232	 Ungeachtet des künstlerischen Mediums sind hier nur solche Werke gemeint, die 
dezidiert einen erlebten (Schlaf-)Traum darzustellen versuchen. Man wird jedenfalls 
gerade in der Kunst Unmengen an Werken finden, bei denen der Traumbegriff als eine 
Art Metapher verstanden und zudem recht großzügig eingesetzt wird. Er kann sowohl 
im Sinne einer Inspirationsquelle für die Kreativität als auch im Sinne der ›Imagination‹, 
des ›Bizarren‹, ›Phantastischen‹, ›Wunderbaren‹ etc. verstanden sein. All diese Formen 
haben dementsprechend auch nicht den Anspruch (zumindest nicht unmittelbar), den 
nächtlich erlebten Traum durch das jeweilige künstlerische Handwerk zu dokumentie-
ren. Es gilt also zu fragen, ob nun tatsächlich beabsichtigt war, eine Traumerfahrung 
darzustellen oder ob nicht vielmehr der ›Traum‹ als eine Art Gleichnis fungiert. Im Hin-
blick auf eine Untersuchung des Schlaftraums müsste man jedenfalls letzteres ohnehin 
ausschließen. Dies ist selbstverständlich nicht immer einfach, da die Künstlerin ihr Pub-
likum auch bewusst im Unklaren darüber lassen kann, ob es sich bei der Darstellung 
um einen Traum handelt oder nicht. Des Weiteren haben wir in künstlerischen Wer-
ken freilich auch Träume, die völlig oder teilweise fingiert sind, d. h. der dargestellte 
Traum basiert nicht oder nur teilweise auf einem ›tatsächlich‹ erlebten Traum. Wir 
haben es dann streng genommen mit einer Traumdarstellung innerhalb einer Fiktion 
zu tun, welche jedoch – wie auch alles Übrige in einer fiktionalen Erzählung – durchaus 
dem gemeinten Phänomen, so wie es erlebt sein könnte, entsprechen kann. (Bezüglich 
der Markierung des Traums in künstlerischen Darstellungen sei an dieser Stelle auf die 
systematische Arbeit von Stefanie Kreuzer verwiesen. Anhand mehrerer Beispiele aus 
Literatur, Film und Malerei untersucht sie, inwiefern der Traum im jeweiligen Werk als 
solcher eindeutig markiert wird oder ob die Übergänge vielmehr in der Schwebe gehal-
ten werden, sodass man als Rezipientin im Unsicheren darüber gehalten wird, ob es sich 
überhaupt um eine Traumdarstellung handelt oder nicht. Siehe: Stefanie Kreuzer: Traum 
und Erzählen in Literatur, Film und Kunst, 2014).



	 182	 Propädeutik

mentation der Traumerinnerung eingehen zu können, dürfte zumindest die 
Schwierigkeit einer Beeinflussung oder gar Entstellung der Erinnerung durch 
das jeweilige Handwerk sowie durch die intentionale und kontextuelle Ein-
bettung derselben deutlich geworden sein. Dies möchte jedoch keineswegs 
sagen, dass künstlerische Versuche für eine phänomenologische Untersu-
chung des Traums unbrauchbar wären. Trotz all der möglichen Entstellungen 
drückt sich auch immer das Phänomen des Traums selbst mit aus. Die künst-
lerische Dokumentation des Traums, sofern sie eine ist, versucht doch auch 
eine Erfahrung festzuhalten und zu vermitteln, die irgendwann tatsächlich 
erlebt wurde. Einer phänomenologischen Lesart würde daher die Aufgabe 
zufallen, die Traumerfahrung selbst freizulegen, welche doch den Ausgangs-
punkt des künstlerischen Ausdrucks darstellt und sich in ihm trotz etwa
iger Entstellungen notwendigerweise mitausdrückt. Wenn etwa der Künstler, 
bleiben wir beim Literaten Keller, in   ausgeschmückten Formulierungen von 
seinen Träumen erzählt, etwa davon berichtet, dass er sich einmal selbst im 
Traum gezwickt habe, um aufzuwachen, und dass er dann, nachdem er abrupt 
aufgewacht war, die leibliche Empfindung des Zwickens im Wachen weiter-
hin spüren konnte, dann beschreibt Keller damit doch auch ein bestimmtes 
Phänomen.233 Bei aller literarischen Ausschmückung deskribiert Keller hier 
und an anderen Stellen eine leibliche Selbstwahrnehmung, die für eine Phä-
nomenologie der oneirischen Erfahrung durchaus relevant sein kann. Bis-
weilen haben wir gar den Eindruck, dass literarische und künstlerische Aus-
drucksformen sich in der privilegierten Lage befinden, besonders treffliche 
und Phänomen-nahe Deskriptionen liefern zu können. Es sind nicht nur die 
weitaus detaillierteren Beschreibungsmöglichkeiten, welche ihnen jenes Pri-
vileg zukommen lassen, sondern zumal ein behutsamer, offener und unvor-
eingenommen Blick, mit denen sie den Phänomenen zu begegnen vermögen. 
Dies wird gewiss auch von einer bestimmten Freiheit und Unabhängigkeit 
gefördert, dass nämlich die künstlerische Darstellung sich keiner auserkore-
nen Traumtheorie verpflichtet fühlen muss, weder von den Erwartungen noch 
von den Rationalisierungen einer theoretischen Vorannahme gehemmt wird.
Damit kommen wir nochmals zurück zu jenen Traumberichten, die im Kon-
text einer dezidierten Traumtheorie entstanden sind, etwa im Zuge einer 

233	 Gemeint sind die Aufzeichnungen, die Keller als eine Art Traumtagebuch geführt 
hat. Im Eintrag vom 15.9.1847 heißt es: »Man sollte sich während besonderer Träume 
bestimmte Kennzeichen machen können. Dies erinnert mich an einen Traum, den ich 
vor einigen Jahren hatte, wo ich, von schrecklichen Bildern gequält und gepreßt, mich 
kurz und gut entschloß, an der Nase zu zupfen, damit ich erwache. Dies geschah auch 
und ich fühlte beim Erwachen noch deutlich den Druck des Daum’s und Zeigefingers an 
meiner Nase.« (Gottfried Keller, Sämtliche Werke, Band 7, 1996, S. 665) 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 183

empirisch-quantitativen Umfrage oder einer therapeutisch-psychoanalyti-
schen Kur. Wie bereits erwähnt, lastet an solchen Traumerzählungen (zumin-
dest äußerlich) der Ballast jener theoretischen Rahmenbedingungen, von den 
sie zum Erzählen aufgefordert sind. Und doch gilt auch in diesem Bereich, dass 
sich nichtsdestotrotz ein vorprädikativer Gehalt ausdrückt, welcher von der 
erlebten Traumerfahrung selbst berichtet und welcher durch die theoretischen 
bzw. metapsychologischen Rahmenbedienungen hindurch gelesen werden 
kann. Im Zusammenhang mit der Psychoanalyse haben die Dokumentationen 
des manifesten Traums, die noch keiner (Um-)Deutung unterzogen wurden, 
gewiss einen Vorzug.234 Nur wird man auch hier zunächst eine phänomenolo-
gisch achtsame und gewissermaßen dekonstruktive Lesart verfolgen müssen. 
Denn nicht selten antizipiert man bereits beim Erzählen bzw. Aufschreiben 
des manifesten Traums jene (meta-)theoretischen Annahmen, anhand derer 
sich die spätere Deutung innerhalb der psychoanalytischen Kur vollziehen 
wird. Nehmen wir vielleicht als Beispiel den Bericht eines Traumes, wie er 
von Freud selbst verfasst wurde. Er schreibt: »Ich gehe in sehr unvollständiger 
Toilette aus einer Wohnung im Parterre über die Treppe in ein höheres Stock-
werk. Dabei überspringe ich jedes Mal drei Stufen, freue mich, daß ich so flink 
Treppen steigen kann. Plötzlich sehe ich, daß ein Dienstmädchen die Treppen 
herab- und also mir entgegenkommt. Ich schäme mich, will mich eilen, und 
nun tritt jenes Gehemmtsein auf, ich klebe an den Stufen und komme nicht 
von der Stelle« (TD, 246). Was Freud aus dieser Traumerfahrung berichtet, 
scheint derart ausgewählt und ausformuliert zu sein, dass es sich perfekt in 
eine psychoanalytische Deutung fügen lässt. Das Bild vom Treppen-steigen, 
von höheren Stockwerken, die Freude über das flinke Besteigen wie auch die 
Scham vor dem Dienstmädchen scheinen alles idealtypische Symbole für eine 
sexuelle Interpretation zu sein. Obzwar die Deutungsintention die Selektion 
und Darstellung des oneirischen Inhalts offensichtlich beeinflusst hat, kön-
nen wir diese vorgreifende Interpretation doch auch in Klammern setzen, um 
zu sehen, was hier vom Traum selbst spricht. So kann dem Bericht etwa die 
Beschreibung einer Hemmung entnommen werden, noch genauer die eines 
Widerwillens: Der Träumer möchte weiterkommen, sich in Eile fortbewegen, 
bleibt jedoch an einer Stelle »kleben«, gerät gewissermaßen in eine Schleife, 
die ihn nicht weiterziehen lässt. Die Intensität des Willens (eilig weiter kom-
men zu wollen) scheint im selben Maße den Widerwillen (nicht weiter kom-
men zu können) zu erzeugen. Solch ein Widerwille im Sinne einer leiblich 
erlebten Blockade oder sich wiederholenden Schleife scheint wiederum ein 
oneirisches Phänomen zu meinen, dass in ähnlicher Weise in vielen unter-

234	 Vgl. Kap. II.2. :49.



	 184	 Propädeutik

schiedlichen Traumberichten auftaucht und dessen genauere Beschreibung 
im Zusammenhang einer Phänomenologie kinästhetischer Erfahrung höchst 
spannend sein dürfte (:280). Wir sehen jedenfalls, auf das möchte ich letztlich 
hinaus, dass man selbst aus solch einem psychoanalytisch situierten Bericht 
von einem ›manifesten Traum‹ – und zwar noch diesseits einer der Deutbar-
keit entsprechenden Erzähltendenz – die erlebten oneirischen Phänomene 
als solche herauslesen und in ihrer Phänomenalität thematisieren, untersu-
chen kann. Statt den Erfahrungsinhalt metapsychologisch zu interpretieren, 
meint solches ›unter-suchen‹ jene konstitutiven Vermögen freizulegen, wel-
che das jeweilige oneirische Erlebnis überhaupt erst ermöglichen, ereignen  
lassen.

Mit einer phänomenologischen Lesart, die rein an der erlebten Traumer-
fahrung und an den sich darin zeigenden oneirischen Phänomenen interes-
siert ist, kann man sich ferner auch jenen Dokumentationen zuwenden, die 
im Feld empirisch-quantitativer Studien entstanden sind. Freilich muss man 
sich auch hier der kontextuellen Problematik bewusst sein, in welcher diese 
Berichte entstehen. Nehmen wir etwa die (zumindest in technischer Hinsicht) 
aufwendigste Methode der empirischen Traumforschung, nämlich das Pro-
zedere im Schlaflabor. Vornehmlich aufgrund hoher und schneller Augen-
bewegungen des Probanden (REM), aber auch anderer technisch messbarer 
Veränderungen des Körpers – wie Hirnstrom (EEG), Herzrhythmus (EKG), 
Muskelspannungen (EMG) – nimmt die empiristische Forscherin an, dass der 
Proband sich nun in einem intensiven Traum befinden müsste, woraufhin sie 
ihn abrupt aufweckt, sich über den soeben noch erlebten Traum erkundigt, um 
diese Erzählung schließlich anhand von Audio- oder Videoaufzeichnungen 
zu dokumentieren. Diese Aufzeichnungen, welche später die Grundlage für 
quantitative Auswertungen darstellen werden, sind jedoch keineswegs der-
art erfahrungsgetreu, wie es die Empiristin glauben möchte. Eine kritische 
Hinterfragung der Voraussetzungen und Umstände, in denen solche Experi-
mente durchgeführt werden, dürfte die gemeinten Probleme verdeutlichen. So 
stellt es eine Schwierigkeit für sich dar, wie man überhaupt zu der Annahme 
kommt, dass der Proband sich gerade jetzt in einer Traumphase befindet. Der 
klassische Parameter, an dem sich auch die anderen technischen Messopti-
onen orientieren, ist die bereits genannte Augenbewegung des schlafenden 
Körpers (REM). Ob die Augenbewegungen nun ›tatsächlich‹ mit jener Traum-
geschichte, von dem der Proband nach dem Erwachen berichtet, korreliert 
haben, kann jedoch niemals mit Gewissheit behauptet werden. Es handelt sich 
hierbei letztlich um eine reine Arbeitshypothese. Der hypnotische Charakter 
zeigt sich allein schon darin, dass auch Probanden, die aus einer Schlafphase 
ohne  Augenbewegungen geweckt wurden, ebenfalls von Träumen berichten 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 185

konnten.235 Die umstrittene und doch grundlegende REM-Hypothese führt 
jedenfalls dazu, dass die Forscherin an einem bestimmten Moment und vor 
allem in einer bestimmten Erwartungshaltung in den Schlaf des Anderen 
interveniert (bzw. intervenieren lässt): Jetzt muss der Proband sprechen, und 
jetzt muss er von einem Traum berichten. Die intentionale Erwartung auf-
grund einer hypothetischen Vorannahme sowie die daraus resultierende 
Art und Weise, wie man auf den schlafenden Körper zugeht, wie man diesen 
weckt, welche Fragen (in welcher Tonlage und Absicht) man nach dem Erwa-
chen an den Probanden stellt – all dies wird einen unmittelbaren Einfluss dar-
auf haben, an was sich der Proband erinnern und was er davon erzählen wird 
und was nicht. Eine weitere Auswirkung hat gewiss auch der Ort, an dem 
der Proband geweckt wird. Ich meine, es macht einen großen Unterschied, ob 
jemand zuhause in seinem Bett erwacht oder in einem sterilen Schlaflabor 
mit all den Geräten, an die man umständlich angedockt ist. Wir sehen jeden-
falls an solchen Beispielen, die man gewiss noch erweitern könnte, dass es 
eine Reihe an Faktoren gibt, ob epistemischer oder praktischer Natur, welche 
die in den Schlaflaboren entstandenen Traumberichte unweigerlich beein-
trächtigen. Es gibt zumal auch fallspezifische Probleme, welche im Zusam-
menhang mit der Fragestellung der jeweiligen Studie zusammenhängen. So 
können wir etwa bei der empirischen Erforschung von sogenannten ›luziden 
Träumen‹ beobachten, dass die Probanden durchaus unter dem Druck stehen, 
von einem erfolgreichen Klartraum zu berichten. Wir werden später mehr 
zu solch luziden Träumen schreiben. Was wir an dieser Stelle allein festhal-
ten wollen, ist die Notwendigkeit einer kritischen Lesart der Traumaufzeich-
nungen im Kontext empirischer Schlafforschung. Und doch gilt auch hier der 
phänomenologische Grundsatz, dass trotz all dieser Einflüsse der Proband 
doch auch von der Traumerfahrung selbst berichtet. Durch eine Art dekonst-
ruktivistische und zugleich wachsam eindringliche Lesart, kann die (sich im 
Bericht aussprechende) Erfahrung und das darin erlebte Phänomen durchaus 
freigelegt und somit nicht nur ein veranschaulichendes Beispiel, sondern auch 
empathischer Bezugspunkt einer phänomenologischen Betrachtung sein.236 

235	 Siehe dazu z. B.: Valdas Noreika u. Katja Valli (u. a.): »Early-night Serial Awake-
nings as a New Paradigm for Studies on NREM Dreaming«, in: International Journal of 
Psychophysiology 74, 2009, S. 14–18; sowie: Tore A.Nielsen: »A Review of Mentation in 
REM and NREM Sleep: ›Covert‹ REM Sleep as a Possible Reconciliation of Two Opposing 
Models, in: Behavioral and Brain Sciences 23, 2000, S. 851–866.

236	 Deutlich schwieriger wird es jedoch, mit den ›Resultaten‹ der empirischen For-
schung phänomenologisch sinnvoll zu arbeiten. (Eine ausführliche Darlegung der 
Methodik empirischer Traumforschung findet sich etwa bei: Calvin S. Hall u. Robert L. 
Van de Castle: The content analysis of dream, 1966; William G. Domhoff: Finding meaning 
in dreams. A quantitative approach, 1996; Michael Schredl: Die nächtliche Traumwelt. Eine 



	 186	 Propädeutik

Zusammenfassend können wir hinsichtlich einer möglichen Berücksichti-
gung von Fremdberichten innerhalb einer phänomenologischen Untersu-
chung festhalten: All diese Traumberichte gehen in der Regel nicht von einer 

Einführung in die psychologische Traumforschung, 1999, S. 38 ff.). Die Kritik an der empiri-
schen Forschung besteht, in aller Kürze gesagt, darin, dass sie mit einer Reihe von theo-
retischen bzw. epistemologischen Suppositionen operiert, die sie nicht eigens hinterfragt, 
sondern stillschweigend voraussetzt. Die empirisch-quantitative Methode ist im Grunde 
eine Art von Textanalyse, nämlich eine Analyse von Traumberichten (welche nicht unbe-
dingt in Schlaflaboren entstanden sein müssen, sondern auch selbstständig verfasste 
Traumtagebücher von Probanden meinen können). Diese Texte werden auf bestimmte 
(zuvor festgelegte) Begrifflichkeiten und Kategorien hin abgesucht, um quantitative – ja 
im Grunde rein mathematische – Aussagen zu treffen. Um es verkürzt zu sagen: Wenn 
Kategorie A in allen 100 Traumberichten der Studie 80 Mal, während die Kategorie B nur 
26 Mal gefunden wurde, dann stellt die Empirikerin dementsprechend die Behauptung 
auf, dass für 80% der Träume die Kategorie A und nur in 26 % aller Träume die Kategorie 
B zutrifft. Das Problem beginnt schon darin, dass nur selten darüber reflektiert wird, was 
die Kategorie A als Begriff eigentlich bedeutet, aus welcher Erfahrung er stammt, welche 
historischen, kulturellen oder politischen Zusammenhänge in den Begriff eingraviert 
sind. Die Empirikerin scheint sich zu wünschen, dass der Begriff so steril, eindeutig 
und selbstevident ist, wie jene Zahlen und geometrischen Kurven, auf die sie abzielt. 
Dass dem nicht so ist, sieht man in der simplen Tatsache, dass die Beurteilerinnen (wel-
che den Traumtext nach Anzahl jener Begriffe absuchen) bei gleichem Text zu völlig 
unterschiedlichen Ergebnissen kommen können. Dies hängt damit zusammen, dass sie 
unterschiedliche Vorstellungen vom Begriff haben. So wird etwa eine Bewerterin, die 
einen sehr weiten Begriff von Gewalt hat, den Trauminhalt eines Berichts viel eher als 
›gewalttätig‹ bestimmen, als eine Bewerterin, die einen engen Begriff der Gewalt hat, 
der sich etwa nur auf körperliche Übergriffe beschränkt. Ein und derselbe Traum würde 
dann in der prozentualen Aufrechnung einmal die Kurve nach oben und das andere Mal 
nach unten drücken. Abgesehen davon handelt es sich dabei ohnehin um eine Fremd-
beurteilung, die lediglich mit dem Text arbeitet und somit nicht wissen kann, wie es 
die Person, die jene oneirische Szene erlebt hat, selbst bewerten würde. Überhaupt gibt 
es, soweit ich dies überblicken konnte, nur in seltenen Studien eine kritische Auseinan-
dersetzung damit, wer diese Proband:innen eigentlich sind. Und selbst wenn man solch 
problematische Voraussetzungen der quantitativen Methode außer Acht lassen und ihre 
Ergebnisse so stehen lassen wollte, stellt sich immer noch die Frage, was man damit 
eigentlich anfangen soll, wenn dann etwa ein ›Resultat‹ heißt: »12 % aller luziden Träume 
von Frauen handeln von Gewalt«. Solche Aussagen sind völlig aus dem Kontext der einst 
erlebten Traumerfahrung gerissen. Die Aufgabe besteht dann oftmals lediglich darin, die 
eigene Studie mit einer anderen – die dann etwa behauptet, dass es nicht 12 % sondern 
23 % sind – zu vergleichen. Wollte man abseits quantifizierender Vergleiche ernsthaft mit 
empirischen Aussagen arbeiten (wie dies etwa Merleau-Ponty im Zusammenhang einer 
allgemeinen Phänomenologie der Wahrnehmung versucht hat) dann müsste man gerade 
all das nachholen, was der Empiriker versäumt hat: Man müsste nachfragen, was Gewalt 
bedeutet, wie Gewalt erlebt wird, was es bedeutet, eine ›Frau‹ zu sein bzw. als eine ›Frau‹ 
identifiziert zu sein sowie man überhaupt nachfragen müsste, was nach all den Schritten 
der Abstraktion bis hin zu einer völlig idealisierten Aussage oder grafischen Darstellung 
überhaupt noch von der erlebten Traumerfahrung erhalten sein könnte. 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 187

ergründenden Epoché aus, sondern sie entstammen einer natürlichen Ein-
stellung, welche weitgehend in ihre Voraussetzungen und Kontexte (ob nun 
künstlerischer, epistemischer, theoretischer oder auch politischer, religiöser 
Natur) eingebettet ist. Die Dokumentation der Traumerinnerung wird daher 
nicht nur durch eine bestimmte ›Naivität‹ begleitet, sondern kann zumal mit 
Modifikationen oder gar Defigurationen einhergehen.  Eine kritisch-wach-
same Lesart von solchen Dokumentationen, selbst bei eigenen Traumproto-
kollen (insofern diese nämlich aus einer natürlichen Selbstverständlichkeit 
heraus verfasst, und daher nicht minder befangen sind) ist unabdingbar. Es 
gilt also sich vor Augen zu halten, dass das erlebte Phänomen im Bericht stets 
auf eine bestimmte und konditionierte Weise spricht. Dies soll jedoch nicht 
bedeuten, dass die Ausdrucksweise an sich problematisch wäre. Im Gegenteil 
ist der (so oder so konditionierte und eingebettete) Ausdruck notwendig, weil 
sich das erlebte Phänomen doch vermitteln muss können und nur als Vermit-
teltes für einen Anderen nachvollziehbar ist. Dabei ist die Vermittlung, d. h. 
sowohl der Akt des Ausdrückens als auch der Vollzug des Ausdrucks selbst 
ein eigenständiges Phänomen, welches eben immer mitberücksichtigt werden 
muss. Nur insofern es der Untersuchung darum geht, die oneirische Erfah-
rung und die darin erlebten Traumphänomene als solche zu thematisieren, 
was hier der Fall ist, bedarf es einer phänomenologischen Dekonstruktion 
der Rahmenbedingungen des Ausdrucks, nämlich in Hinblick darauf, was 
ursprünglich ausgedrückt werden wollte, nämlich der erlebte Traum. Inso-
fern es einer eindringlichen Lesart gelingt, den Fokus auf die darin ausge-
sprochene Erfahrung zu richten und somit diese freizulegen, können solche 
Traumberichte für eine phänomenologische Untersuchung nicht nur hilfreich 
sein, um gewisse oneirische Erlebnisse zu veranschaulichen, sondern sie kön-
nen auf einer bestimmten Ebene selbst Referenz- und gar Ausgangspunkt der 
Untersuchung werden. Dies gilt freilich umso mehr, wenn der Bericht selbst 
bereits den Anspruch hatte, deskriptiv vorzugehen.

Auch wenn nun solcherart die Möglichkeit besteht, sich vermittels der 
Fremdberichte einen Zugang zur oneirischen Erfahrung zu verschaffen, kann 
dies anderseits doch nicht eine ›unmittelbare‹ und eigenständig durchge-
führte Phänomenologie des Traums ersetzen. Denn auch wenn ein Bericht 
weitgehend deskriptiv (oder wenn man so möchte: erfahrungsgetreu) ver-
fasst wurde, entspringt der phänomenologische Blick doch einer grundlegend 
anderen Einstellung und hat damit verbunden auch ein grundlegend anderes 
Interesse: Es geht ihm nicht um die schiere Empirie des Traums, also letzt-
lich nicht darum, was erlebt wurde, sondern vielmehr wie es erlebt wurde, 
d. h. wie sich das Traumerleben und die darin erlebten Phänomene ereignen. 
Klassisch gesprochen: Es handelt sich um die Freilegung der mannigfalti-



	 188	 Propädeutik

gen (transzendentalen wie auch leiblichen) Bedingungen, welche oneirische 
Erfahrung überhaupt erst ermöglichen.

C)  In der Aktualität des Traums? Hypnagoge Phase und luzider Traum

Damit möchte ich nochmals zu der Frage zurückkommen, ob und wie eine 
unmittelbar-eigenständige Phänomenologie des Traums möglich sein kann, 
d. h. eine phänomenologische Untersuchung, die sich auf dem Boden meiner 
unmittelbar erlebten Erfahrung abspielt. Aus einer radikalen Epoché heraus 
kann man freilich sagen, dass alles, was sich zeigt, sich notwendigerweise auf 
dem Boden ›meiner‹ unmittelbaren Erfahrung ereignet. Alles wird von hier 
aus erlebt. Selbst das Nachvollziehen bzw. Mitvollziehen der Erfahrung eines 
anderen findet hier statt. Obzwar dem so ist, habe ich innerhalb dieser Tota-
lität doch einen Bezirk, welcher perspektivisch immer schon als abgetrennt 
und durch mich zentriert erscheint, dessen Inhalte mir nicht vermittelt, son-
dern als meine ›eigenen‹ originären Erlebnisse zuteilwerden. Es ist dies, was 
man im engeren Sinne die ›eigene Erfahrung‹ nennt und von der man zumin-
dest glaubt, weil man ja selbst stets ›dabei‹ war, mehr und genaueres darüber 
aussagen zu können. Was nun solcherart meine eigene Erfahrung des Traums 
anbelangt, habe ich, dies war der letzte Stand unserer Untersuchung, immer-
hin eine mir zugängliche Erinnerung an die Möglichkeit des Traums und 
dann schließlich auch an all die unterschiedlichen Traumereignisse, die einst 
aktual von mir erlebt waren. In der Anschauung dieser Erinnerungen, wobei 
die Anschauung selbst eine aktuelle und unmittelbare ist, kann ich betrach-
ten, wie sich die oneirische Erfahrung ereignet bzw. wie sich ein bestimmtes 
Traumphänomen in dieser Erfahrung konstituiert. Wie oben bereits ausführ-
lich dargestellt, würden wir uns hierbei innerhalb einer Phänomenologie der 
Traumerinnerung bewegen und damit aber auch innerhalb einer durch die 
Erinnerung vermittelten Betrachtung. Doch die Frage ist nun, ob in Hinblick 
auf den Traum eine unvermittelte ›Unmittelbarkeit‹ möglich sein kann, d. h. 
ob eine Phänomenologie während der Traumerfahrung selbst möglich sein 
kann. Gerade diese Möglichkeit musste verneint werden. Nicht zuletzt weil 
selbst in einer ›alltäglichen‹ Wahrnehmung in der ›Wachwelt‹ die unvermit-
telte Unmittelbarkeit spätestens dann verlassen wird, sobald die Reflexion 
und Deskription einsetzt. Während der Wahrnehmung dieser mir ›unmit-
telbar‹ originär gegebenen Tasse muss ich, wenn ich den (synästhetischen) 
Wahrnehmungsprozess der Tasse betrachten und beschreiben will, von der 
Faktizität derselben absehen und – diese gleichsam ›vor dem geistigen Auge‹ 
beibehaltend – auf den Prozess selbst achten. Dieses Beibehalten wendet sich 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 189

also (zwecks Reflexion auf den Akt) bereits von der urimpressionalen Wahr-
nehmung ab und behält die Tasse im Grunde im Hintergrund einer frischen 
Erinnerung. Dies gilt umso mehr, wenn man nun die Beschreibungen und 
Einsichten aufzuzeichnen, etwa aufschreiben möchte und dabei die Tasse als 
solche überhaupt nicht mehr im Blick hat, sondern diese zur Gänze nur noch 
über die (weiterhin frische) Erinnerung zugänglich ist. Nur habe ich doch 
auch weiterhin die Möglichkeit, immer wieder auf die impressionale Wahr-
nehmung der Tasse zurückzukommen, mir diese zu reaktualiseren, um von 
hier aus die Beschreibung und Reflexion (der Konstitution) des Wahrneh-
mungsprozesses fortzusetzen.  Kann es nun für eine Phänomenologie des 
Traums eine ähnliche Möglichkeit der (Quasi-)Unmittelbarkeit geben, welche 
mir erlauben würde, in der Erfahrung selbst bleibend, diese (unter unter-
schiedlichen Aspekten und in Hinblick auf unterschiedliche Erfahrungs-
schichten) zu betrachten? Folgt man den bisherigen Erörterungen, besteht 
eine enorme Schwierigkeit allein schon darin, dass der Traum per se jene 
aktive Wachsamkeit und Aufmerksamkeit auszuschließen scheint, welche für 
eine involviert-distanzierte Betrachtung des aktuellen Geschehens als not-
wendig erachtet wurde. Allein deswegen scheint mir eine Phänomenologie 
des Traums im Sinne der besagten (Quasi-)Unmittelbarkeit nur dann möglich 
zu sein, wenn man den Spielraum experimentell ausweitet, sozusagen eine 
experimentelle (bzw. eine dem Traum entsprechend modifizierte) Phänomeno-
logie verfolgt. Man müsste sich dabei gleichsam in Erfahrungsbereiche bege-
ben können, die sowohl den Traum als auch die Möglichkeit zur Wachsamkeit 
und Aufmerksamkeit zulassen – einer Aufmerksamkeit, die ihrerseits den 
Traum nicht bedroht, kein Agent der Wachwelt ist, sondern sich in der Lage 
befindet, den Traum ankommen und in seinem Lauf entfalten zu lassen. Solch 
einen Bereich könnte uns bis zu einem gewissen Grad etwa der »hypnago-
gische Zustand« bieten.237 Damit ist jener Zwischen- und Schwellenbereich 
gemeint, in welchem man sich kurz vor dem Einschlafen befindet und den 
Jean-Paul Sartre demgemäß auch als »Halbschlaf-Vision« umschrieben hat.238  

237	 Der Begriff wurde im 19. Jahrhundert insbesondere durch Alfred Maury geprägt, 
siehe: Alfred L. F. Maury: »Des hallucinations hypnagogiques, ou des erreurs des sens 
dans l’etat intermediaire entre la veille et le sommeil«, in: Annales Medico-Psycholo-
giques du système nerveux. Vol. 11, 1848, S. 26–40. Zur Anwendung des hypnagogischen 
Zustandes in der aktuellen empirischen Traumforschungen siehe u. a.: Tore A. Nielsen: 
»A self-observational study of spontaneous hypnagogic imagery using the upright nap-
ping procedure«, in: Imagination, Cognition & Personality 11, 1992, S. 353–366.

238	 Siehe: Jean-Paul Sartre: Das Imaginäre. Phänomenologische Psychologie der Einbil-
dungskraft. 1994, S. 67 ff.; vgl. dazu die Kommentare von Jean Hering: »Concerning Image, 
Idea, and Dream«, in: Philosophy and Phenomenological Research 8 (2), 1947, S. 202 ff.; Robert 
Bossard, Psychologie des Traumbewusstseins, 1951, S. 96 ff. sowie Dylan Trigg: »Hypnago-



	 190	 Propädeutik

Es handelt sich dabei zwar streng genommen noch nicht um den Traum im 
Sinne eines gänzlichen Absorbiert-seins in den Schlaftraum, sondern viel-
mehr um eine – um weiter mit Sartre zu sprechen – »erste Degradation des 
Bewußtseins vor dem Traum« (ebd. 79). Und doch zeichnet sich diese Phase, 
die zumeist als eine Art Übergangsphase zum Traum auftritt, gerade dadurch 
aus, dass man in ihr bis zu einem gewissen Grade noch wach ist, d. h. ein 
waches Bewusstsein vom Geschehen hat, während man sich doch mit einem 
Fuße bereits in der oneirischen Erfahrung befindet: Die alltägliche Umge-
bung, die alltäglich erfahrene Welt lässt allmählich nach, schwindet, ver-
blasst, während sich eine Traumwelt mit bereits deutlich erfahrenen Traum-
erscheinungen einblendet. Obwohl sich in dieser Einschlafphase solcherart 
bereits eine Traumerfahrung ereignet, hat man dennoch für eine Weile (im 
wortwörtlichen Sinne) halbwegs ein Bewusstsein von dieser Verrückung, 
man ist sich ihrer bewusst, bevor man sich ihr ganz überlassend völlig in die 
oneirische Welt versinkt bzw. von ihr aufgesogen wird. Normalerweise sind 
solche hypnagogen Übergangsphasen relativ kurz und da man sich sogleich 
im Schlaftraum befinden wird, schenkt man ihnen auch kaum Beachtung.239 
Für eine Phänomenologie des Traums können sie indes eine experimentell 
bedeutsame Passage darstellen, da man in dieser Phase doch genügend 
Wachsamkeit mitbringt, um das Eintreten der Traumerfahrung und gewisse 
Qualitäten derselben betrachten zu können.240 

gia, Anxiety, Depersonalization: A Phenomenological Perspective«, in: Dorothée Leg-
rand u. Dylan Trigg (Hg.): Unconsciousness Between Phenomenology and Psychoanalysis, 
2017, S. 163 ff.. Weitere phänomenologische Beschreibungen zum hypnagogen Zustand 
finden sich bei Evan Thompson: Waking, Dreaming, Being. Self and Consciousness in Neuro-
science, Meditation, and Philosophy. 2015, S. 107 ff.

239	 Wobei mit ein wenig Übung die hypnagoge Phase merklich ausgedehnt werden 
kann. In bestimmen Formen der Somnolenz scheint sich dies ganz von selbst einzustel-
len: Wenn man etwa aufgrund sehr hoher Müdigkeit dermaßen schläfrig ist, dass man 
jeden Moment einschlafen könnte und doch aufgrund einer bestimmten Nervosität der 
Übermüdigkeit der Schlaf sich nicht sogleich einstellen möchte. Die Wachheit bleibt 
dann erhalten, während man immer wieder in hypnagoge Phasen eintaucht (vgl. dazu 
auch Robert Bossard, Psychologie des Traumbewusstseins, 1951, S. 76). Ein anderer Fall, in 
dem sich der hypnagogische Zustand ganz von selbst ausdehnen kann, zumal für meh-
rere Stunden, ist der des hohen Fiebers, wenn man nämlich immer wieder ›einträumt‹ 
und doch nicht wirklich einzuschlafen vermag.

240	 Auf den ersten Blick könnte man meinen, Sartre wolle in seiner Abhandlung 
»L’Imaginaire« – aus der oben kurz zitiert wurde – gerade dies ausschließen, dass näm-
lich während der hypnagogen Phase eine bewusste Betrachtung derselben nicht möglich 
sei, indem er doch schreibt, dass sich dieser Zustand immer nur »ganz auf einmal gibt« 
und sich daher »nicht beobachten lässt« (ebd., 69). Nur versteht Sartre an dieser Stelle 
unter dem »Beobachten« etwas anderes, nämlich eine bestimmte Form »methodischer 
Beobachtung« (ebd.), welche zugleich »Hypothesen aufstellen und diese kontrollieren« 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 191

Obzwar die hypnagoge Erfahrung, die wir auch einen ›Einschlaftraum‹ nen-
nen können, eine gewisse Nähe zum Wachzustand bewahrt, ist sie doch von 
jeglichen Phantasien oder sogenannten Tagträumen zu unterscheiden. Letz-
tere sind, wie etwa Husserl schreibt, weiterhin »ein Modus des Wachlebens« 
(Hua42, 12 ff). Im Gegensatz zu solch diurnalen Phantasien, welche sich auf 
dem Hintergrund einer weiterhin wahrgenommenen ›Wachwelt‹ abspielen, in 
diese verwoben und ihr gegenüber gleichsam durchlässig sind, hebt sich die 
hypnagoge Phase vom diurnalen Wahrnehmungsfeld ab, entrückt ihm, wirft 
sich in die Eigenständigkeit einer oneirischen Mundanität, die sich wiede-
rum in einer (wenn auch nicht vollständigen) Opazität gegenüber der Wach-
welt ereignet.241 Die Besonderheit des hypnagogen Zustandes besteht darin, 
dass er bereits im Dienste des Schlafes steht und daher wesentliche Züge des 
Schlaftraums aufweist: Insbesondere die Charakteristik des Widerfahrens, 
dass nämlich die Dinge und Ereignisse einem zustoßen, dass man von ihnen 
in Anspruch genommen, in deren Bann gezogen ist. Damit einher geht der 
oneirische Realitätsglaube, welcher erneut einen wesentlichen Unterschied zu 
Phantasieerscheinungen aufweist. Denn Phantasien sind stets von der impli-
ziten Setzung begleitet, dass ihr Inhalt nicht-existent ist, d. h. während des 

will (78). Statt die Eigenart der Traumvorstellungen zuzulassen, geht es solch einem ana-
lytisch-distanzierten Beobachten vielmehr darum, »mit dem ganzen Gewicht auf ihnen 
zu lasten, sich in die Waagschale zu werfen, […] seine synthetische Kraft einzusetzen, 
um womit auch immer die Synthese zwischen was auch immer herzustellen« (78). In der 
Tat muss sich solch einer Herangehensweise der Trauminhalt der hypnagogen Phase 
sogleich entziehen, sodass sie jenen oneirischen Inhalt nur retrospektiv rekonstruieren 
kann. Indes räumt Sartre durchaus ein, dass man dem hypnagogen Zustand phänomeno-
logisch begegnen kann. Man distanziere sich hierbei vom Trauminhalt nicht derart, um 
diesen vor sich hinzustellen, damit wäre es im Grunde auch schon vertan. Sondern man 
müsse mit dem Traum mitgehen, man müsse sich (wie das primäre Traumbewusstsein 
selbst) von den Trauminhalten »faszinieren lassen«, »ihnen in die Gefangenschaft fol-
gen« (79). Gleichzeitig bleibe im hypnagogen Zustand ein »Bewußtsein von Bewußtsein 
[consciences des consciences]« erhalten, sodass man dadurch eine reflexiv-deskriptive 
Einstellung zum oneirischen Geschehen einnehmen könne (ebd.). Im Anschluss daran 
finden wir auch Sartres Versuch einer phänomenologischen Beschreibung des Hypna-
gogen. Leider ist diese jedoch recht limitiert. Er deskribiert insbesondere, wie aus Licht-
wahrnehmungen (Phosphene) Farben und Linien und aus diesen schließlich Gestalten, 
Gesichter und Personen entstehen. Sartre versteht somit die Entstehung von hypnagogen 
Bildern als eine Art assoziative Interpretation von perzeptiven Lichtquellen während 
der Einschlafphase, so wie man etwa im Kaffeesatz oder in den Wolken Bilder erkennt. 
Damit wird er dem lebendigen Spektrum der hypnagogen Erfahrung leider nicht gerecht.

241	 Dies mag auch damit zusammenhängen, dass der hypnagoge Zustand – im Gegen-
satz zu Phantasien und Tagträumen – bereits mit einer gewissen Beruhigung und auch 
Paralysierung des Körpers, d. h. zumal mit einem rezeptiven Rückzug aus der Wachwelt 
einhergeht. Vgl. dazu auch Robert Bossard: Psychologie des Traumbewusstseins, 1951, S. 93 ff.



	 192	 Propädeutik

Phantasierens ›wissen‹ wir, dass es sich dabei nicht um eine ›reale‹ Wahr-
nehmung handelt. Hingegen zeichnet sich die hypnagoge Phase diesbezüg-
lich als ein Art Schwellenbereich aus. Zwar sind wir noch nicht gänzlich in 
einem Traumgeschehen, in welchem ich die Vorkommnisse unhinterfragt als 
mir äußerlich gegebene erlebe und in diesem Sinne als ›real‹ setze; und doch 
befinden wir uns in dieser Einschlafphase zumindest in einer ontologischen 
Unentschiedenheit, insofern man kein Urteil darüber fällt, ob der Erfah-
rungsinhalt ›real‹ gegeben ist oder nicht. Man bleibt in der Schwebe, nimmt 
einzelne Momente des Erlebten durchaus als äußere und als sich von mir 
unabhängig ereignende Begebenheiten wahr und doch sind diese Momente 
noch nicht gänzlich in die Radikalität einer autonomen Traumrealität einge- 
bunden.

Das Phänomen des hypnagogen Zustandes finden wir in einem Bild von Robert William 
Buss auf besonders anschauliche Weise dargestellt: Dickens’ Dream, Aquarell, 1870, 
Charles Dickens Museum, London.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 193

So sehen wir auch nochmals die Grenzen der Möglichkeit, welche die 
hypnagoge Phase hinsichtlich einer phänomenologischen Untersuchung des 
Traums zu bieten vermag. Der hypnagoge Zustand ist ein eigenes Phänomen-
feld, welches (wenn man so möchte) einen Vorboten des Traums darstellt, 
jedoch nicht diesen selbst. Was dem hypnagogen Zustand ›fehlt‹, ist jene 
absolute Horizonthaftigkeit und Opazität, welche wiederum die eigenstän-
dige ›Realitätswelt‹ des Traums ermöglicht. Mit Sartre gesprochen könnte 
man auch sagen, dass ich während der hypnagogen Phase (noch) nicht in 
jenem Maße im oneirischen Geschehen »gefangen« bin, wie ich später im 
Schlaftraum sein werde. Solange ich im hypnagogen Zustand verweile, habe 
ich gleichsam die Möglichkeit, die sich anbahnende »Gefangenschaft« nicht 
mitzumachen bzw. abzubrechen.242 Nichtsdestotrotz offeriert das Experimen-
tieren mit dem hypnagogen Einschlaftraum bis zu einem bestimmten Grad 
gewiss Einblicke in die Eigenheiten der oneirischen Erfahrung. Was es vor 
allem bietet, ist die Erforschung jener spinösen Momente, in denen sich der 
Übergang und somit die poröse Differenz zwischen ›Wach-‹ und ›Traumer-
fahrung‹ ereignet – und zugleich aber auch aufgibt, aufhebt, um schließlich 
einer Erfahrungswelt den Raum zu überlassen, welche von dieser Differenz 
nichts mehr wissen wird.

Die größte Schwierigkeit liegt in diesem Zusammenhang sicherlich auch 
darin, adäquate phänomenologische Beschreibungen zu liefern, zumal das 
Beschreiben in diesem Fall des Aufschreibens oder einer sonstigen Aufzeich-
nung bedarf, die wiederum eine Rückkehr aus der Einschlafphase zurück in 
eine bestimmte Ordnung der Wachwelt verlangt. Man darf also das völlige 
Einschlafen nicht zulassen, nicht nur, weil man damit in einen Schlaftraum 
und somit in andere Erfahrungsbedingungen eintauchen würde, sondern 
weil solch ein Verlassen des hypnagogen Zustandes letztlich auch die Rück-
kehr in die Wachsphäre äußerst erschweren würde. Doch gerade weil der 
Abbruch der Transition (ich meine den Übergang in den Schlaftraum) wäh-
rend der hypnagogen Phase weitaus leichter fällt, hat sie für unsere Unter-
suchung einen besonderen Vorzug. Die experimentelle Aufgabe besteht dem-
entsprechend darin, an gegebener Stelle, und zwar bevor man den point of no 
return erreicht, die Vigilanz derart zu sammeln, dass eine Rückkehr in die 
Wachsphäre möglich bleibt, um schließlich retentional genauere Beschrei-
bungen vornehmen zu können.  Zugegebenermaßen mag dies eine ›Technik‹ 
sein, die man vermutlich nicht ohne Weiteres praktizieren kann. Sie bedarf 
sicherlich einer gewissen Einübung.

242	 Sartre spricht daher von der hypnagogen Phase als einer »freiwilligen Gefangen-
schaft« (Jean-Paul Sartre: Das Imaginäre, 1994, S. 80).



	 194	 Propädeutik

Eine weitere Option für die experimentelle Traum-Phänomenologie finden 
wir auch am ›anderen Ende‹ des Schlafes, in der sogenannten hypnopompen 
Phase.243 Im Zusammenhang mit Traumberichten hatten wir den hypnopom-
pen Zustand bereits angesprochen, nämlich als einen idealen Erfahrungsbe-
reich, um in frischer Erinnerung den soeben erlebten Traum aufzuzeichnen.  
Doch genau genommen meint das Hypnopompe nicht die Phase unmittelbar 
nach dem Aufwachen, sondern vielmehr einen Schwellenbereich, der in einer 
halbwachen Verfassung auftritt. Geradezu in umgekehrter Weise zur Hypna-
gogie befindet man sich in einer Art ›Aufwachtraum‹ bzw. in einem Traum-
erleben, das mit dem Aufwachen nicht gänzlich verschwindet. Man befindet 
sich noch weitgehend in einer Traumwelt, während sich gleichzeitig doch 
auch die Wachsphäre bereits eingestellt hat und somit eben auch die Mög-
lichkeit, den Vorgang des Träumens wachsam zu sichten.244 Man könnte auch 
sagen, dass die oneirische Realität noch für eine Weile ihre Gültigkeit behält, 
nachwirkt, indem die vorschwebenden Traumerlebnisse noch als existent und 
bedeutsam erscheinen, obwohl man die bereits bekannte Regelmäßigkeit der 
Wachwelt vernommen hat, ohne ihr jedoch mit einem erwachten Interesse 
zu begegnen. Es ist ein Involviert-sein in das oneirische Geschehen, obzwar 
man sich schon mit einem Fuße bereits in der diurnalen Ordnung aufhält. 
Weil man im hypnopompen Zustand bisweilen auch wieder gänzlich in den 
Schlaftraum zurück fallen und dann doch wieder in das Halbwache erwachen 
kann, ist es streckenweise überhaupt nicht auszumachen, was vom aktuel-
len Erleben der Traum- und was der Wachwelt angehört.245 Das Eintreten in 

243	 Der Begriff »hypnopomp«, wie er von Frederic Myers für die Phase des Aufwa-
chens aus dem Schlaf vorgeschlagen wurde, hat sich nicht allgemein durchsetzen kön-
nen. Da sich der hypnopompe Zustand ebenfalls in einer Art Halbschlaf ereignet, wurde 
auch dieser kurzerhand unter dem Begriff der Hypnagogie subsumiert. Bei genauerem 
Hinsehen dürfte es jedoch deutlich werden, dass wir es in der Tat mit phänomenologisch 
unterschiedlichen Erfahrungsbereichen zu tun haben, weswegen eine eigene Bezeich-
nung durchaus sinnvoll erscheint. 

244	 Siehe dazu Tore A. Nielsen: »A self-observational study of spontaneous hypnago-
gic imagery using the upright napping procedure«, in: Imagination, Cognition & Personal-
ity 11, 1992, S. 353–366; Jeff Warren (Hg.): »The Hypnopompic«, in: The Head Trip: Adventu-
res on the Wheel of Consciousness, 2007, S. 19 –54. 

245	 In einer Passage des Romans Der nächtliche Rat gibt uns Dževad Karahasan eine 
recht treffliche Deskription: »Vermutlich war Simon erwacht, weil die Stille unerträglich 
geworden war. Vielmehr, er war nicht erwacht, sondern aus seinem Alptraum in einen 
Dämmer geglitten, in jenen Zustand des Halbbewußtseins, in dem die Traumbilder noch 
präsent sind, der Träumende aber wieder in seinem Körper wohnt und irgendwie von 
sich weiß« (Dževad Karahasan: Der nächtliche Rat, 2007, S. 250. Das unscheinbare Adverb 
»irgendwie« drückt hier im Grunde die ganze Besonderheit dieses Zustandes aus. Denn 
irgendwie befindet man sich in beiden Welten oder auch irgendwie in einer Zwischenwelt. 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 195

solch einen Schwellenbereich kann indes sowohl durch ein Ereignis im Traum 
ausgelöst werden, indem mich beispielsweise ein Traumgeschehen schockiert 
und mich dadurch immer wieder in einen halbwachen Zustand drängt; oder 
es kann auch ein Faktor der Wachwelt sein, etwa das erneute Läuten des 
Weckers in Schlummerfunktion. In dem einen Fall ist es ein Wegdrängen, im 
anderen ein Herausholen aus den Tiefen des Schlaftraums; aber jedes Mal so, 
dass doch eine oneirische Gegenkraft das gänzliche Erwachen nicht gestattet. 
Wie sehr man die oneirische Realität beibehält oder diese abschwächend sich 
wieder in die Ordnung und Aufgaben der Wachwelt einfindet, hängt letztlich 
von diesem ontologischen Kräftespiel ab.

Inwieweit die hypnopompe Phase für die Erforschung des Traums als sol-
chem hilfreich sein kann, entnehmen wir etwa der empirisch-quantitativen 
Forschung der Schlaflabore: Wenn die Probandin aufgrund von REM-Aktivi-
täten mitten im Schlaf aufgeweckt wird, dann ist sie zumeist nicht gänzlich 
wach, sondern verweilt (mehr oder wenig) in einem Halbschlaf, in dem sie 
zwar ansprechbar und doch auch irgendwie noch am Träumen ist. Die onei-
rische Erfahrung spielt sich gewissermaßen im Hintergrund ab, während die 
Probandin weiß, dass ihr dazu Fragen gestellt werden – Fragen, die freilich 
einer anderen Ordnung, nämlich jener der Wachwelt angehören. Die Stimme 
des Empiristen ist die Stimme dieser Ordnung und er kann sie (in der Regel) 
nur hör- und verstehbar machen, wenn die Probandin sich zumindest in solch 
einem hypnopompen Zustand befindet. Ob das, was der Empirist zu hören 
glaubt, was er in unhinterfragte Kategorien abstrahierend zuordnet und ob 
schließlich die (quantitativ-mathematischen) Schlüsse, die er daraus zieht, 
tatsächlich der Traumerfahrung angehören bzw. über diese etwas auszusa-
gen vermögen, all dies wurde oben bereits kritisch hinterfragt. Was jedoch 
außer Frage steht, ist der experimentelle Spielraum, welchen der hypno-
pompe Zustand jeglicher Trauminvestigation anbietet. Für die Phänomeno-
logie müsste das Experiment freilich anders aussehen, zumal es sich hierbei 
um eine Herangehensweise aus der ›Ersten-Person-Perspektive‹ handelt. Man 
müsste demnach in der Lage sein, in den Halbschlaf aufzuwachen bzw. man 
müsste sich in diesen aufwecken lassen, um zugleich aus einer phänomeno-

Es ist nicht auszumachen. Karahasan erzählt in seinem Roma zumal sehr gekonnt, wie 
Simon, der sich irgendwie in dieser Halbtraumwelt befindend, zugleich von der Möglich-
keit weiß, dass er diese jederzeit durch ein gänzliches Aufwachen abbrechen könnte: 
»Aber warum fühlt er auf dem Gesicht, rechts von der Nase, den Kuß des Riesenvogels? 
Er hatte doch den mongoloiden Banker geküßt, warum schob sich sein Gesicht da hin-
ein? Das war alles Blödsinn, er mußte nur richtig aufwachen, dann würde sich auch sein 
Gesicht nicht mehr an die Küsse erinnern […]. Er streckt die Hand aus, ergriff die Uhr, 
um einen Grund zu haben, die Augen zu öffnen« (ebd.).



	 196	 Propädeutik

logischen Einstellung heraus das in der Traumwelt Erlebte (oder das soeben 
noch Erlebte) in seiner Eigenheit zu sichten und gleichsam die grundlegenden 
(wenn man so klassisch sprechen möchte: ›transzendentalen‹) Bedingungen 
freizulegen, welche dieses Erleben ermöglichen.  Der Unterschied zum posi-
tivistischen Schlaflabor würde also im Wesentlichen darin bestehen, dass 
man nicht mit Fragen der empirischen Statistik konfrontiert ist, sondern mit 
der (durchaus schwierigeren) Aufgabe, die phänomenologische Einstellung 
einnehmend der Traumerfahrung selbst zu begegnen, ihr und ihren phäno-
menalen Entstehungsbedingungen beschreibend gerecht zu werden. Es wäre 
dies, wenn man so möchte, ein experimentelles Schlaflabor für Phänomeno-
log:innen. Wie auch immer es mit den Bedingungen dafür bestellt sein mag: 
Man muss jedenfalls auch in diesem Kontext nochmals anführen, was bereits 
in Bezug auf den hypnagogen Einschlaftraum festgehalten wurde, dass wir 
uns nämlich – streng genommen – nicht mehr in der Radikalität des Schlaf-
traums befinden. Auch wenn der hypnopompe Zustand im Gegensatz zur 
Hypnagogie den Vorteil hat, dass er eine aktuelle bzw. frische Einbettung im 
Schlaftraum bedeutet, stellt auch er phänomenologisch gesehen einen eige-
nen Erfahrungsbereich dar, in welchem wir zwar einige, doch bei weitem 
nicht alle Merkmale eines Schlaftraums wiederfinden können. Denn, in aller 
Kürze gesagt, gilt auch für den hypnopompen Aufwachtraum, dass er jene 
Opazität und den damit einhergehenden Absolutheitsanspruch des Traums 
nicht mehr aufweist. Aufgrund des Wachwerdens ereignet sich eine Porosi-
tät, welche die eigenständige Mundanität des Traums zwar (noch) nicht in 
vollem Umfang aufhebt, jedoch bereits durchlässig werden lässt. Je nach Grad 
des Aufwachens stellt sich eine gewissermaßen anders gelagerte Konkurrenz 
zwischen oneirischen und diurnalen Wahrnehmungsinhalten, wie überhaupt 
zwischen dem oneirischen und diurnalen Erfahrungshorizont ein.

Angesichts dieser Einschränkungen in der hypnagogen sowie hypnopom-
pen Phase des Schlafs stellt sich nun die ambitionierte Frage, ob man (ohne 
die Wachwelt als solche beizubehalten) die erforderte Wachsamkeit in den 
Schlaftraum mitnehmen bzw. diese im Schlaftraum hervorrufen kann, sodass 
dadurch eine phänomenologische Betrachtung inmitten der Aktualität des 
oneirischen Geschehens möglich wäre. Diese Frage mag sich zunächst irritie-
rend anhören, weil man doch meinen könnte, Traum und Wachheit stehen in 
einem antagonistischen Verhältnis zueinander: Wenn das Eine waltet, kann 
das Andere nicht sein. Oder soll man nicht doch von einem derart offenen, 
großzügigen und gleichsam paradoxen Möglichkeitsraum – wie es der Traum 
ist – erwarten dürfen, dass er selbst solche Antagonismen in sich zu beher-
bergen vermag? In der Tat stellt es ein zugegebenermaßen relativ seltenes, 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 197

aber offenbar doch mögliches Phänomen dar, dass sich im Zuge eines Schlaf-
traums zugleich ein hoher Grad an Wachheit und Klarheit einstellen kann. 
Dementsprechend werden solche Phänomene in der Forschung »Klartraum« 
oder auch »luzider Traum« genannt.246 Man möchte damit sagen: Der luzid 
Träumende ›weiß‹, oder besser gesagt: er bemerkt, dass er sich gerade in einem 
Traum befindet, er hat also eine Bewusstheit von seiner Traumerfahrung, 
er ist diesem gegenüber aware, ohne dabei jedoch aufwachen zu müssen. Es 
scheint mir an dieser Stelle hilfreich zu sein, nochmals jene phänomenolo-
gische Grundeinstellung zu wiederholen, die bereits im Eingang zu diesem 
Kapitel festgehalten wurde, dass nämlich im Grunde jede Erfahrung – und 
so auch die Traumerfahrung – immer einer gewissen Wachsamkeit im Sinne 
von Bewusstheit bedarf, damit sie überhaupt als solche erlebbar ist. Eine 
Erfahrung, die man per se nicht mitbekommen könnte, würde (phänomeno-
logisch gesehen) auch nicht stattfinden können – zumindest nicht für mich. 
Jede Erfahrung, die immer einzigartig ist, gibt es nur im Lichte einer diese 
Erfahrung aktuell erlebenden Bewusstheit.247 Zugespitzt gilt dies selbst noch 
für den traumlosen Schlaf. Obwohl es hier keinen ausgezeichneten Inhalt 
der Erfahrung gibt, ereignet sich dieser doch für ein Erleben, sodass man 
dieses Zustands der Inhaltslosigkeit – oder, wie Husserl schreibt, der völli-

246	 In der Wissenschaftsgeschichte taucht der Begriff »Lucid Dreaming« recht spät, 
gegen Ende des 19. Jahrhunderts auf. Zwar hat bereits Léon d’Hervey de Saint-Denys mit 
seinem Buch Dreams and how to guide them im Jahre 1867, und später im Jahre 1913 Fre-
derik Willems van Eeden in Proceedings of the Society for Psychical Research erste wissen-
schaftliche Arbeiten zum Lucid Dreaming veröffentlicht, doch im Grunde hat die empiri-
sche Klartraumforschung erst mit dem Buch von C. Green im Jahre 1968 begonnen (siehe 
unten). Doch die eigentlich rege Erforschung des luziden Träumens innerhalb der empi-
ristischen Psychologie und Neurologie hat in den letzten zwei Jahrzehnten stattgefunden 
(Standardwerke zum luziden Traum haben vor allem LaBerge, Gackenbach und Tholey 
geliefert. Siehe u. a.: Celia Elisabeth Green: Lucid dreams, 1968; LaBerge: Lucid Dreaming, 
1985; LaBerge, Stephen u. Gackenbach, Jayne: »Lucid dreaming«, in: Ezel Cardena, Ste-
ven .J. Lynn u. Stanley Krippner (Hg.): Varieties of anomalous expirence: Examing the sien-
tific evidence, 2000, S. 152–182; Harald V. Moers-Messmer: »Träume mit der gleichzeitigen 
Ereknntnis des Traumzustandes«, in: Archiv für Psychologie 102, 1938, S. 291–318, Brigitte 
Holzinger: Der luzide Traum: Phänomenologie und Physiologie, WUV: Wien, 1997; für wei-
tere diesbezügliche Literatur siehe Literaturverzeichnis).

247	 Was freilich nicht bedeuten muss, dass man sich an diese Erfahrung auch spä-
ter erinnert. Zwar ist das Bemerken Voraussetzung für das Merken, doch dies meint 
nicht, dass jedes Bemerken zwangsweise zu einem Merken im Sinne des Memorierens 
und somit des Beibehaltens im Gedächtnis führt. Beispielsweise ist sich eine demente 
Person zwar just in diesem Augenblick gewahr, wie sie ihre Brille in das Regal legt, doch 
memoriert sie diesen Vorgang nicht und weiß dementsprechend auch später nicht, wo sie 
die Brille hat und unter Umständen noch nicht einmal, dass sie überhaupt eine Brillen-
trägerin ist.



	 198	 Propädeutik

gen »Interesselosigkeit« (Hua42, 15) – doch irgendwie gewahr ist, ihn ›mit-
bekommt‹, ja sogar irgendwie die damit einhergehende vitale Leere genießt, 
sodass man diese später wieder begehren wird (so wie man sich eben jeden 
Abend nach einem möglichst tiefen Schlaf sehnt).248 Die Luzidität, von der im 
Kontext des Klartraums die Rede ist, müsste jedoch mehr meinen als solch 
ein bloßes Gewahrsein. Das (ohnehin unumgängliche) Gewahrsein im Sinne 
eines Dabei-seins des Daseins, welches dieses als eine Art reine ›Gewissheit‹ 
seiner selbst in allen Phasen ununterbrochen begleitet, müsste nun im Klar-
traum um weitere ›Qualitäten‹ gesteigert und exponiert sein. Denn es genügt 
offensichtlich nicht, die aktuelle Erfahrung bloß ›mitzubekommen‹, sondern 
man muss währenddessen in der Lage sein, die kontextuelle Besonderheit die-
ser Erfahrung zu ›erkennen‹, dass es sich nämlich um eine Traumerfahrung 
handelt, die innerhalb der Bedingungen und Möglichkeitssphäre einer onei-
rischen Welt stattfindet.249 Genau genommen wäre selbst die Einsicht, welche 

248	 Würde es hingegen kein (wenn auch minimales) Gewahrsein im Tiefschlaf geben, 
dann hätte man ferner auch keine Bewusstheit über jene ›Erfahrungslücke‹, die sich 
durch den Tiefschlaf ereignet, so wie man auch nicht die Kontinuität eines Erlebens 
hätte, welches sich fortsetzend die darauffolgenden Traum- wie auch Wachphasen erle-
ben wird. Oder mit Husserl gesprochen: Ein Tiefschlaf, der keine (wenn auch minimale) 
Seinsweise mehr wäre, würde schlichtweg den Tod meinen (HuaMat8, 103, 157 ff.). Wir 
werden uns mit dem traumlosen Tiefschlaf noch ausführlicher beschäftigen.

249	 Müsste mit solch einem Erkennen des Traums als Traum nicht auch gleichzeitig 
ein ›Wissen‹ bzw. eine ›Erinnerung‹ von der Wachwelt einhergehen? Denn der luzid 
Träumende kann den ›ontologischen Status‹ seiner aktuellen Erfahrungssphäre nur 
dann ›beurteilen‹, wenn er zugleich von einer Differenz weiß, dass es nämlich jenseits 
des Traums eine (wenn auch nicht unbedingt im Detail erinnerte) Wachwelt gibt. Dies 
wird jedenfalls von der empirischen Klartraumforschung vorausgesetzt, jedoch nicht 
eigens bedacht. Insgeheim wird von der Klarträumerin erwartet, sie müsse während des 
Klartraums in der Lage sein, den Traum als das Andere einer eigentlich realen Wach-
welt zu bewerteten. Im Idealfall wird dies derart kultiviert, sodass die Klartäumerin 
während des Traumes sogar davon wissen muss können, dass sie sich gerade in einem 
wissenschaftlichen Experiment befindet und ihr ›Wachkörper‹ in ›Wirklichkeit‹ in einem 
Schlaflabor liegt. Der Trend in der empirischen Forschung geht so weit, dass man ver-
sucht, vom Schlaflabor aus mit der luziden Träumenden zu ›kommunizieren‹. So soll die 
(im Labor schlafende) Probandin durch Augenbewegungen signalisieren können, dass 
sie sich gerade in einem Klartraum befindet. Umgekehrt soll es für die Wissenschaftlerin 
möglich sein – in einer Phase, in der sie anhand der polysomnographischen Messungen 
davon ausgehen kann, dass die Probandin gerade träumt – diese anzusprechen und ihr 
Fragen zu ihrem luziden Traum zu stellen, auf welche sie mit Augenbewegungen oder 
mit Zuckungen der Hand antworten soll können. (Solche Experimente wurden erstmals 
erprobt durch: Stephen LaBerge, Lynn E. Nagel, William C. Dement (u. a.): »Lucid drea-
ming varified by volitional communication during REM sleep«, in: Perceptual and Motor 
Skills 52, 1981, S. 727–732). Spätestens an diesem Punkt muss man sich freilich fragen, ob 
wir es hier überhaupt noch im strengeren Sinne mit einem (luziden) Traum zu tun haben. 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 199

die aktuelle Erfahrung als einen Traum bemerkt, eine eher noch schwache 
Form von Luzidität, jedenfalls nicht ausreichend für eine phänomenologische 
Betrachtung derselben. Was sich einstellen müsste, wäre gleichermaßen eine 
involvierte und gleichsam reflexive Distanz zum Geschehen, die von der kon
stitutiven Beziehung zur oneirischen Erfahrung weiß. Ohne den Traum aufzu-
geben, müsste sich also ein Grad an Bewusstheit etablieren, welche einsehen 
lässt, wie sich die Traumwelt und ihre Erscheinungen in meinem (bezugneh-
menden) Erleben stiftet. Wollte die phänomenologische Betrachtung in tiefere 
Schichten eintauchen, bräuchte es schließlich auch eine weitere Reduktion, 
nämlich eine Bewusstheit vom Traumbewusstsein selbst und nicht zuletzt 
von jenem erlebenden ›Subjekt‹, das von solch einem Traum und selbst noch 
von seiner Luzidität weiß. 

Wie man sich nach diesen wenigen Beschreibungen wohl gut vorstellen kann, 
lässt sich der Klartraum – selbst in leichteren Graden der Luzidität – nicht 
ohne Weiteres etablieren. Dies gilt umso mehr, wenn man den Anspruch 
höherer und andauernder Luzidität hat, um dadurch auch während des Klar-
traums eine phänomenologische Haltung einnehmen zu können. Sofern man 
keine besondere Begabung dazu hat, wird das luzide Träumen erhebliche 
Übung erfordern. Nur sind solche Übungen und vor allem die dahinterste-
henden Motive nicht ganz unproblematisch. Dies gilt insbesondere für Metho-
den zur Erlernung des luziden Traums, wie sie in den letzten Jahrzehnten 
im Zusammenhang der empirischen Forschung entwickelt und im Weiteren 
für Optimierungszwecke eingesetzt wurden.250 Was daran problematisch ist, 
dürfte deutlicher werden, wenn wir im Vergleich dazu ältere Techniken des 
Klartraums mitberücksichtigen, die gänzlich andere Absichten verfolgten. 
Ich meine hier Traditionen, wie etwa die des Mahāyāna, des Tantrismus oder 

Wird hier im Traum simuliert oder müsste man nicht vielmehr sagen, dass das Träumen 
selbst simuliert wird, indem die Probandin die Kontrolle über ihre Messwerte beibehält? 
Wenn überhaupt müsste man solche Phänomene als eine Art kultivierten Somnambu-
lismus bezeichnen. Das Schlafwandeln zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass der 
Somnambule schlafen und gleichzeitig seinen Körper in einer Wachwelt bewegen oder 
in dieser laut sprechen kann. Das Kommunizieren mit Somnambulen kennt im Übrigen 
auch die Philosophiegeschichte (siehe Diderot, Denis: »D’Alemberts Traum«, in: Becker, 
Alexander: Philosophische Schriften, 2013, S. 78–154 u. 231–256).

250	 Siehe u. a.: Brigitte Holzinger: Der luzide Traum: Forschung und Praxis, 2014; Ste-
phen LaBerge u. Howard Rheingold: Exploring the world of lucid dreaming, 1990; Daniel 
Erlacher: Anleitung zum Klarträumen – die nächtliche Traumwelt selbst gestalten, 2010; Celia 
Elisabeth Green, Charles McCreery: Träume bewusst steuern. Über das Paradox vom Wach-
sein im Schlaf, 1996; Paul Tholey u. Kaleb Utecht: Schöpferisch träumen. Der Klartraum als 
Lebenshilfe. Wie Sie im Schlaf das Leben meistern, 2000.



	 200	 Propädeutik

Daoismus.251 In diesen Übungen  – die man auch ›Yoga des Traums‹ nennt – 
besteht die Aufgabe in einer Art Beibehaltung der Wachsamkeit: die Medi-
tierende soll während der Einschlafphase (d. h. im hypnagogen Zustand) die 
Klarheit derart bewahren, dass sie selbst dann aufrecht bleibt, wenn man 
anschließend in einen völligen Schlaftraum eintaucht.252 Wenn man sich hin-
gegen bereits in einem Schlaftraum befindet, sollen die Techniken dazu ver-
helfen, den Traumzustand erkennend in diesem aufzuwachen und die Wach-
samkeit im weiteren Verlauf (bis in den traumlosen Tiefschlaf) beizubehalten. 
Es handelt sich in diesen Traditionen also vornehmlich um eine Aufmerksam-
keitsübung, welche im Grunde kein Interesse am Trauminhalt hat und noch 
weniger an einer willentlichen Manipulation des oneirischen Geschehens, 
sondern eben vielmehr versucht, gegenüber der Fluidität und den sich stark 
verändernden Inhalten die Achtsamkeit (sati bzw. rigpa) aufrecht zu erhalten. 
Wenn man eine allgemeine Aussage über die teilweise doch recht divergie-
renden Schulen treffen möchte, dann könnte man vielleicht mit der älteren 
Schrift des Vijñāna Bhairava Tantra sagen, dass der Sinn solcher Übungen 
letztlich darin besteht, »in allen Zuständen gleichermaßen im Bewusstsein 
der eigenen Natur zu bleiben, im Schlaf, im Traum oder im Wachen«.253 Hierin 
zeichnet sich doch ein wesentlicher Unterschied zu jenen Klarträumen ab, wie 
sie in den Schlaflaboren der empirischen Forschung verstanden und prakti-
ziert werden: Während in den fernöstlichen Traditionen die Manipulation des 
Traums keine relevante Rolle spielt, sogar davon abgeraten wird,254 sehen wir 

251	 Siehe dazu: Sivananda Radha: Praxis des Traum-Yoga, 1996; Walter Y. Evans-Wentz: 
Tibetan Yoga and Secret Doctrines, 1935; Namkhai Norbu: Der Zyklus von Tag und Nacht, 
1990, Namkhai Norbu: Dream Yoga and the Practice of natural Light, 1992; Tenzin Wangyal 
Rinpoche, The Tibetan Yogas of Dream and Sleep, 2004; Tenzin Wangyal Rinpoche: Übung 
der Nacht. Tibetische Meditationen in Schlaf und Traum, 2008; Tarab Tulku Xi: »A Buddhist 
Perspective on Lucid dreaming«, in: Lucidity Letter 8 (2), 1989, S. 1–10

252	 Einige dieser Übungen wurden, wenn auch mit anderen Absichten, von der empi-
rischen Klartraum-Forschung übernommen. Siehe dazu: Stephen LaBerge u. Howard 
Rheingold: Exploring the World of Lucid Dreaming, 1990, Kap. 4.

253	 Bettina Bäumer: Vijnana Bhairava, 2003, S. 101. Vgl. dazu auch T. Wangyal Rinpo-
che, der in der Auseinandersetzung mit dem Mahāyāna schreibt, dass solche Übungen 
die Kontinuität der Wachsamkeit in allen Bewusstseinszuständen anstreben: To »deve-
lop a continuity of awareness that allows us to maintain full awareness during dream as 
well as in waking life« (Tenzin Wangyal Rinpoche, The Tibetan Yogas of Dream and Sleep, 
2004, S. 17). 

254	 Siehe dazu auch die Einführung zu: Namkhai Norbu: Dream Yoga and the Practice 
of natural Light, 1992, S. 28 f. Bei T. Wangyal Rinpoche ist zwar die Rede von »control over 
the dream« (Tenzin Wangyal Rinpoche: Tibetan Yogas of Dream and Sleep, 2004, S. 45), 
doch dies bezieht sich nicht auf den Inhalt des Traums, sondern vielmehr auf die Hal-
tung gegenüber dem Trauminhalt. Wie oben bereits aufgezeigt, soll hier die Wachsamkeit 
(rigpa) gegenüber dem oneirischen Geschehen bewahrt werden: »Ultimately, we wish to 



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 201

in der aktuellen empirischen Klartraumforschung eine geradezu gegenteilige 
Tendenz. Die Fähigkeit zur Traummanipulation wird hier sogar oftmals als 
das zentrale Kriterium für den luziden Traum genannt.255 Nicht zuletzt ist 
man von der Idee begeistert, den Klartraum zu einer Art – beherrschbaren – 
Simulationsraum zu kultivieren, um damit das Träumen nutzbar zu machen. 
Die Probandin, sofern sie sich derart kultivieren lässt, bekommt dann unter-
schiedlichste Aufgaben, die sie in solch oneirischen Simulationsübungen 
zu bewältigen hat. Umso besser man es im Traum kann, so die treibende 
Annahme, umso besser wird es dann auch im Wachen machbar sein. Derart 
soll es möglich werden, die Leistungen der Probandin in Hinblick auf ihre 
(gesellschaftlichen) Funktionen in der Wachwelt zu optimieren, sodass sie die 
jeweiligen Leistungserwartungen zu erreichen vermag. Was sich damit deut-
lich zeigt: Domestiziert und kolonialisiert werden soll nicht (nur) der (luzide) 
Traum, sondern das Subjekt als solches.256 

stabilize the mind and the prana [Lebenskraft] in the central channel rather than all-
owing the mind to be drawn to a particular chakra [leibliche Energiezentren]. The central 
channel is the energetic basis of experience of rigpa [Wachsamkeit], and the practices 
that we do in dream yoga are meant to bring mind and prana into the central channel« 
(ebd. 50 ff.). Es gilt hier jene Maxime, welche letztlich in allen meditativen Übungen eine 
zentrale Rolle spielt, dass sich nämlich eine Erfahrung einstellt, die ohne Erfahrenden 
auskommt: »The clear light dream [welcher eine fortgeschrittene Wachsamkeit im Traum 
erfordert] is not defined by the content of the dream, but is a clear light dream because 
there is no subjective dreamer or dream ego, or any self in a dualistic relationship with 
the dream or the dream content« (ebd. 64). Mit anderen Worten gesagt: Die Aufhebung 
des Glaubens an einen Träumenden ist zugleich die Aufhebung des Glaubens, dass der 
Traum ein Produkt des Träumenden ist. Somit wir hier gerade jene Grundbedingung auf-
gehoben, welche eine Traummanipulation im Sinne moderne Traumforschung ermög-
lichen könnte.

255	 Siehe u. a. Paul Tholey: »Klarträume als Gegenstand empirischer Untersuchun-
gen«, in: Gestalt Theory, 2, 1980, S. 175 ff.; Jennifer Michelle Windt u. Thomas Metzinger: 
»The Philosophy of Dreaming and Self-Consciousness: What Happens to the Experiential 
Subject druing the Dream State?«, in: Patrick McNamara u. Deirdre Barett (Hg.): The New 
Science of Dreaming, Volume III, Cultural and Theoretical Perspectives on Dreaming, 2007, 
S. 228.

256	 So werden etwa in Zusammenarbeit mit Schlaflaboren an Sportuniversitäten den 
Athlet:innen Techniken des luziden Träumens (im Hinblick auf die Fähigkeit zur Traum-
manipulation) beigebracht, woraufhin diese im Klartraum gewisse Abläufe ihrer jewei-
ligen Sportart zu trainieren haben. Durch das ›simulierte Training im Traum‹, so will 
man es jedenfalls belegt haben, soll es schließlich auch zu einer Steigerung und Verbes-
serung der sportlichen Leistungen im Wachleben kommen (siehe etwa: Daniel Erlacher, 
Tadas Stumbrys u. Michael Schredl: »Frequency of Lucid Dreams and Lucid Dream Prac-
tice in German Athletes«, in: Imagination, Cognition and Personality 31, 2011, S. 237; sowie 
die unveröffentlichte Dissertation von Daniel Erlacher: Motorisches Lernen im luziden 
Traum, 2005). Die luziden Sportübungen sind für diese Forschung indes nur ein Beispiel. 



	 202	 Propädeutik

Auch wenn man streckenweise glauben möchte, solcherart Erfolgserleb-
nisse feiern zu dürfen, stößt man recht bald und völlig unerwartet auf neue 
Tücken des Traums, die seinen letztlich doch unbeherrschbaren Charakter 
demonstrieren. Selbst in den Berichten der Schlaflabors über ihre höchst 
begabten Klärträumer lesen wir, dass sie, sofern sie in der Traumwelt blei-
ben, keineswegs in der Lage sind, ihre Erfahrungswelt völlig beeinflussen 
zu können. Sie haben zwar bis zu einem bestimmten Grad die Möglichkeit, 
willentlich zu handeln, sich zu bewegen und bis zu einem gewissen Ausmaß 
auch manipulativ auf das Geschehen einzuwirken, doch die Unabhängig-
keit der Erscheinungen wie auch des gesamten Traumkontextes setzt sich 
immer wieder durch. Ihr Erleben bleibt immer schon in einem exterritorialen 
und als selbstständig empfundenen Erfahrungsfeld situiert, in welchem sich 
ein narratives Ereignis abspielt. In dieser oneirischen Narration bleibt man 
grundlegend ›verhaftet‹. Selbst in den luziden Träumen mit hohem Hand-
lungsspielraum hat man also keineswegs eine universale, sondern lediglich 
eine partielle ›Kontrolle‹ über sich und den weiteren Traumverlauf. Es ist 
ferner nicht unüblich, dass man während eines Klartraums jene intervenie-
rende Handlungsfähigkeit auch wieder verliert oder dass man überhaupt 
wieder gänzlich vergisst, sich in einem Traum zu befinden und die Luzidität 

Die Optimierungsmöglichkeit, welche der Klartraum anbiete, soll auf alle Bereiche des 
Lebens ausgeweitet werden können. Abgesehen von der höchst bedenklichen Tendenz, 
die sich darin einmal mehr als die Verwertungslogik einer Leistungsgesellschaft meldet, 
stellt sich aus einer phänomenologischen Sicht, zumal die Frage, ob man es in solchen 
Versuchen denn überhaupt noch mit einem Klartraum zu tun hat. Zwar befindet sich 
die Probandin in einer Art Schlafzustand, der ihr zugleich erlaubt, gewisse (zuvor in 
der Wachwelt eingeübte) Imaginationen zu intendieren, was ihr auch in einem gewis-
sen Rahmen gelingen mag, doch was sie damit zugleich ausschalten muss, ist gerade 
die Möglichkeit, dass sich der Traum meldet, dass ihr ein Traum widerfährt. Gewisser-
maßen steht der Traum solchen Simulationen im Weg. Der Begriff der Traummanipula-
tion ist daher in diesem Zusammenhang irreführend, weil dieser voraussetzt, dass sich 
aktuell ein Traum ereignen muss, den man manipulieren möchte. Doch wo es keinen 
Traum mehr gibt, kann es auch keine Manipulation dessen geben. Vielmehr handelt es 
sich hier (sowohl was den imaginativen Simulationsraum als auch die einzelnen Aufga-
ben betrifft) um Suggestionen, die man sich unter den Bedingungen und Erfordernissen 
der Wachsphäre zurechtgelegt hat und nun in den Schlafzustand transformiert. Damit 
soll anderseits nicht abgestritten werden, dass man Trauminhalte (ob diese nun luzide 
erlebt werden oder nicht) manipulieren kann. Wieso sollte es auch abwegig sein, dass 
das Subjekt – welches doch auch im Wachleben in der Lage zu sein scheint, willentliche 
Handlungen zu vollbringen und bis zu einem gewissen Grad selbst Dinge, Menschen und 
Situationen zu manipulieren – dies auch im Traum vollbringen kann? Da der Traum prin-
zipiell mehr Spielraum bietet, werden die Manipulationen dementsprechend auch stärker 
ausfallen können. Nur setzt dies eben voraus, dass sich mir ein Traum ereignen muss, auf 
den ich dann einwirke bzw. einzuwirken versuche.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 203

somit wieder aufgehoben ist.257 Die Tücken des Traums können jedoch auch 
durchaus vehementer zurückschlagen, indem sie die scheinbare Gewissheit 
des Klarträumers, welche er in Bezug auf die Differenz zwischen Traum- und 
Wachwelt zu haben glaubt, hinterrücks liquidieren, ohne dass der Träumer 
dies mitbekommt. Es wird dabei dem luziden Träumer gewissermaßen eine 
falsche Differenz vorgespielt. In diesen Bereich gehört etwa das Phänomen 
einer falschen Erinnerung, die der Klarträumer von der Wachwelt oder sei-
ner Identität in der Wachwelt hat.258 Ein in diesem Zusammenhang noch 
radikaleres, ja geradezu unheimliches Phänomen ist das sogenannte ›falsche 
Erwachen‹: Die Klarträumerin glaubt, aus ihrem Traum erwacht zu sein, 
sich wieder in ihrem Bett im Schlaflabor zu befinden, doch in Wirklichkeit 
befindet sie sich in einem Folgetraum, der dieses Aufwachen nur vortäuscht. 
Nicht nur, dass der Traum ihr ein Erwachen in die gewohnte Wachwelt vor-
getäuscht hat, sondern – so könnte man sagen – war selbst ihre Luzidität eine 
Täuschung.259 

257	 Bzgl. diverse Einschränkungen des Klartraums siehe u. a.: Alan Wrosley: »Per-
sonal experiences in lucid dreaming«, in: Jayne Gackenbach u. Stephen LaBerge (Hg.): 
Conscious mind, sleeping Brain, 1988, S. 321 ff.; Janice E. Brooks u. Jay A. Vogelsong: The 
conscious exploration of dreaming, 2000, S. 116; George Gillespie: An account of my lucid 
dreaming, in: Jayne Gackenbach u. Stephen LaBerge (Hg.): Conscious mind, sleeping Brain, 
1988, S. 346 ff.; Jennifer Michelle Windt u. Thomas Metzinger: »The Philosophy of Drea-
ming and Self-Consciousness: What Happens to the Experiential Subject druing the 
Dream State?«, in: Patrick McNamara u. Deirdre Barett (Hg.): The New Science of Drea-
ming, Volume III, Cultural and Theoretical Perspectives on Dreaming, 2007, S. 225 ff.

	 In einem kontrovers diskutierten Aufsatz beschrieb der Klartraumforscher Paul 
Tholey, dass Traumgestalten selbst in einem luziden Traum derart auftreten, dass man 
(zumindest aus Sicht des Träumenden) annehmen muss, dass diese eine vom Träumer 
verschiedene Intelligenz und Handlungswillen haben müssen (Paul Tholey: »Haben 
Traumgestalten ein eigenes Bewußtsein? Eine experimentell-phänomenologische Klar-
traumstudie«, in: Gestalt Theory 7, 1985, S. 29–46; siehe auch: Paul Tholey: »Conscious-
ness and abilities of dream characters during lucid dreaming«, in: Perceptual and Motor 
Skills 68, 1989, S. 567–578). Wie auch immer man die Frage nach einem »Bewusstsein der 
Traumgestalten« beantworten mag – wir werden uns an gegebener Stelle genauer damit 
auseinandersetzen (:409 ff.) –, eines wird dadurch recht deutlich: Dass der wohl bekann-
teste empirische Klartraumforscher sich solch eine Frage überhaupt stellt, zeigt, dass 
man selbst im luziden Traum keineswegs gänzlich bestimmen kann, wie sich die Traum-
erscheinungen verhalten werden. Der Traum bleibt letztlich immer out of control. (Siehe 
dazu auch die Transkription von Brigitte Holzinger: »Conversation Between Stephen 
LaBerge and Paul Tholey in July of 1989«, In: Lucidity Letter 9 (1), 1990, S. 7 ff.).

258	 Siehe dazu Janice E. Brooks u. Jay A. Vogelsong: The conscious exploration of dream-
ing, 2000, S. 121; sowie George Gillespie: Problems related to experimentation while dream-
ing lucidly, in: Lucidity Letter 10 (1/2), 1991, S. 3. 

259	 In einem lesenswerten Bericht beschreibt der Psychologe Yves Delage, wie er in 
einer Traumserie, die er im Labor von Roscoff hatte, mehrfach hintereinander ein fal-



	 204	 Propädeutik

Es steht jedenfalls auch für eine experimentelle Phänomenologie des Traums 
zur Frage, was eine adäquate Einstellung zum bzw. im Klartraum bedeuten 
kann. Der Phänomenologie – und darin scheint sie den ›fernöstlichen‹ Tradi-
tionen doch näher zu sein als gewissen Tendenzen der westlich empirischen 
Forschung – kann es nicht darum gehen, den Traum (Kraft der Luzidität) zu 
bewältigen und gemäß der herrschenden Ordnungslogik einer Wachwelt zu 
kolonialisieren. Es kann einer phänomenologischen Herangehensweise prin-
zipiell nicht darum gehen, zumindest nicht ihrem Anspruch nach, dass sich 
das Phänomen ihrem Erkenntnisinteresse anpasst oder gar von diesem ent-
stellt wird, sondern umgekehrt hat sich die Phänomenologie an der jeweiligen 
Eigenheit des Phänomens zu orientieren, was zumal die Eigenheit sowie das 
Interesse der Phänomenologie modifizieren wird. Der maßgebliche Imperativ 
kann daher nur lauten: Es gilt, mit dem Traum mitzugehen. Erst dann kann 

sches Erwachen erlebte: Nach einer Traumsequenz, die er als solche erkennt, wacht er 
(scheinbar) auf, glaubt sich wieder in der Wachwelt zu befinden, doch nach einer Weile 
erkennt er, dass es sich noch immer um einen Traum handeln muss, also wacht er erneut 
auf, doch auch dieses Mal stellte sich wieder heraus, dass es sich um eine Fortsetzung 
des Traums handelt. Laut dem Bericht von Delage wiederholte sich dies mehrere Male: 
»Again I dressed myself, again in my dressing-room I wiped my face with cold water, 
and again the sensation of cold water woke me and made understand that I had been 
deceived by a repetition of may dream. I went back to bed and went to sleep again. The 
same scene re-enacted itself almost identically twice more. In the morning, when I really 
awoke, I could see […] that all this had been really a dream; not only the knockings at 
my door and the conversations with the caretaker, but having dressed having been in my 
dressing-room, having washed my face, having believed that I woke up after the dream 
and having gone back to bed. This whole series of actions, reasonings and thoughts had 
been nothing but a dream repeated four times in succession with no break in my sleep« 
(Yves Delage: Le Rêve, Paris, 1919, S. 451; zitiert nach der Übersetzung von Celia Elizabeth 
Green u. Charles McCreery: Lucid Dreaming: The Paradox of Consciousness During Sleep, 
1994, S. 66). In den letzten Jahren wurde das Phänomen des mehrfachen ›false awakening‹ 
vor allem durch den Hollywood-Blockbuster Inception bekannt (– wobei der Film einmal 
mehr unter Beweis stellten musste, dass eine Oscar-Nominierung keineswegs bedeutet, 
dass man das Hollywood-Niveau zu überschreiten vermochte). Philosophisch war das 
Phänomen jedenfalls bereits von Bertrand Russell aufgegriffen worden. Angesichts der 
Möglichkeit des (mehrfachen) ›falschen Erwachens‹ sah er sich dazu veranlasst, den car-
tesianischen Traum-Zweifel gewissermaßen zu radikalisieren, indem er meinte, dass uns 
gerade die Möglichkeit des false awakening im erkenntnistheoretischen Zweifel darüber 
lässt, ob wir gerade träumen oder nicht. So heißt es bei Russell: »I have frequently dreamt 
that I woke up; in fact once, after ether, I dreamt it about a hundred times in the course of 
one dream […] I do not believe that I am now dreaming, but I cannot prove that I am not. 
(Bertrand Russell: Human knowledge. Its scope and limits, 1948, S. 186). Zur Thematik des 
false awakeining vgl. darüber hinaus die Studie von Giorgio Buzzi: »False awakenings in 
light of the dream protoconsciousness theory: A study in lucid dreamers«, in: Internatio-
nal Journal of Dream Research Volume 4, No. 2, 2011, sowie Robert Bossard: Psychologie des 
Traumbewusstseins, 1951, S. 66 ff.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 205

überhaupt ersichtlich und ›thematisch‹ werden, wie sich dieser Gang und das 
in diesem Gang Erfahrene ereignet. Ob und wie es möglich sein kann, dass 
der Handlungsspielraum des Traums auch manipulatives Einwirken (oder 
zumindest die Illusion davon) zulässt, muss im Zulassen dessen selbst geklärt 
werden. Mit dem Traum mitzugehen, bedeutet indes auch einzusehen, dass 
die luziden Träume (welcher Art auch immer) im besten Falle nur einen Teil-
bereich, nur einen Aspekt, ein Attribut des Traums darstellen und man 
dadurch keineswegs Einsicht in seine Gesamtheit (sofern dies überhaupt mög-
lich ist) erhalten hat. Die Aufforderung mancher Autor:innen, wonach eine 
ernsthafte Phänomenologie des Traums nur im Klartraum stattfinden könne, 
verkürzt nicht nur den Spielraum der Phänomenologie, sondern verkürzt vor 
allem die Trag- und Spannweite des Traum-Phänomens.260 Schließlich kom-
men luzide Träume (auch schwächere Grade von Luzidität) äußerst selten vor. 
Man würde, indem man sich allein auf den Klartraum fokussiert, gerade das 
aus dem Blickfeld verlieren, was – wenn man so möchte – die ›eigentliche‹ 
Traumerfahrung ausmacht. Denn in der Regel weiß der Träumende eben 
nicht, dass seine aktuelle Erfahrung ein Traum ist. Er weiß weder, dass er sich 
in einer Traumwelt befindet, noch weiß er von einer anderweitigen Wachwelt 
und noch weniger von einer konzeptuellen Differenz zwischen beiden. Wie 
wir bereits festgestellt haben, ist für den Träumenden seine aktuelle Erfah-
rung schlicht ergreifend das einzig Reale. Es ist somit auch kein voluntaris-
tisch-kontrollierbarer Simulationsraum, sondern ein Widerfahrnis, das mir 
zustößt, eine narrative Kraft, die von außen auf mich einwirkt, mich zur 
Reaktion, zur Handlung auffordert, zwingt oder aber auch lähmt, das Han-
deln aktiv verunmöglicht. Freilich kann die oneirische Erfahrungssphäre 
zugleich lebendig und klar empfunden werden, ohne dass es jedoch diese 
Klarheit nötig hätte oder sich in Kontrast bzw. im Vergleich zu einer anderen 
Erfahrungssphäre setzen müsste. Ihre absolute Geltung wird erst durch das 

260	 So schreiben etwa M. Windt u. T. Metzinger, auch um die selbige Position von D.C. 
Dennet zu bekräftigen: »[A]ny phenomenologist seriously interested in a rigorous and 
systematic description of dream content must first master the art of lucid dreaming« 
(Jennifer Michelle Windt u. Thomas Metzinger: »The Philosophy of Dreaming and Self-
Consciousness: What Happens to the Experiential Subject druing the Dream State?«, 
in: Patrick McNamara u. Deirdre Barett (Hg.): The New Science of Dreaming, Volume III, 
Cultural and Theoretical Perspectives on Dreaming, 2007, S. 205). Abgesehen davon, dass 
ich mir nicht sicher bin, was das Autorenpaar überhaupt unter ›Phänomenologie‹ ver-
steht, müssten wir uns doch zumindest auf einen Punkt einigen können, dass nämlich 
der Klartraum keineswegs das gesamte Feld der Traumsphäre abdeckt. Und dies bedeutet 
wiederum, dass eine Phänomenologie im Klartraum bestenfalls eben eine Phänomeno-
logie des Klartraums wäre und daher auch auf dieses ›Teilphänomen‹ beschränkt bleiben 
würde. 



	 206	 Propädeutik

Erwachen eines anderen Kraftfeldes (nämlich dem einer bestimmten Ord-
nung der Wachwelt) neutralisiert. Man könnte nun sogar einen Schritt weiter 
gehen und in Anbetracht der ›Manipulationslust‹ in manchen Klartraumfor-
schungen (um nicht ›Kontrollwahn‹ sagen zu müssen), in Frage stellen, ob es 
sich hierbei überhaupt noch um einen Traum handelt.261 Ein zu starkes Ein-
greifen durch den schieren Willen zur Beherrschung scheint den Träumenden 
im Grunde in eine andere Erfahrungsmodalität zu verrücken, nämlich in eine 
Art (durch die Suggestionen der Wachwelt konstituierten und kontrollierten) 
›Phantasiespielraum während des Schlafs‹, welcher zugleich unterdrücken 
und verhindern soll, dass sich die Dynamiken des Traums von selbst ereignen. 
Wollte man psychoanalytisch sprechen, könnte man meinen, dass man 
bewusst zu verhindern versucht, dass das Unbewusste (nämlich der Traum) 
zum Ausdruck kommt.262 Oder phänomenologisch ausgedrückt: Um solche 
Beherrschungen vornehmen zu können, bedarf es einer vorhergehenden 
Degradation und somit Defizienz des Traumerlebens. Nun könnte man es sich 
gewiss einfach machen und solche Probleme allein der empirisch und positi-
vistisch orientierten Klartraumforschung zuschreiben, um damit nicht zuletzt 
den Glauben zu bewahren, dass eine phänomenologische Investigation, allein 
schon aufgrund ihres Anspruchs und ihrer Herangehensweise, von solchen 
Motiven der Entstellung befreit sei. Selbst wenn man es sich so einfach 
machen dürfte, stellt sich weiterhin die Frage, was man eigentlich von einer 
experimentellen Phänomenologie während des Klartraums – sofern man in der 
Lage ist, diese Kunst auszuüben – noch erwarten darf. Denn jene Träume, die 
sich ›nicht-luzide‹ zutragen und zweifelsohne den Großteil des Traumlebens 
ausmachen, werden der Phänomenologie weiterhin nur über (dokumentierte 

261	 Siehe dazu auch nochmal Fußnote 256.
262	 Obwohl ihm das Werk von Léon d’Hervey de Saint-Denys und somit die Möglich-

keit einer Traumlenkung bekannt war, hat Freud merkwürdigerweise dieses Phänomen 
in seiner Traumtheorie nicht in Betracht gezogen. Vermutlich konnte Freud (wie auch 
Henry Havelock Ellis, mit dem er in regem Austausch stand) solche Traumsimulationen 
nicht im eigentlichen Sinne zu den Träumen zählen, weil sie gerade eine Unterdrückung 
des Traums bezweckten. Es wäre vermutlich im Sinne Freuds, den luziden Traum als eine 
Art Intensivierung der Zensur gegenüber dem Unbewussten zu bezeichnen. Jedenfalls 
dürfte es auch für eine nicht-psychoanalytische Sichtweise unumstritten sein, dass der 
luzide Traum, so wie er von der Klartraumforschung verstanden und praktiziert wird, 
einer Suggestion entstammt, die in der Wachwelt eingeübt wird und somit auch zur Ord-
nung der Wachwelt gehört. Selbst die Aufgaben, die der Klarträumer in solchen Stu-
dien zu bewältigen hat, sind Aufgaben, die er von einer bestimmten wissenschaftlichen 
Intention erhalten hat. Man könnte also kurzum sagen, dass es sich hier um den Versuch 
handelt, die Autorität einer bestimmten Wachwelt in den Traum zu verlagern und dort 
zu simulieren. Vielleicht hätte aber auch Freud dem etwas abgewinnen können, da er ja 
bekanntlich der Meinung war, das Ich müsse Herr über das Es werden.



	 Pforten zu einer Phänomenologie des Traums	 207

oder unmittelbar reproduzierbare) Traumerinnerungen zugänglich sein. 
Daher scheint mir einmal mehr, dass der Weg über die Erinnerung doch zen-
tral bleibt: Die hier vorgestellten Zugänge einer experimentellen Phänomeno-
logie, sowohl die durch die hypnagoge und hypnopompe Phase wie auch 
durch den luziden Traum, können zwar hilfreich sein, um Einsichten zu 
gewinnen, doch sie können, insofern man die Phänomenalität der ›gewöhn-
lichen‹ Träume verstehen möchte, den Weg über die Erinnerung (mit all den 
Problematiken, auf die wir auch in diesem Zusammenhang hinweisen muss-
ten) nicht ersetzen. Das heißt, selbst wenn man sich in der durchaus privile-
gierten Lage befindet, durch traumadäquate Formen der Luzidität eine phäno-
menologisch involvierte Betrachtung während des Traums vollziehen zu können, 
bleibt man, um weitere Facetten des Traums (die sich jener Luzidität entzie-
hen) beschreiben zu können, auf die Traumerinnerung sowie auf eigene und 
auch fremde Traumberichte (inkl. künstlerischer Darstellungen) angewiesen. 
Allerdings ist davon auszugehen, dass eine gewisse Steigerung der Aufmerk-
samkeit, welche sich durch solch experimentelle Zugänge (oder allein durch 
eine Beschäftigung mit den Träumen) einstellt, auch die Erinnerung an 
›gewöhnliche‹ Träume steigern wird. Eine Erfahrung, für die es nur eine 
schwache Aufmerksamkeit gab, die sozusagen unter einem Bewusstseinsne-
bel stattgefunden hat, wird naturgemäß auch kaum oder nur äußerst frag-
mentarisch erinnerbar sein. Gerade auch deswegen bleibt der Weg über die 
Erinnerung bzw. über das Andenken an den Traum notgedrungen der ›pri-
märe‹ Zugang zu den Träumen. Dies will jedenfalls nicht sagen – deswegen 
wurde ›primär‹ in Anführungszeichen gesetzt – dass man die Möglichkeiten 
hierarchisierend gegeneinander ausspielen soll. Im Gegenteil: Ein facetten-
reiches Phänomen wie der Traum bedarf umso mehr unterschiedlicher und 
vielschichtiger Zugänge. Nur muss man sich phänomenologisch darüber im 
Klaren sein, dass der jeweilige Zugang als eine bestimmte Erfahrungsper
spektive nur abgeschattete und somit eingeschränkte Einsichten erlaubt und 
dass allgemein-eidetische Einsichten letztlich aus einer Art Zusammenspiel 
der Variationen entstehen. Und nicht zuletzt muss auch weiterhin lebenswelt-
liche Klarheit darüber beibehalten werden, wohin alle diese Zugänge zurück-
fließen bzw. von wo aus sie angerufen, angedacht und reflektiert werden. Das 
Flussbett, in dem die phänomenologische Untersuchung schließlich mündet, 
ist – zumindest in einer konventionellen akademischen Arbeit wie dieser – 
der Vorgang einer Verschriftlichung: ein Schreibprozess, der sich immer in 
der jeweiligen Aktualität einer Wachwelt entschreibt. Man darf das Faktum 
des Schreibens bzw. der schriftlichen Sprache nicht als eine triviale Selbst-
verständlichkeit hinnehmen. Denn letztlich ist es die Aktualität des Schrei-
bens, in der sich die Einsichten immer wieder aufs Neue sammeln, eventuell 



	 208	 Propädeutik

revidieren und an einem bestimmten (stets unabgeschlossenen) Punkt der 
Leser:innenschaft übergeben werden müssen; die wiederum (der Statik der 
Buchstaben verschuldet) höchstwahrscheinlich den Prozesscharakter der 
Schrift (aber auch des Lesens) übersehen und das Geschriebene (bzw. Gele-
sene) als letztgültige Einsichten der Untersuchung wahrnehmen wird. Die 
Aktualität des Schreibens hält uns indes auch nochmals die Problematik der 
Erinnerung vor Augen: Denn so wie ich jetzt hier sitzend schreibe, ist mir alle 
bisherige Erfahrung lediglich Erinnerung, die sich – auf welche Weise auch 
immer – von hier aus aktivieren lassen muss. Was sich somit über den Traum 
entschreibt, ist immer eine Kombination bzw. Komposition aus selektiven 
Erinnerungen (an bisherige Traumerfahrungen, aber auch die selektive Erin-
nerung an bisherige Forschungen, Lektüren, Experimente, Dokumentationen, 
Notate usw.) die unter den jeweiligen Bedingungen des Schreibprozesses, die 
immer die Bedingungen einer alltäglichen Wachwelt sind, zum Ausdruck 
kommen, sich ausbuchstabieren. Wollte die Phänomenologie in Hinblick auf 
ihren ›Output‹ nicht in Naivitäten versinken, müsste sie die Präsuppositionen 
ihres Schreibens (und zumal ›was‹ hier eigentlich schreibt) stets mitberück-
sichtigen.

4.  Zusammenfassung und Ausblick auf das nächste Kapitel

Vielleicht wollen wir an dieser Stelle die methodischen Möglichkeiten einer 
Phänomenologie des Traums, wie sie sich uns in diesem Kapitel dargestellt 
haben, kurz und plakativ zusammenfassen, sodass sie uns in der weiteren 
Untersuchung eine fungierende Orientierung geben mögen:

1.) Obzwar wir dies nicht eigens ausgeführt haben, sollten wir es zumindest 
an dieser Stelle nicht versäumen zu erwähnen, dass das Einbeziehen von 
phänomenologischen Vorarbeiten gewiss eine erste Annäherung an die The-
matik ermöglicht. Vorausgesetzt, dass es sich dabei tatsächlich um (wie auch 
immer geartete) phänomenologische Trauminvestigationen handelt. Die Aus-
einandersetzung mit solch phänomenologischen Vorarbeiten bedeutet freilich 
noch keine eigenständige Phänomenologie des Traums, sondern zunächst die 
Einarbeitung in den Stand bestehender Untersuchungen, um damit gleichsam 
eine Sensibilisierung für mögliche Traumphänomene zu gewinnen, die es 
näher zu betrachten gelten wird.263

263	 Phänomenologische Vorarbeiten, die sich explizit mit dem Traum beschäftigen, 
gibt es, soweit ich es überblicken kann, leider nur wenige und diese sind zumeist im 



	 Zusammenfassung und Ausblick auf das nächste Kapitel	 209

2.) Eine eigenständige, von der phänomenologischen Einstellung her begin-
nende Investigation hat zum Traum primär Zugang über die Erinnerung als 
einer Vergegenwärtigung einst erlebter Traumerfahrung. Denn für das gegen-
wärtige Wachleben ist der Traum stets ein abwesend Anwesendes. Er wird für 
den diurnalen Erfahrungshorizont als Wiedererinnerung an ein inaktuelles, 
durch solche Vergegenwärtigung jedoch wiederum aktuelles Phänomen the-
matisch. Erinnerte Evidenzen sind also durchaus auch aktuelle Evidenzen, 
die uns derart eine Trauminvestigation via eine Phänomenologie des erinnerten 
Traums erlauben. Es gilt jedoch gegenüber der oneirischen Erinnerung die-
selbe phänomenologische Epoché zu üben, die wir auch bei einer phänome-
nologischen Untersuchung gegenüber der aktuellen Erfahrung einnehmen 
würden. Denn beabsichtigt wird nicht nur eine (empirische) Deskription der 
oneirischen Erfahrung, so wie sie uns in der Erinnerung erscheint. Durch 
die phänomenologischen Reduktionen möchten wir zumal tiefere Schichten 
der erinnerten Erfahrung freilegen, um Klarheit darüber zu erlangen, wel-
che grundsätzlichen Bedingungen und Vermögen jene Erfahrung (bzw. auch 
gewisse Phänomene und Phänomenbereiche jener Erfahrung) überhaupt erst 
ermöglichen.

3.) Phänomenologische Betrachtungen von Traumaufzeichnungen und -dar-
stellungen bieten uns einen weiteren, jedoch durch das jeweilige Medium und 
seinen Kontext vermittelten Zugang zum Traum. Hier hat man geradezu eine 
schier unendliche Masse an Materialien. Ob es sich um psychoanalytische 
Berichte (zum manifesten Traum) handelt oder um medial unterschiedliche 
künstlerische Darstellungen (wie Literatur, Bild, Film etc.), um Protokolle, die 
im Zuge von empirischen Studien in den Schlaflaboren entstanden sind oder 
auch um jene Berichte, wie sie via App-Verfahren auf Internetportale gestellt 
werden: Die phänomenologische Aufgabe bei der Betrachtung dieser Mate-
rialien besteht nicht darin, empirisch-quantitative Aussagen zu treffen, son-
dern anhand exemplarischer Aufzeichnungen die sich darin aussprechenden 
Traumerfahrungen in ihrer Phänomenalität freizulegen und als Veranschau-

Kontext einer therapeutischen Phänomenologie (der sogenannten ›Daseinsanalyse‹) ent-
standen und haben demnach oft einen sehr eingeschränkten (eben therapeutischen) Blick 
auf die Sache. Es sind dies insbesondere die Arbeiten von Boss, Binswanger, Wyss, Frank 
und Von Uslar. Bei den Klassikern wie Husserl, Merleau-Ponty und Heidegger kommt der 
Traum als eigenständiges Thema nicht vor, sondern wird (und dies nur in sehr seltenen 
Fällen) am Rande erwähnt.  Nicht zuletzt weil darin auch spannende Traumberichte ent-
halten sind, werden wir diese Werke bzw. Passagen an gegebener Stelle anführen und 
dabei auch die darin enthaltenen Ausführungen und Behauptungen kritisch (d. h. an der 
Erfahrung selbst) überprüfen.



	 210	 Propädeutik

lichungen der Untersuchung zuzuführen. Die Art des Berichts, sein Medium 
und Kontext und schließlich der jeweilige Inhalt des Berichts bedürfen dabei 
immer einer eigenen phänomenologisch-kritischen Lesart, welche die Eigen-
art solcher ›Fremdberichte‹, sowie das Ausmaß der Phänomen-Entstellung 
sich vor Augen halten muss.

4.) Schließlich gibt es die Möglichkeit einer ›(quasi-)unmittelbaren‹ Phäno-
menologie des Traums, die sich durch eine experimentelle Modifikation der 
Herangehensweise anbietet:

a) als Annäherung mittels des hypnagogen Zustandes (Einschlafphase), 
b) mittels des hypnopompen Zustandes (Aufwachphase),
c) �durch den luziden Traum (wobei man gerade beim luziden Traum, wie 

oben ausgeführt,  besondere Vorsicht walten lassen muss, nämlich ob 
und inwiefern es sich hier überhaupt noch um eine oneirische Erfah-
rung im engeren Sinne handelt bzw. inwiefern nicht wesentliche Cha-
rakteristika des Traums bereits abhandengekommen sind). 

Alle diese methodischen Möglichkeiten einer Phänomenologie des Traums 
haben gewiss ihre Berechtigungen. Aufgrund ihrer Nähe zum erlebten Traum 
bzw. weil sie uns sozusagen ›firsthand‹ gegeben sind, kommt 2.) und 4.) aller-
dings ein methodologischer Vorrang zu. Hingegen können 1.) und 2.) in dieser 
Untersuchung lediglich als veranschaulichende Hilfsmittel angeführt wer-
den, um derart die Klärung und Vermittlung des Phänomens zu erleichtern 
bzw. nochmals zu unterstreichen. Ferner gilt es, wie für jede phänomenologi-
sche Untersuchung, thematische Fokussierungen vorzunehmen: Ohne damit 
dem Lauf einer eigenständigen Untersuchung durch Vorstrukturierungen die 
Spontatnität und Lebendigkeit zu nehmen, sollen gewisse Fragestellungen 
zumindest die Bahnen vorzeichnen, in denen sich die Investigation bewegen 
kann. Hierbei sind die phänomenologischen Vorarbeiten, und zwar durchaus 
auch jene, die nicht unbedingt das Phänomen des Träumens betreffen, für die 
Ausrichtung der Forschung nicht unwesentlich. Auf was man sich einlässt 
und wie man sich darauf einlässt, ist – trotz der vielbeschworenen Voraus-
setzungslosigkeit – aufgrund überlieferter Kernthemen der Phänomenologie 
sowie der Art und Weise ihrer bisherigen Ausarbeitung doch vorbestimmt. 
Für jede eigenständige phänomenologische Untersuchung entsteht dadurch 
aber auch eine problematische Tendenz, wonach man Deskriptionen vor-
nehmen wird, welche nicht (nur) der eigenen Betrachtungen, sondern doch 
vielmehr den phänomenologischen Überlieferungen verschuldet sind. Dies 
kann man zwar nicht vermeiden – bis zu einem gewissen Grad dürfte es gar 
notwendig sein, sich Vorarbeiten anzuschließen, sie weiterzudenken, zu ent-



	 Zusammenfassung und Ausblick auf das nächste Kapitel	 211

falten – und doch muss man gerade beim Unvermeidbaren besondere Wach-
samkeit walten lassen. Nicht nur weil die Gefahr besteht, dass man problem-
behaftete Anschauungen unreflektiert und unkritisch reproduzieren könnte, 
sondern weil man sich dabei vor allem der Möglichkeit berauben würde, in 
eigener Erforschung und Reflexion neue Wege zu gehen und so die Sache 
durch neue Einsichten weiter zu erhellen.264 

Entlang dieser Orientierungspunkte wird sich also in den folgenden Kapi-
teln eine Phänomenologie des Traums entfalten, unterschiedliche Grund-
bedingungen und Erscheinungsweisen der oneirischen Erfahrung untersu-
chen. Den Anfang macht die Frage, wer oder was den Traum eigentlich erlebt 
und inwiefern bzw. auf welchen Ebenen sich (Dis-)Kontinuitäten zwischen 
dem oneirischen und diurnalen Dasein zutragen. Ausgehend von der Frage 
der (Prä-)Subjektivität wird sich die Untersuchung schließlich in die Traum
erfahrung selbst begeben, in ihr verweilend den Fokus auf Phänomene, Phä-
nomenbereiche und -strukturen richten, welche in der Konstitution onei-
rischer Erfahrung eine wesentliche Rolle spielen: so etwa die oneirische 
Leiblichkeit, die Mundanität des Traums, die (stimmhafte) Wahrnehmung 
und Apperzeption, das T-Raumerleben, die Zeitlichkeit und nicht zuletzt die 
Erfahrung einer oneirischen Intersubjektivität und Alterität. Wir werden uns 
aber nicht nur mit den Bedingungen und Vermögen auseinandersetzen, wel-
che die Traumerfahrung in ihrer Besonderheit ermöglichen und gleicher-
maßen in eine (Dis-)Kontinuität zur diurnalen Erfahrung setzen, sondern 

264	 Um es vielleicht mit anderen Worten zu sagen: Die Traumerfahrung gehört zwar 
nicht zu den phänomenologischen Kernthemen und doch können auf umgekehrtem Wege 
phänomenologische Kernthemen in der Auseinandersetzung mit dem Traum durchaus 
relevant und fruchtbar sein. Um den Lauf der Untersuchung nicht unnötig zu unterbre-
chen, werde ich jedoch in den folgenden Kapiteln keine Genealogie phänomenologischer 
Grundbegriffe unternehmen, sondern eher sparsam  – und zumeist in Fußnoten  – auf 
klassische Werke bzw. Passagen hinweisen, in denen diese richtungsweisend verhan-
delt wurden. Auch wenn ich mit solchen Hinweisen eher ökonomisch verfahren muss, 
soll dies anderseits nicht verheimlichen, darauf will ich hinaus, dass die Kenntnis von 
etlichen phänomenologischen Vorarbeiten ein gewisses hermeneutisches Vorurteil mit 
sich bringt: Wenn wir uns etwa in einem Kapitel mit der Phänomenologie geträumter 
Leiblichkeit auseinandersetzen möchten, dann sprechen die besagten Kenntnisse unwei-
gerlich mit, indem sie das Phänomen bereits vorweg aus- bzw. zumindest an-geleuchtet 
haben werden. Allein, dass man sich auf bestimmte Phänomene fokussiert, in diesem 
Falle auf die Frage der Leiblichkeit, ist – und dies wird man bei aller kritischen Distanz-
nahme nicht ausklammern können – den Vorarbeiten verschuldet. Es ist dies eine Schuld 
oder Gabe, die nicht (nur) belastet, sondern gewiss auch bereichert,  und die man nicht 
zuletzt deswegen mit Dank und vor allem mit eigenem Denken zu begleichen und erwi-
dern hat.



	 212	 Propädeutik

wir wollen uns durchaus auch jenem Limes des Erlebens annähern, der sich 
durch die Abwesenheit von jeglichem Erfahrungsinhalt auszeichnet: dem 
(traumlosen) Tiefschlaf. Es wird hierbei vor allem die Frage interessieren, 
wie es überhaupt möglich sein kann, dass in die ›Nichtigkeit‹ des Tiefschlafs 
erneut Erfahrungsinhalte einbrechen, aus dem Nichts der tiefen Ruhe eine 
(oneirische) Welt sich re-konstituiert, re-inkarniert und so sich zuallererst 
ein ›Erwachen‹ in den Traum ereignet. Daher wird uns nicht nur der Weg 
vom Wachen in den Traum, sondern auch jener – vermutlich weitaus wesent-
lichere – vom Tiefschlaf in den Traum interessieren.

Eigens zu erwähnen gilt es schließlich, weil diese Untersuchung letztlich 
als ein lesbarer Text vorliegen soll, den Vorgang ihrer Verschriftlichung. Der 
Schreibprozess soll in allen Phasen die jeweils gegenwärtige Lebendigkeit 
einer anschaulich-reflexiven Arbeit an den Phänomen wiedergeben. Dazu 
gehören auch Momente der Rück- und Vorschau, indem der Stand der Investi-
gation gesammelt, zusammengefasst wird, um so einerseits das Lesen an den 
bisherigen Werdegang zu erinnern und anderseits den Fokus zu schärfen und 
den weiteren Verlauf der Untersuchung vorzubereiten. Solche Résumés ver-
folgen allerdings keine statische Modellierung von Erkenntnis. Es erscheint 
uns als ein wichtiger Aspekt phänomenologischer Forschung, diesseits von 
Formalisierungen oder Systematisierungen dem Werdegang der Investigation 
treu zu bleiben, diesen – soweit es gelingen mag – im Schreiben originär wie-
derzugeben, quasi die Untersuchung selbst durch ein selbstreflexives (Mit-)
Schreiben zu protokollieren und nicht durch rein formale ›Ergebnispräsenta-
tionen‹ zu verkürzen. Darin besteht jedenfalls der Anspruch.



V. � Abschließende Reflexionen im Anspruch 
interkultureller Philosophie

Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

Insofern das Projekt der Phänomenologie darauf abzielt, alle ihr gegebe-
nen Bereiche und Modifikationen der Erfahrung (zumindest der Möglich-
keit nach) betrachten, beschreiben und ihre Konstitutionen freilegen zu 
können, kann sich solch ein ambitionierter Anspruch nicht auf die diurnale 
Erfahrung beschränken, sondern sieht sich verpflichtet, das Traumerleben, 
das doch einen erheblichen Teil unserer Erfahrung als solche ausmacht, in 
ihre Untersuchungen mit einzuschließen. Darin lag jedenfalls, wie wir ein-
gangs offengelegt haben, die Motivation und Intention dieser Arbeit: Einen 
Beitrag zur Erweiterung des Horizontes phänomenologischer Forschung zu 
leisten, aber auch aufzuzeigen bzw. zumindest anzudeuten, in welchen Gefil-
den selbst die unvoreingenommene Herangehensweise phänomenologischer 
Deskription noch zu grob ist, sich sensibilisieren, erweitern und gleichsam 
in Bescheidenheit üben muss. Allein schon deswegen kann die nun vorlie-
gende Untersuchung in keinster Weise von sich behaupten, abgeschlossen 
zu sein und noch viel weniger, die Traumerfahrung ›vollständig‹ ergründet 
zu haben. Ein Adjektiv wie ›vollständig‹ dürfte für die Phänomenologie, die 
sich in all den unterschiedlichen Spielarten stets als einen lebendigen Arbeits-
prozess verstanden hat, ohnehin unpassend sein. Angesichts eines Phäno-
mens wie dem Traum, der sich in jeglicher Hinsicht durch eine immense 
Variabilität auszeichnet, erscheint jede Rede von ›Vollständigkeit‹ umso mehr 
inadäquat. Die oneirische Erfahrung, so viel dürfte deutlich geworden sein, 
meint ein Reich unendlicher Möglichkeiten, sodass man am Schluss einer 
diesbezüglichen Auseinandersetzung stets eingestehen wird müssen, ledig-
lich nur gewisse Aspekte, Bereiche und Konstituente durchleuchtet zu haben. 

Was nun die vorliegende Untersuchung betrifft, sind wir doch einen recht 
umfangreichen Weg gegangen. Bereits im Rahmen einer philosophie- und 
kulturgeschichtlichen Betrachtung des Traums, wurden uns einige wesent-
liche Einsichten zuteil. Aufgezeigt werden konnte etwa, inwiefern die Spal-
tung der Erfahrung in Traum und Wachwirklichkeit, älter ist, als bisher ange-
nommen. Von den Ṛgvedas Indiens, über den Gilgameš-Epos Mesopotamiens 
bis hin zu den Papyrus Chester Beatty des alten Ägypten oder den Irrfahrten 
der Odyssee in den mythischen Erzählungen des alten Griechenland wurde 
anhand verschiedener Beispiele deutlich erkennbar, wie schon in den großen 
rituellen und mytho-logischen Erschließungen des frühen Altertums ein 
bestimmter (das Oneirsche zu bestimmen versuchter) Logos waltete. Verfolgt 



	 436	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

wurde insbesondere eine mantische Praxis, welche in ihren Auslegungen des 
Traums unmissverständlich werden lies, welch ontologische Hierarchisie-
rung darin waltete. Indem man die Wachwirklichkeit von bösen Träumen zu 
schützen suchte sowie überhaupt die Nacht im Dienste des Tages deutete und 
nicht umgekehrt, wurde damit nicht nur eine Differenz in der Erfahrung 
markiert, sondern zugleich angedeutet, welche Sphäre der Erfahrung die 
eigentliche sein soll. Gerade dieses scheinbar Eigentliche sollte mit dem Auf-
kommen einer theoretischen Einstellung gänzlich vom nichtigen Traum 
gereinigt und einer rationalen Ordnung zugeführt werden. In diesem Sinne 
haben wir in einer dekonstruktivistischen Lesart die mehrfachen Sedimen-
tierungen des ›abendländischen‹ Kanons erforscht, nämlich wie der Traum 
immer stärker exkludiert, zu einer nebensächlich-peripheren Stellung ver-
bannt und als eine rein betrügerische, täuschende, illusionäre und im Grunde 
entbehrliche Restwahrnehmung des Wachbewusstseins abgetan wurde. Doch 
gerade die Tendenz zu einer zunehmend vehementeren Ausgrenzung der 
Traumerfahrung hat sie im Sinne des skeptischen Zweifels ungewollt wieder 
inkludiert, ja geradezu in ihr Zentrum katapultiert: Die Negativität des Onei-
tischen wurde zu jenem bestimmenden Faktor darüber, was überhaupt das 
Positive am Realen sein könnte. Es erscheint mir unnötig, diesen dekonstruk-
tivistischen Weg von den Vorsokratikern, über Platon, Aristoteles bis hin zu 
Descartes, Locke, Leibniz, Kant und anderen an dieser Stelle nochmals resü-
mieren zu müssen. Jenen Leser:innen, die gewohnheitsmäßig sich zuerst den 
Schlussteil eines Buches ansehen, darf empfohlen werden, gleich bei jenen 
anfänglichen Passagen zu beginnen. Es wird die Zeit und Mühe wert sein. Zu 
erwähnen gilt es allenfalls, dass spätestens mit dem 19. Jahrhundert innerhalb 
der akademisch-kolonialen Diskurse des Westens der psychologische und 
psychologisierende Zugang zum Traum sich durchsetzte und die anderen 
(namentlich die wahrnehmungstheoretischen, physiologisch-medizinischen 
und schließlich die epistemologischen Sichtweisen, welche wir von der 
Antike bis in die Neuzeit nachzuzeichnen versuchten) verdrängen und den 
Traum zu einem Akt des Seelenlebens reduzieren konnte. Dieser Einschlag 
erfährt mit Freud einen einzigartigen Höhepunkt. Mit dem weitläufigen 
Erfolg der Psychoanalyse, an dessen Anfang eine intensive Auseinanderset-
zung mit dem Traum steht, erfährt das Oneirische eine Rehabilitation. Doch 
bei allen Verdiensten, die ihre Erklärungen in einer aufwertenden Hinsicht, 
vor allem aber in einem therapeutischen Zusammenhang zu leisten vermoch-
ten, musste in dieser Arbeit festgehalten werden, dass selbst die Psychoana-
lyse in Bezug auf den Traum bzw. eine Phänomenologie des Traums unzurei-
chend blieb: Die Freud’sche Deutung verliert den Traum selbst aus den Augen, 
verliert sich in einer Metapsychologie, der es nicht mehr um ein Verständnis 



	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie	 437

der Erfahrung selbst geht, sondern vielmehr um eine therapeutische Nutzbar-
machung der mit ihr einhergehenden Assoziationen. Nichtsdestotrotz war es 
Freud, der, indem er der Traumerfahrung eine fundamentale Bedeutsamkeit 
für die menschliche Existenz zugesprochen hatte, diese aus der Anomalie 
befreit und sie wieder in den Fokus theoretischer und philosophischer Bemü-
hungen gerückt hatte. Ausgehend von der Lektüre einer psychoanalytischen 
Instrumentalisierung des Traums, welche zumal die Konzeption des Unbe-
wussten als solche in Frage stellte, musste andererseits ebenso kritisch gefragt 
werden, wie es demgegenüber nun mit der Phänomenologie stand, von der 
her sich die Kritik speist: Mit welchen methodischen Problemen ist eine phä-
nomenologisch verfahrende Herangehensweise konfrontiert? In methodi-
scher Hinsicht waren wir gut beraten, zunächst die bescheidene Position ein-
zunehmen, wonach wir es im Grunde ›nur‹ mit einer Phänomenologie der 
erinnerten Traumerfahrung zu tun haben (können). Wie jede Erinnerung, so 
musste selbstkritisch eingestanden werden, läuft auch diese Gefahr, das Erin-
nerte im Akt des Erinnerns zu verstellen. Die Gefahr der Entstellung, die für 
jegliche Erinnerung gelten mag, hat in Bezug auf den Traum nun doch das 
besondere Problem, dass ihr nicht nur der erinnerte Inhalt, sondern vor allem 
der gesamte Erfahrungshorizont  – nämlich die Traumwelt –, in dem der 
Inhalt Gültigkeit hatte, nicht mehr gegeben ist. Gerade weil mit dem Erwa-
chen die Traumwelt als solche entschwindet und somit der lebendige Kontext 
der Einbettung abhanden kommt, scheint die Traumerinnerung derart 
schwer zu fallen. Unabhängig von der Frage der Erinnerungshäufigkeit, die 
gewiss auch damit zusammenhängt, wie viel Aufmerksamkeit dem vergan-
genen Traum nach dem Erwachen zukommt, haben wir aufzuzeigen versucht, 
inwiefern jede Erinnerung ihre eigene Evidenz hat, nämlich mit der Gewiss-
heit einhergeht, dass so und nicht anders erfahren wurde. Diese der Erinne-
rung einwohnende Evidenz, wonach das Erinnerte genau in dieser Weise 
einst Gegenwart der Erfahrung war, erlaubt es, eine phänomenologische Epo-
ché innerhalb des erinnerten Traums zu vollziehen, um so Grundphänomene 
und -strukturen oneirischer Erfahrung freizulegen und zu deskribieren. Wir 
waren also nicht an einer empiristisch-quantitativen Traumforschung inter-
essiert, die man mit solchen Traumerinnerungen betreiben könnte, sondern 
vielmehr daran, wie es überhaupt möglich sein kann, dass oneirische Erfah-
rung zu Stande kommt. Die konstituierenden Erlebnis- und Gegebenheits-
weisen mussten indes aus der Traumerfahrung selbst offengelegt werden. 
Verwendet wurden indes nicht nur eigene, sondern auch die Erinnerungen 
anderer. Deswegen hatten wir eigens thematisieren müssen, inwiefern es 
einer phänomenologischen Herangehensweise erlaubt sein kann – obwohl sie 
damit das Diktum der ›Erste-Person-Perspektive‹ zu verlassen scheint – glei-



	 438	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

chermaßen mit Fremdberichten zu arbeiten. Dies galt nicht nur für schrift-
liche und orale Aufzeichnungen, die den Traum ›tagebuchartig‹ protokollie-
ren, sondern auch für diverse künstlerische Darstellungen des Traums. Die 
Miteinbeziehung von ›Fremdberichten‹ erlaubt nicht nur eine gewisse Prü-
fung und Veranschaulichung von Traumphänomenen, sondern, und das 
scheint noch wichtiger zu sein, sie verleiht dem Traum eine intersubjektive 
Evidenz: Das Träumen stellt ein von anderen Menschen geteiltes ›Faktum‹ 
dar. Obzwar damit den Traumberichten und -darstellungen anderer in mehr-
facher Hinsicht eine besondere Rolle zukommt, schien uns, zumindest in 
methodischer Betrachtung, dennoch kein Weg daran vorbeizuführen, letzt-
lich in der eigenen Erfahrung zu untersuchen und bestmöglich zu klären, wie 
sich das Traumerleben stiftet. Dies nicht deswegen, weil wir hier, um der 
Phänomenologie treu zu bleiben, unbedingt die Husserl’schen Selbstbetrach-
tungen fortsetzen wollten, sondern aus dem einfachen Grund, dass man doch 
in der Lage sein muss, selbst zu träumen, um annähernd nachvollziehen zu 
können, was die Anderen meinen, wenn sie von ihren Träumen berichten. 
Und doch meint solch phänomenologische Bevorzugung der ›eigenen‹ Erfah-
rung nicht, dass es der Untersuchung nur um den individuellen Traum ginge. 
Da der Fokus auch bei solchen ›Selbstbetrachtungen‹ letztendlich nicht auf 
dem Individuellen oder Konkreten, sondern vielmehr auf den traumermög-
lichenden ›Bedingungen‹ der Erfahrung liegt, demgemäß eine phänomeno-
logische ›Fundamentalbetrachtung‹ des Traums verfolgt wird, kann sie in 
ihren Grundzügen doch den Anspruch auf Allgemeingültigkeit erheben, 
obgleich diese der Widerlegung freilich stets offenbleibt. In diesem Sinne 
haben wir ferner versucht, uns auf experimentelle Erweiterungen einzulas-
sen, die neben dem erinnerten Traum weitere (und zumal direktere) Pforten 
zu einer Phänomenologie des Traums ermöglichen. Dies betrifft einerseits 
den hypnagogen und hypnopompen Zustand und anderseits (bis zu einem 
gewissen Grad) auch den sogenannten ›luziden Traum‹. Diese Erweiterungen 
öffnen zwar in der Tat eine Art ›unmittelbaren‹ Zugang, bringen jedoch inso-
fern auch abdriftende Einschränkungen mit sich, als wir es hier im engeren 
Sinne nicht mit einem Traum zu tun haben. Während die hypnagoge Phase 
eine Art Halbschlaf bedeutet, der (solange er eben in diesem Halbschlaf ver-
weilt) niemals in die Natürlichkeit des Traums gelangt, scheint uns hingegen 
der luzide Traum, gerade wenn er sich zu einer Art manipulativem Simula-
tionsraum stilisiert, seinerseits den Widerfahrnischarakter des Traumgesche-
hens und somit dieses selbst zu verlieren. Hierin finden jedenfalls doch erheb-
liche Unterschiede zwischen den Traumpraxen, wie wir sie etwa im Mahāyāna, 
dem Tantrismus oder dem Daoismus vorfinden können, und den geradezu 
modisch gewordenen und dabei höchst problematische Ausmaße annehmen-



	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie	 439

den Versuchen der Schlaflabore. Während erstere Traditionen  sich als onei-
rische Wachsamkeitsübung verstehen, die Etablierung eines ›selbstleuchten-
den Zuschauers‹ gerade angesichts der hohen Fluktuationen und 
Metamorphosen der Traumerfahrung zu etablieren bzw. zu verdeutlichen 
suchen, wird im luziden Traum der empiristisch-positivistischen Forschung 
vielmehr eine weitere Möglichkeit gesehen, wie das Subjekt kolonialisiert, 
seine Leistungen selbst während des Traums beherrscht und optimiert wer-
den können, um diese der alltäglichen Verwertungslogik zuzuführen.

Die Parole ›Zu den Träumen selbst‹ war uns jedenfalls eine Maxime. All 
die methodischen Vorklärungen verwiesen zunehmend auf jenes Postulat, 
wonach es für eine Phänomenologie des Traums unabdingbar ist, von der 
erlebten Erfahrung selbst auszugehen. Es mag sein, dass man dabei mit vie-
lerlei methodischen Problemen konfrontiert ist, doch dies darf nicht als Ent-
schuldigung dafür dienen, den Anspruch aufzugeben und sich stattdessen 
in metaphysischen Spekulationen zu verlieren. Freilich kann jede noch so 
deskriptiv vorgenommene Annäherung – zumal auch die Phänomenologie 
daran interessiert ist, jenseits von schieren Deskriptionen allgemeine Aussa-
gen über die Eidetik und Struktur der Phänomene zu treffen – sich zeitweise 
in theoretische Begrifflichkeiten oder spekulative Annahmen verlaufen. Von 
dieser Tendenz des Denkens ist die Phänomenologie nicht befreit. Was eine 
phänomenologische Untersuchung zum Traum jedoch auszeichnet, ist eben 
das Diktum, immer wieder, und zwar auf unterschiedlichen Wegen zur onei-
rischen Erfahrung zurückzukehren, zurückzufinden, um von dort aus die 
jeweilige Fragestellung erneut aufzugreifen und in der Veranschaulichung der 
erlebten Erfahrung, soweit dies möglich ist, eine Klärung dieser zu versuchen.

Ohne eine Art schlussfolgernde Zusammenfassung unserer doch recht aus-
führlich vorgenommenen phänomenologischen Untersuchungen anbieten zu 
können, anbieten zu wollen – es bleibt für die Interessierten wohl unum-
gänglich, wie bereits angedeutet, die Einsichten dieser Arbeit eigenständig 
durchzugehen und durchzuarbeiten –, möchte ich hier vielmehr die Gele-
genheit wahrnehmen, um in aller Kürze bestimmte Aspekte des Traumerle-
bens zu unterstreichen und in einem zweiten Schritt auf das Potential ein-
zugehen, welches uns die vorliegende Untersuchung im Kontext inter- bzw. 
transkulturellen Philosophierens nochmals bieten könnte. Es ist zunächst 
ein bestimmter Aspekt des Traumerlebens, der besonders hervorgehoben, der 
immer wieder verdeutlicht werden muss. Wir hatten diesen unter anderem 
als ein ›Ausgeliefertsein‹ beschrieben. Entgegen der solipsistischen Position, 
die nachträglich (d. h. nach dem Erwachen) postuliert, der Traum wäre doch 



	 440	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

nur ein Machwerk meiner selbst gewesen und würde demnach dem Willen 
des Subjekts entspringen, lehren uns die vorliegenden Trauminvestigationen 
gerade das Gegenteilige: Der Traum überfällt uns. So wie wir es uns nicht aus-
suchen konnten, auf die Welt zu kommen, können wir uns nicht aussuchen, in 
eine Traumwelt geworfen zu werden. Ohne dass ich mich dafür entschieden 
hätte, entscheiden könnte, zieht er mich in seinen Bann und lässt mich gar 
vergessen, wer ich soeben noch in der Wachwelt war sowie er mich überhaupt 
vergessen lässt, dass es da ›Draußen‹ eine Wachwelt gibt. Der Traum ist keine 
Wahl des Subjekts. In diesem Zusammenhang gilt ferner zu unterstreichen, 
dass die Traumerfahrung von einer immensen Realitätsauffassung begleitet 
wird, die selbst den naiven Realismus des Wachlebens übertrifft. Gerade des-
wegen haben wir terminologisch von einem Hyperrealismus gesprochen und 
die gewagte These aufgestellt, dass der naive Realismus, nämlich der Glaube 
an eine ›objektive‹ Existenz von Welt, welche in völliger Unabhängigkeit von 
unseren Erfahrungsweisen existiere, sich zunächst im Traum konditioniert 
und auf das Wacherleben übertragen wird. Dies bedeutet: Der Traum ist kein 
Zweifel an der Wirklichkeit, sondern gerade jene Sphäre, wo der bedingungs-
lose Glaube an eine unhinterfragbar gegebene Wirklichkeit gestiftet und ein-
geübt wird.

In der eindringlichen Auseinandersetzung mit der Traumzeit, insbeson-
dere dem protentionalen Vor-Weg-Sein, zeigte sich hingegen ein weiterer 
wesentlicher Faktor für den oneirischen Realitätsglauben. Das Vorwegneh-
men, ob nun im Sinne einer aktuellen Apperzeption des Gegebenen, dass es 
nämlich auch im nächsten Moment gegeben sein wird, oder auch im Sinne 
eines existenzialen Entwurfs, einer planenden Vorwegnahme von mögli-
chen Entwicklungen und Ereignissen – in beiden Fällen wird die Zukunft als 
solche vorausgesetzt, genauer: eine Zukünftigkeit des Traums, die in ihrem 
Grunde offen ist. Offen meint aber auch unvorhersehbar. Gerade weil unvor-
hersehbar, weil es völlig ungewiss bleibt, was als nächstes kommen, auf einen 
zukommen wird, versucht man diese Ungewissheit durch antizipierende Vor-
weggennahme zu entkräften. Nur bleibt man an das Kommende des Traums 
dennoch ausgeliefert, an ein Kommendes, das mir prinzipiell entzogen bleibt, 
mich stets zu überraschen weiß, und somit in seinem Grunde keinerlei Zwei-
fel an der (von mir unabhängigen) Realität des Geschehens aufkommen lässt. 
Dass die Zukunft des Traums trotz ständiger Vorwegnahmen ungewiss, vol-
ler Spontanität ist, zeigt vielleicht am Deutlichsten auf, dass sein Inhalt nicht 
meinem Willen unterworfen ist, sondern von einem Anderen her auf mich 
zukommt, ununterbrochen in die Erfahrung einbricht. Es ist die Erfahrung 
einer überwältigenden Andersheit, das ein Anderes waltet, walten muss, wel-
ches den Realitätsglauben in solch eine unhinterfragbare Hyperform steigern 



	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie	 441

lässt. Dieselbe erfahrungsgebende Alterität bestätigt sich, wenn auch anders 
konnotiert, ebenso in ›räumlicher‹ Hinsicht. Der T-Raum wird auf ähnliche 
Weise als eine Ex-teriorität erfahren, die dem Träumenden als ein Äußeres 
gegeben ist, ›in‹ oder ›zu‹ dem er sich verhält, verhalten muss. Wir haben 
ferner recht deutlich aufzeigen können, und dies sollte man an dieser Stelle 
vielleicht nochmals unterstreichen, dass jenes Sich-Verhalten in einem mir 
als äußeres gegebenen T-Raums keineswegs ›mental‹ zuträgt, wie man aus-
gehend vom psychologistischen Dogma meinen könnte. Es ist, wenn auch 
auf sonderbare bzw. teils höchst subtile Weise, doch ein leiblich erfahrenes 
Geschehen. Dass ich im Traum wahrnehme, Dinge sehen, hören, fühlen, 
berühren und sogar riechen oder schmecken kann, dass ich ferner ein stimm-
haftes Raumgefühl und zudem einen Orientierungssinn habe, mich bewegen, 
gehen, fliegen und nicht zuletzt mich auch zu mir selbst verhalten kann, mich 
selbst wahrnehme, mich selbst berühre, spüre usw., all dies verweist auf eine 
genuine Leiblichkeit, auf einen oneirischen Leib ohne dessen leibliche Ver-
mögen es keine lebhafte Traumerfahrung gäbe.

Um verständlicher werden zu lassen, wie sich die Traumwelt einstellt und 
durch welche Vermögen sich die oneirische Erfahrung konstituiert, haben wir 
zumal versucht, den ›schwierigeren‹ Weg einzuschlagen, nämlich nachzu-
vollziehen, wie man von einem an sich inhaltsleeren Tiefschlaferleben in den 
Traum erwacht. Denn es scheint doch so, dass wir zuerst des Öfteren vom Tief-
schlaf in einen Traum erwachen, dann wieder in den Tiefschlaf zurückfallen, 
bevor es schließlich zu einem Erwachen in die ›konventionelle‹ Ordnung der 
Wachwelt kommt. So könnte man, dies wurde versucht, die ›Nichtigkeit‹ des 
Tiefschlaf als eigentliches Fundament und Ausgangspunkt nehmen. Allerdings 
führten die Versuche einer Beschreibung des Tiefschlafs die Phänomenologie 
endgültig an ihre Grenzen. Wie beschreiben, was keinen Inhalt, keine Gege-
benheits- und Vollzugweisen hat? Die radikale Beruhigung in ein ›Nichts‹, 
so viel stand fest, konnte nicht ›Nichts‹ im Sinne einer völligen Annihilation 
bedeuten, insofern Tiefschlaf doch weiterhin Leben, ja ihre Nichtigkeit viel-
leicht gar die Lebendigkeit, das Lebengebende par excellence meint. Allein ex 
post schien es möglich zu sein, das Erwachen aus dem Tiefschaferleben in den 
Traum zu deskribieren, und zwar als die Reaktivierung einer Ansprechbarkeit, 
die eine Art Reinkarnierung bzw. Regenerierung der Möglichkeit von Erfah-
rung zulässt. Was sich dabei zunächst regenerieren muss, ist die prinzipielle 
Möglichkeit einer Andersheit, der Einbruch einer fundamentalen Alterität, 
in dessen Bruch eine Wieder-Geburt in die Welthaftigkeit, eine Re-Konstitu-
tion des zeitlichen Erfahrungshorizontes stattfindet und schließlich konkrete 
Andere, Orte, Dinge, Personen, wie ich selbst als eine bestimmte Charaktere 



	 442	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

in oneirische Erscheinung kommen können. Unter der Berücksichtigung des 
Tiefschlaferlebens stellte sich die Frage nach einer immerwährenden Kons-
tante der Erfahrung neu. Die anfängliche Frage war, ob es eine Schicht der 
Subjektivität geben könnte, die sich sowohl während den unterschiedlichen, 
teils stark voneinander divergierenden Träumen als auch während des Wach-
lebens durchzuhalten, diese zu überdauern vermag. Die Antwort, die sich aus 
unseren Investigationen ergab, war recht minimalistisch: Die personalen und 
körperlichen Erscheinungen sowie Charakteristika meiner selbst können zwi-
schen Wachen und Träumen derart divergieren, insbesondere während des 
Traums derart radikalen Wandlungen unterworfen sein, zumal durch völlig 
neue Selbstwahrnehmungen substituiert werden, sodass von einer Kontinuität 
des Subjekts keine Rede sein konnte. Die Diskontinuität zeigt sich nicht zuletzt 
mit jedem Erwachen in die Wachwelt, das mit einer gewissen Ablehnung ein-
hergeht: Es kommt uns üblicherweise nicht in den Sinn, das Sein des (soeben 
noch als real erlebten) Traum-Ichs in unser aktuelles Wach-Ich (als ein Teil 
seiner Geschichte) zu integrieren. Wir glauben etwa nicht, dass wir auch im 
Wachen jene Fähigkeit hätten, durch Wände zu gehen oder ohne weiteres den 
Mut aufbringen könnten, eine Bank zu enteignen. Der Körper eines Schmetter-
lings, der ich war, um nochmals an Zhuangzis berühmten Traum zu erinnern, 
bin ich nun nicht mehr. Was also vorhin, vor dem Erwachen noch so lebhaft 
erfahren, als meine Persönlichkeit geglaubt, als mein Körper erlebt wurde, 
wird mit dem gesamten ihm zugehörenden Erfahrungshorizont nun mit der 
Doxa belegt ›das war nicht wirklich ich‹. Es kommt zu einer Desintegration. 
Was sich allein zwischen der oneirischen und diurnalen Erfahrung durchhält, 
so schien es unserer minimalistischen Position, ist dieses Erfahren selbst, näm-
lich ein Vermögen zur Erfahrung, welches nicht nur den Erfahrungsinhalt 
und ihre Mundanität, sondern zumal auch die jeweilige Ich- und Person-Kon
stitution stiftet. Gerade diesbezüglich gilt es in zukünftigen Untersuchungen 
weiterzuarbeiten, nämlich zu fragen, wie wir phänomenologisch ein derart 
basales Vermögen zur Erfahrung und (Selbst-)Wahrnehmung beschreiben 
können, welches in seiner Subtilität und Primordialität gleichermaßen die 
Traum- als auch die Wacherfahrung ›umfasst‹, unterlegt und diese gewisser-
maßen erst ermöglicht. Unsere Ausarbeitungen etwa zu jenem grundlegenden 
Vermögen der Apperzeption, zumal in Hinblick auf seine zeitlich-ekstatische 
Struktur, dürften zumindest ansatzweise vorgezeigt haben, wie das Freilegen 
solch eines basalen Vermögens aussehen kann, ohne dabei die Besonderheiten 
des Traumerlebens zu übergehen, sondern diese im Gegenteil erst verständ-
lich zu machen.463 Unter Berücksichtigung des Tiefschlaferlebens stellte sich 

463	 Man könnte gewissermaßen auch sagen, dass der Traum alle die uns im Wach-



	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie	 443

die Frage nach einer immerwährenden Konstante allerdings in einem weitaus 
radikaleren Sinne. Denn im Tiefschlaferleben sind die Vermögen aufgehoben. 
Weder erscheint ein Ich noch eine zeitlich, räumlich oder bildlich strukturierte 
Erfahrung. Was könnte also derart konsistent sein, dass es sich sowohl wäh-
rend der oneirischen und diurnalen Erfahrung als auch während des zeit- und 
erfahrungslosen Tiefschlafs durchzuhalten vermag? Unsere Antwort war – in 
aller Kürze ausgedrückt: das schiere Er-leben, das selbst nicht tätig ist, nichts 
konstituiert und auch nichts erleidet, sondern lediglich am Erleben ist; das 
sowohl die Erfahrung am Leben erhält, in diesem Sinne Erfahrung gestattet, als 
auch im Tiefschlaf selbst ›ist‹, indem es in seine Ruhe und Vitalität einkehrt.

Damit möchte ich nun auch zum interkulturellen Kontext kommen: Denn 
offensichtlich sind wir mit solchen Fragestellungen und Einsichten nicht 
auf eine bestimmte ›Kulturkonstellation‹ eingeschränkt, sondern befinden 
uns – zumal es sich beim Traum um ein universelles Phänomen menschli-
cher Existenz handelt – immer auch in einem interkulturellen Diskurs. An 
mehreren Stellen wurde dies zu verdeutlichen versucht. Mit ›Inter‹ meine ich 
hier allerdings nicht eine Trennlinie zwischen zwei oder mehreren (schon 
im Voraus feststehenden oder gar homogenen) ›Traditionen‹, sondern viel-
mehr ein lebendig responsives Möglichkeitsverhältnis, einen Möglichkeits-
raum im Sinne einer ortlosen Bedingung der »Verortungen«.464 Das Inter hat 
insofern einen ontologischen Vorrang, als sich die jeweilige ›Tradition‹ in 
der Erfahrung des Dazwischen stiftet und zugleich das Jeweilige übersteigt, 
unterläuft, die Durchlässigkeit des scheinbar Homogenen aufzeigt, dass es 
nämlich immer schon affiziert ist, in einer durchlässigen Berührung zum 
Anderen steht und gewissermaßen von dieser Berührung her sich überhaupt 
als eine bestimmte kulturelle ›Tradition‹ wähnen kann. Obzwar im Laufe 
der Arbeit auf ›indigene‹ und vor allem auf ›fernöstliche‹ Philosophien ver-
wiesen wurde (hier insbesondere auf vedāntische465 Philosophien), haben wir 

leben bekannten phänomenologischen Probleme radikalisiert bzw. vertieft. Insofern 
kann uns eine Freilegung des Vermögens zur oneirischen Erfahrung durchaus auch Auf-
schlüsse über die Selbstverständlichkeiten des Wachlebens geben. Ganz im Sinne von 
Nietzsche: »Über Träume muß man umlernen!« (KSA11, 53)

464	 Homi K. Bhabha: Die Verortung der Kultur, 2000, S. 3. Vgl. dazu auch den anspruchs-
vollen Ort-Aufsatz (basho) von Kitarō Nishida: »Ort«, in: Logik des Ortes, 1999, S. 72–139.

465	 Wobei bemerkt werden muss, dass Vedānta hier keine vedische Orthodoxie oder 
eine Art religiöse Auslegung der Veden meint. Vedānta ist wörtlich zu verstehen, näm-
lich als das Postvedische, als die gesamte philosophische Periode, mit all ihrer Diversi-
tät und ihren Antagonismen, wie sie im Anschluss an die Veden, insbesondere mit den 
Upaniṣaden entstanden ist. Hierher gehört m. E. auch der Pāli-Kanon oder das Sāṃkhya. 
Überhaupt erscheint mir die Einteilung der klassischen indischen Philosophien in astika 



	 444	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

die Interkulturalität des Traum-Phänomens nicht eigens und vor allem nicht 
in methodischer Hinsicht thematisiert. Sie blieb jedoch auch dort, wo nicht 
auf sie verwiesen wurde, stets vorausgesetzt, zumal vieles von dem, was hier 
ausgesagt wurde, von einem transkulturellen Traum-Wissen gestützt war, 
für eine eurozentrische Sichtweise erst gar nicht möglich gewesen wäre. 
Um zugleich dem phänomenologisch traumimmanenten Anspruch gerecht 
zu bleiben, hätte man aber auch genauer betrachten müssen, inwiefern man 
sich im Traum selbst immer schon als ein ›kulturell situiertes‹ Subjekt ver-
steht, dessen ›Kultur‹ von der des Wachlebens durchaus auch divergieren, ja 
radikal divergieren kann. In diesem Zusammenhang, spätestens jedoch in 
der Nähe zum Tiefschlaf hätte man einmal mehr freilegen müssen, inwiefern 
es Schichten der Erfahrung gibt, die an sich präkulturell sind und auf denen 
sich das Kulturelle der oneirischen Erfahrung seiner Möglichkeit(en) nach 
zuallererst austrägt. Anderseits hätten wir ebenso in unserer geschichtlichen 
Einführung in die Thematik weitere Gelegenheiten gehabt, auf interkultu-
relle Traumdiskurse und damit auf die Kultivierung des Traums einzugehen, 
so wie wir es etwa in Hinblick auf die Interkulturalität einer anfänglichen 
Spaltung unternommen hatten. Und doch mussten diese Denkwege vorläu-
fig zurückgestellt werden, um in einer kritisch-dekonstruktiven Lesart jene 
›Traumvergessenheit‹ in der kanonischen Narration abendländischer Philo-
sophiegeschichte aufzuzeigen. Dadurch wurde es uns zumal möglich, die his-
torische Bedeutung des Freud’schen Versuchs einer Rehabilitation des Traums 
verständlich zu machen, die wiederum (wenn auch in kritischer Abgrenzung) 
einen ersten Ausgangspunkt für die phänomenologisch orientiere Daseins-
analyse bedeutete. Eine explizit inter- bzw. transkulturell angelegte Thema-
tisierung des Phänomens, welche zudem eine Dekolonisierung eurozentrisch 
belagerter Wahrnehmung verfolgen soll, werden wir (wie es gleich weiter zu 
elaborieren gilt) in zukünftigen Arbeiten in weitaus differenzierterer Weise 
angehen können. Wenn wir uns jedenfalls bereits im Stand dieser Arbeit 
erlaubt haben, vom Traum als einem interkulturellen und in diesem Sinne 
auch universellen Grundphänomen menschlicher Existenz zu sprechen, dann 
sollte damit keine essentialistische Position vertreten werden, wonach es 
›den‹ Traum ›an sich‹ gäbe, der dann in unterschiedlichen (ebenso essentialis-
tisch-homogen gedachten) ›Kulturen‹, unterschiedlich erfahren und themati-
siert worden wäre. Denn man kann es durchaus umgekehrt sagen: Es sind die 
Praktiken, Erzählungen und Philosophien unterschiedlicher ›Kulturen‹ (die 

und nāstika, in ›orthodoxe‹ und ›nicht-orthodoxe‹ Schulen – mit der gewöhnlich Einfüh-
rungen in die indische Philosophie beginnen – höchst problematisch: eine durch den Ver-
such kolonialer Aneignung konstruierte Systematisierung, die der Sache nicht gerecht 
wird. Vgl. dazu: Daya Krishna: Indian Philosophy A Counter Perspective, 1991.



	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie	 445

immer hybride Transkulturen meinen und zu denen auch weltweit diagonal 
gelagerte, sogenannte ›Subkulturen‹, ›Arbeitskulturen‹ usw. gehören), welche 
erlauben, von der Universalität eines oneirischen Grundphänomens auszuge-
hen.466 Dies betrifft das simple Faktum, dass der Mensch ermüdet, schläft und 
während des Schlafs von einer besonderen Erfahrungsmodalität absorbiert 
wird, die wir in das Inter als ›Traum‹ übersetzten, doch letztlich auch mit 
einem anderen Namen, etwa dem svapna (dazu gleich mehr), belegen könn-
ten. Die ›kulturell‹ verortete Semantik ist gewiss nicht nebensächlich, zumal 
darin immer schon eine ontologische Wertung des Traums eingraviert ist. 
Sie bleibt nur sie insofern sekundär, als ihr die Seinsmöglichkeit der Traum-
erfahrung vorausgehen muss, sodass diese überhaupt kulturell in Stellung 
gebracht, eben kultiviert werden kann. Sein und Kultivierung des Traums 
stehen nicht hierarchisch gegenüber, sondern gehen reziprok ineinander. Was 
die Ontologie betrifft, müsste man indes nochmal bei jener ontologischen 
Differenz selbst ansetzen, nämlich nachfragen, inwiefern es in Hinblick auf 
das Wach-Sein überhaupt derart klare Markierungen gibt, wie es sich ein 
bestimmter logos wünschen würde, oder ob interkulturelle Forschungen uns 
dazu ermutigen, einer Durchlässigkeit angstfrei zu begegnen, die den ›Traum‹ 
und das ›Wachen‹ innerhalb eines einzigen Erfahrungsflusses erlebt.

In der Tat zeugen etwa indigene Philosophien des Amazonas von weitaus 
umfassenderen Ontologien, welche den ›Traum‹ einerseits als kosmologisches 
Gedächtnis des Regenwaldes (und somit ihrer Zivilisation) und anderseits 
den Traum als Zugang zu subtileren bzw. ferneren Dimensionen der Welt 
ansehen: Man taucht tief in den Traum (mari) ein, um dort die sich stets 
reproduzierenden Anfänge des Kosmos, die Geschichte und Konstellationen 
des Himmels, der Erde, des Regenwaldes, der organischen, tierischen und 
menschlichen Gemeinschaften zu studieren, ebenso um in die Ferne zu rei-
sen (mari huu), dort in Berührung zu kommen mit den xapiripë als einer Art 
lebendiger Wissenskörper vorzeitlicher Existenz.467 »When we truly want to 

466	 Es gibt, soweit ich das überblicken kann, wenige interkulturell angesetzte Studien 
zum Traum. Zumal setzen diese, wie die Arbeit von Ahrens, bei der Ethnologie an und 
haben teilweise doch eine (um es vorsichtig auszudrücken) überholte Vorstellung dessen, 
was »Ethnie« bedeuten soll: Vgl.: Ullrich Ahrens: Fremde Träume. Eine ethnopsychologi-
sche Studie, 1996.

467	 Xapiri meint im Amazonas – so versuchte es Viveiros de Castro zu übersetzten – 
»less a thing than an image, less a term than a relation, less an object than an event, less 
a transcendent representative figure than a sign of the immanent universal background – 
the background that comes to the surface in shamanism, in dreams and in hallucinati-
ons, when human and the nonhuman, the visible and invisible trade places« (Eduardo 
Viveiros de Castro: »The Crystal Forest: Notes on the Ontology of Amazonian Spirits«, 
in: Inner Asia 9, 2007, S. 160). Allerdings scheint mir die Neigung, die xapiri sowie auch die 



	 446	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

know things we people of the forest try to see them in dreams«, so Davi Kope-
nawa, ein Gelehrter der Yanomami. »We learn to think right with the xapiri. 
This is our way of studying, and so we have no need for paper skins«.468 Er 
kritisiert dabei gerade dies, nämlich dass der Zugang der ›Weißen‹ (napë) den 
Traum auf eine innerpsychische Egozentrik reduziere, von wo aus das Onei-
rische nur noch zu einer Restwahrnehmung ihrer alltäglichen Geschäftigkeit 
verarmt: »The white people [napë], they do not dream as we do. They sleep a 
lot but only dream of themselves. Their thought remains blocked, and they 
slumber like tapirs or turtles. This is why they are unable to understand our 
words.«469 In »their dreams they only see what surrounds them during the 
day. They do not really know how to dream because the spirits [xapiri] do not 
carry their images [utupë] away during their sleep. […] On the other hand, we 
shamans are able to dream very far.«470

Sehen wir uns dazu die Fotografie von Claudia Andujar an.471 Das Bild 
zeigt den tätowierten Körper in der Hängematte, der maloca liegen. Seine 
Tätowierungen (oni) verweisen auf das utupë, auf eine innere Leiblich-
keit, die nicht auf die Form dieses Körpers reduzierbar ist, die sich im  

utupë als »Bilder« zu übersetzen, problematisch. Siehe dazu Fußnote 470. Damit verfehlt 
man den lebendigen und vielseitig erlebbaren Charakter der xapiripë.

468	 Davi Kopenawa: The Falling Sky. Words of a Yanomami Shaman, 2013, S. 373 ff.
469	 Ebd., S. 313
470	 Ebd., S. 375. Die Yanomami-Begriffe wurden von mir nachträglich in eckige Klam-

mern eingefügt. Aufgrund meiner eigenen Studienaufenthalte im Amazonasgebiet, 
die inzwischen mehr als ein Jahrzehnt her sind, erlaube ich mir zu bezweifeln, dass 
man utupë als »image« übersetzen sollte, was zumindest zum Missverständnis verlei-
ten könnte, dass es sich beim mari huu um eine Art bildliche Vorstellung (imagination) 
handle. Dies scheint doch weit entfernt zu sein von der hier beschriebenen Erfahrung. 
Vielmehr müsste man utupë doch in seiner Leiblichkeit beschreiben, nämlich als eine 
Art Traumkörper, der sich von der Limitiertheit des Wachkörpers (sowohl hinsichtlich 
seiner materiell inflexiblen Formung als auch hinsichtlich seiner Fähigkeiten) löst, trans-
formiert. Denn der maritima bleibt leiblich, insofern er, wie Kopenawa beschreibt, doch 
atmet, singt, sich bewegt, fliegt, auf seine Weise wahrnimmt, empfindet etc. Wie wir in 
unseren eigenen Studien aufzuzeigen versuchten, verweisen all diese Vermögen weiter-
hin auf ein leibliches Sein. So habe ich die Körperbemalungen im Amazonas stets als eine 
Hervorhebung des erlebten Körpers (des Leibes) verstanden, welcher in die Träume  mit-
genommen und durch die Hinweise der bemalten Muster gewissermaßen subtiler und in 
seinen Vermögen mächtiger werden soll.

471	 Das Bild stammt aus einer fotografischen Serie, die Claudia Andujar seit den 
1970er Jahren unternimmt. Mit ihrer künstlerischen Arbeit versucht sie nicht nur die 
Lebenswelt der Yanomami in Fotografien wiederzugeben, sondern mit der politisch-akti-
vistischen Konnotation der Bilder auf die weiterhin durch Regierung und Großkonzerne 
bedrängte Situation der Yanomami aufmerksam zu machen. Ihre langjährige Arbeit 
erhielt 2018 die Goethe-Medaille (siehe: https://www.survivalinternational.org/nachrich-
ten/11996, abgerufen am 4.08.2018).



	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie	 447

Nebel des Schlafs von der Haut (pei siki) loslöst, ermächtigt, transformiert, 
um sich in den (für die Fotografie unsichtbaren) T-Raum auszubreiten, aufzu-
steigen, während gleichsam die xapiripë zu ihm herunter kommen, zu seinen 
Gesängen tanzen und gemeinsam mit dem maritima (dem Träumenden) in 
die innere Architektur dieser Welt, in die innere Zeit des Kosmos reisen.472 
Hier hat man zu studieren, das Urwissen zu lernen, wie die Welt entsteht, sich 
jedes mal aufs Neue aufbaut, was den Regenwald, die Pflanzen, Tiere, Men-
schen, Geister in ihrem innersten zusammenhält. Solches Lernen geschieht, 
indem man sieht (taai) und das eingesehene Wissen (tai) verkörpert. Man 

472	 »When our eyes are dead with the yãkoana powder during the day, we sleep in a 
ghost state at night [...] the xapiri start to come down to us. [...] Then you start to ans-
wer the xapiri’s songs and their value of dream quickly reaches you. Your body remains 
stretched out in its hammock, but your image [utupë] and breath of life fly off with the 
spirits. The forest then recedes at great speed. Soon you can no longer see its trees and 
you feel yourself floating over a great void […] You fly in dream, very far from your house 
and your land, on the xapiri’s paths of light. From there, you can see all the things of the 
sky, the forest, and the waters that the elders could contemplate before you. […] As I have 
said, this is our way of learning. [… ]  This is how shamans dream« (Davi Kopenawa: The 
Falling Sky. Words of a Yanomami Shaman, 2013, S. 376).

Foto: © Claudia Andujar



	 448	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

lehrt (taamãi), indem man Andere sehend, das selbst Eingesehene sichtbar 
werden lässt (tapramãi).473 

Die oneirische Epistemologie und Ontologie, welche für die Sichtweise 
der napë (der Weißen) doch befremdlich wirken muss, versucht offenzulegen, 
inwiefern die Traumerfahrung, die hier selbst eine Wirklichkeit, vielleicht 
sogar der Zugang zu einer tiefgründigeren Wirklichkeit bedeutet, immer 
schon in das diurnale Leben eingreift und mehr über seine Strukturen weiß, 
als es dem napë letztlich recht ist. Nur bedeutet das Ineinandergreifen, das 
oneirische Ergriffen-Werden von xapiripë nicht, dass die dem napë bekannte 
Differenz hier einfach annulliert wäre. Freilich kennen die Yanomami einen 
Unterschied zwischen Erfahrungswelten, so auch zwischen einem diurna-
len und oneirischen Sein, man wird anders handeln, reagieren (können), je 
nachdem, ob der Jaguar in einem Traum oder Wachzustand begegnet. Man 
weiß selbstverständlich, wie es diesen – für die Fotografie der weißen Akti-
vistin sichtbaren – Körper zu schützen, zu nähren, bei Bedarf zu heilen gilt. 
Doch gerade weil die ›Schamanin‹ vermag, im Traum selbst zum Jaguar zu 
werden, in die Welt des Jaguars einzutauchen, seine Verhaltensweisen, sein 
Wissen und Begehren penibel zu studieren, weiß sie auch im Wachzustand, 
wie dem Jaguar adäquat zu begegnen ist. Dies gilt freilich auch für anderes, 
für allerlei Problemstellungen in den Begegnungen einer Mitwelt, so auch für 
das Politische. Die Untersuchungen in den Traumsphären sind damit auch 
Untersuchungen der Prinzipien der Wachwelt(en). Das Ineinandergreifen von 
Wach- und Traumzuständen bedeutet also nicht unbedingt eine Nivellierung 
jener phänomenalen Differenz, wie sie den napë bekannt und für ihre Orien-
tierung und Weltaufenthalt so wichtig ist. Allerdings erfährt die Differenz, 
erfahren die Differenzen eine qualitative Erweiterung, indem sie zwar durch-
aus fungieren, doch in der Schwebe bleiben, ihre Wahrheiten wie Wolken in 
die Schwebe zeichnen: Quasi-Differenzen, die an sich porös, stets durchläs-
sig, schwellenhaft, beweglich, transformativ und transformierend sind, keine 
Hierarchisierung der Quasi-Getrennten Erfahrungsmodalitäten vornehmen 
und derart erlauben hin und her zu wandern, sich zu verwandeln, das eine 
durch das andere zu verstehen und wenn nötig im Verstehen bis in die Nich-
tigkeit zu relativieren, zu entkräften.474 Die besondere Stellung der Traum

473	 Ebd., S. 558.
474	 Mir wäre im Übrigen keine indigene Philosophie bekannt, welche der exotisie-

renden Vorstellung, wonach bei ›den‹ Indigenen die Differenz zwischen Wachen und 
Träumen gänzlich aufgehoben wäre, entsprechen würde. Es gab dazu zwar seitens eini-
ger Ethnologien Versuche, welche das Fehlen der Differenz belegen sollten, nur konn-
ten diese, auf den jeweiligen indigenen Wissenskontext rekurrierend, nur allzu leicht 
widerlegt werden. Das diesbezüglich vielleicht meistzitierte Beispiel stammt von Robert 



	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie	 449

erfahrung führt jedenfalls weder zu einer Naivität gegenüber den Ordnungen 
der ›Wachleben‹ noch zu einer prinzipiellen Degradierung derer. Die Arbei-
ten von indigenen Denker:innen wie Kopenawa, auch wenn es einem biswei-
len schwer fallen mag, die hier angezeigten Ontologien unkritisch mitzuma-
chen, können doch zumindest aufzeigen, welch immense Möglichkeiten die 
Traumerfahrung in sich birgt, die bislang phänomenologisch kaum bedacht 
wurden. Hierher gehört etwa die phänomenologisch noch nicht reflektierte 
Möglichkeit, einen Traum kollektiv träumen zu können.475

In Anbetracht der alternativen Auffassung im Sinne permeabler Differen-
zen zwischen Traum- und Wachwelten, und ferner ihrer Verhältnisse zur 
nichtenden und zugleich grundlegenden Sphäre des Tiefschlaf, sehen wir 
eine weitere Aufgabe interkultureller Phänomenologie darin, die in dieser 
Untersuchung bereits mehrfach zu Rate gezogenen Perspektiven indischer 

Rattray. Im Zuge seiner (schon vom Ansatz her recht problematischen) Studie zu den 
Aschanti in Ghana berichtet er, dass ein Mann geträumt habe, wie »seine Ehefrau« mit 
einer anderen Person Geschlechtsverkehr habe, woraufhin er (im Wachzustand) diese 
Person zur Rede gestellt und für den Ehebruch eine Gegenleistung verlangt habe. Damit 
glaubte man belegt zu haben, dass es hier keine Trennung zwischen Traum und Wachen 
gäbe, da die geträumte Handlung doch als eine Gegebenheit des Wachen angesehen wor-
den sei, so als wäre sie im Wachen geschehen (Robert S. Rattray: Religion and Art in 
Ashanti, 1927). Selbst wenn man diesen Bericht und seine Interpretation ohne weitere kri-
tische Rückfragen akzeptieren wollte, könnte man auf den simplen Fakt hinweisen, dass 
die Erzählung doch zunächst einen Traum mitteilt. Indem der Mann sagt, er habe dies 
geträumt (wie auch immer er später diesen Traum werten mag), hat er bereits eine (wie 
auch immer geartete) Markierung zwischen Traum und Wachen gesetzt. Nun hat Rosa-
lind Shaw zudem einen Kontext aufgezeigt, welcher Rattrays gänzlich entgangen war. Sie 
hat auf die unter den Aschanti weit verbreitete Überzeugung hingewiesen, wonach eine 
Fortpflanzung sich auch dadurch ereignen könne, indem eine Frau durch das ntoro eines 
Mannes (eine Art ›seelische‹ Kraft) ohne unmittelbaren körperlichen Kontakt befruchtet 
oder umgekehrt die Befruchtung auch verhindert werden könne. Der erwähnte Traum 
müsse im Kontext dieses Glaubens gesehen werden, wobei hier gewiss auch patriarchale 
Phantasien eine Rolle spielen. Offensichtlich wird dem Traum, indem eine oneirische 
Handlung derart auf das Wachleben eingreifen kann, eine besondere Wirkmacht zuge-
sprochen und doch entscheidet sich letztlich im Wachleben, ob die Person tatsächlich 
schwanger ist oder nicht. Man kann diesem Beispiel zwar einen höheren Stellenwert des 
Traums in Bezug (!) auf das Wachleben entnehmen, jedoch keineswegs eine Nivellierung 
ihrer Differenz (siehe Rosalind Shaw: Dreaming, Religion, and Society in Africa, 1992., S. 5). 

475	 Vergleiche dazu beispielsweise die Traumpraxis der Kukatja in Australien, für 
die das kollektive Träumen eine zentrale Weise ihrers Weltaufenthaltes und zumal ihrer 
kollektiven Erinnerung- und Erkenntnisweise bedeutetet. Siehe: Sylvie Poirier: »This Is 
Good Country, We Are Good Dreamers. Dreams and Dreaming in the Australian Wes-
tern Desert«, in: Roger I. Lohmann (Hg.): Dream Travelers. Sleep Experiences and Culture in 
the Western Pacific, Palgrave Macmillan: New York, 2003, S. 107–126.



	 450	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

Philosophien detaillierter aufzuarbeiten. Insbesondere für eine Phänomeno-
logie des Traums bestehen mehrere umfangreiche Anknüpfungspunkte, die 
es in späteren Arbeiten weiter auszuführen gilt.476 Eine eindringliche The-
matisierung des Traums finden wir dabei bereits in den frühen Philosophien 
der Upaniṣaden, die in Folge besonders vom Advaita Vedānta des Śankara und 
später des Viśiṣṭādvaita von Rāmānuja aufgegriffen und bis in die Gegenwarts-
philosophien weiter gedacht wurden.477 Die Rede ist hier vom Avasthātraya, 
den drei Erfahrungsweisen oder -zuständen: Diese sind jāgrat (Wachleben), 
svapna (Traum) und suṣupti der (traumlose Tiefschlaf).478 In den Beschreibun-
gen der Upaniṣaden wird der Wachzustand als sthula, nämlich als eine grob-
stoffliche und der Traum als sūkṣma, als feinstoffliche Erfahrung deskribiert. 
Beiden Zuständen wird somit eine ihnen eigene Materialität zugesprochen. 
Die Adjektive ›grob‹ und ›fein‹ beschreiben, wie die Materialität erfahren 
wird, nämlich im Wachen als (scheinbar) verharrende, widerständige, 
persistente, sich als (scheinbar) Selbige wiederholende Dinge, während sich die 
Traumerfahrung ganz unverhohlen durch Fluidität, Durchdringlichkeit und 
Flexibilität auszeichnet, keiner feststehenden Ordnung oder Gesetzmäßigkeit 
gehorsam leistet. Korrelierend dazu ist die Rede vom sthula-śarīra, einem grob-
stofflichen (Eigen-)Leiberleben im Wachen und dem sūkṣma-śarīra, dem weit-
aus flexibleren, beweglicheren, zumal zu Metamorphosen fähigen Traumkör-
per. Suṣupti (der Tiefschlaf) wird hingegen als saṃprasanna, als ein weltloses 
Zur-Ruhe-Kommen deskribiert, welches durch ānanda (einer Art reinen 
Zufriedenheit und Glückseligkeit) begleitet wird.479 Eine zentrale Frage lautet 

476	 Als ein Versuch zwischen Phänomenologie und indischen wie auch tibetischen 
Philosophien (zumal unter Berücksichtigung der Neurowissenschaften) siehe die bereits 
erwähnte Arbeit von Evan Thompson: Waking, Dreaming, Being. Self and Consciousness in 
Neuroscience, Meditation, and Philosophy, 2015. Bzgl. einer inhaltlichen und methodischen 
Kommensurabilitäten von Phänomenologie und vedāntischen Philosophien siehe u. a.: 
Jitendra Nath Mohanty: Phenomenology and Indian Philosophy, 1992; Bina Gupta: »Advaita 
Vedanta and Husserl’s Phenomenology«, 2014; Debabrata Sinha: »The Phenomenological 
Perspective and The Indian Philosophical Tradition«, 1983; M.K. Malhotra: »Die indische 
Philosophie und die Phänomenologie Husserls. Der Begriff der ›Wahrnehmung‹ in den 
beiden Denkrichtungen«, 1959.

477	 Für eine Einführung in die Traumphilosophien Indiens siehe: Arvind Sharma: 
Sleep as a State of Consciousness in Advaita Vedānta, 2004; Umesha Mishra: »Dream theory 
in Indian Thought«, in: The Allahabad University Studies 5, 1929, S. 269–321; Emill Abegg: 
»Indische Traumtheorie und Traumdeutung«, in: Études asiatiques: revue de la Société 
Suisse-Asie 12 (1–4), 1959, S. 5–34; sowie Andrew Fort: The Self and Its States. A States of Con-
sciousness Doctrine in Advaita Vedānta, 1990.

478	 Siehe u. a. das Bṛihadāraṇyaka-Upaniṣad (BrU IV.3 f.) sowie das Chāndogya-Upaniṣad 
(ChU VIII.10–11). 

479	 Neben dieser Unterteilung in drei ›Zustände‹ verfolgt das Māṇḍūkya-Upaniṣad 



	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie	 451

nun auch hier, wie man eine ›Subjektivität‹ beschreiben kann, die in allen drei 
Zuständen gegeben ist bzw. gegeben sein muss. Was wir in unseren eigenen 
Untersuchungen als schieres Erleben oder Gewahr-Sein freizulegen versuch-
ten, scheint im Kontext des Vedānta seine (wenn auch nicht völlige) Entspre-
chung insofern im sākṣin-cetanya zu finden (Upa II.2.79; BrS II.2.28) als auch 
hier letztlich auf eine vor-subjektive Ebene verwiesen wird. Jedenfalls meint 
das sākṣin-cetanya wörtlich das ›zuschauende‹ oder ›bezeugende‹ Bewusst-
Sein, welches (unabhängig vom Zustand der Erfahrung) völlig selbstgegeben 
und selbstleuchtend ist (svaprakāśa). Es meint gewissermaßen das Innerste der 
Subjektivität noch vor ihrer Genese (pratyagātman): Eine Art gleichbleibend-
unbewegter Hintergrund auf dem sich alle (subjektive) Erfahrung des jāgrat 
und svapna wie auch die (subjektlose) Erfahrungslosigkeit des suṣupti abspie-
len.480 Das sākṣin muss zwar notwendigerweise immer gegeben sein, doch 
ist es weder in die konkrete Erfahrung involviert, noch meint es ein Vermö-
gen, das diese stiftet. Erfahrungskonstituierend ist vielmehr das antaḥkaraṇa, 
welches sowohl den Inhalt der Erfahrung als auch gleichermaßen das Ich 
und die Person (ahaṃkāra) konstiuiert (BrS II.3.32). Indem die vedāntischen 
Betrachtungen das sākṣin als eine Instanz beschreiben, die zwar ununterbro-
chen bezeugt, jedoch nichts konstituiert und somit in keinster Weise invol-
viert ist, wird es ihnen möglich, darzulegen, worin das Kontinuum in den sich 
derart radikal verändernden Zuständen der Erfahrung und des Icherlebens 
liegt.481 In der Frage des Traums erscheinen ferner die Auseinandersetzungen 

einen vierfältigen Grundsatz, die sogenannte catupād-Lehre. Genau genommen meint 
das Vierte überhaupt keinen Zustand, wie es auch nicht näher deskribiert wird. Daher 
erhält es hier lediglich den Namen turīya, was wörtlich lediglich ›das Vierte‹ meint. 
Turīya transzendiert alle drei Zustände, ist ihnen aber zugleich inhärent, immanent, ist 
realer als die Realität, jedoch auch, ›subtiler‹ bzw. ›nichtiger‹ als der Tiefschlaf. Genauer 
ist es noch diesseits des Möglichen und Realen, diesseits jeglicher Subtilität oder Nichtig-
keit. Da das turīya der catupād-Lehre nur schwer zu fassen ist bzw. man glaubte, es meine 
schlichtweg das Ātman (die ›Ur-Subjektivität‹), wurde sie vom späteren Vedānta wieder 
vernachlässigt, sodass wir bei Śankara wieder überwiegend das Avasthātraya vorfinden 
(vgl. Andrew Fort: The Self and Its States, 1990, S. 45).

480	 Siehe dazu auch: Tara Chatterjee: »The Concept of Sākṣin«, in: Journal of Indian 
Philosophy 10, 1982, S. 341.

481	 Wobei man hier die (ebenso auf Erfahrungseinsicht beruhende) Fundamental-
kritik des Siddhārtha Gautama und dem auf den Pali-Kanon aufbauenden Denkschulen 
mitberücksichtigen wird müssen. Gemäß der Anattā-Lehre gibt es auf keiner Ebene der 
Subjektivität, letztlich auch nicht im Bewusstsein, eine Kontinuität. Dies gilt umso mehr 
dann, wenn man das Bewusstsein als eine Art Aufmerksamkeit versteht. Denn gerade 
diese ist keinesfalls ständig gegeben, insofern doch immer wieder Momente der Unauf-
merksamkeit walten. Anderseits wird man gegenüber der Anattā-Lehre einwenden dür-
fen, wer oder was die Diskontinuität erlebt oder gar von der Diskontinuität weiß. Muss 
es dann nicht erst recht eine Instanz geben, von wo aus die Nichtigkeit des Subjekts bzw. 



	 452	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

des Rāmānuja äußert spannend, der eine (phänomenologisch gesehen) doch 
genauere Studie des Traum-Subjekts unternimmt. Obwohl auch er letztlich 
die Advaita-Position einnimmt, widerspricht er der solipsistischen Annahme 
Śankaras, wonach es das jīva sei, welches seinen Traum (aber auch sein Wach-
leben) erschaffe. Einerseits verfährt Rāmānuja argumentativ, indem er aus-
führt: Wäre der Traum tatsächlich nach dem Willen des Ich (jīva) kreiert, 
dann dürften darin nur Handlungen vorkommen, die seinem Begehren ent-
sprechen. Doch wir sehen sehr deutlich, so Rāmānuja, dass viele Träume (ins-
besondere die Alpträume) keineswegs dem Willen des Ichs nachkommen, für 
diesen vielmehr (gemäß seiner karmischen vāsanās) leid- und schmerzvolle 
Erfahrungen bedeuten und daher von ihm weder gewünscht, noch kreiert 
worden sein können.482 Anderseits geht Rāmānuja deskriptiv vor, indem er 
schlichtweg die sich im Traum zutragende Wahrnehmung hervorhebt, dass es 
nämlich der Träumende immer mit einer intentionalen (samsṛṣṭa) Perzeption 
(pratyakṣa) von Dingen zu tun hat, die ihm (als Nicht-Ich, d. h. als Gegen-
über) gegeben sind.483 Nicht zuletzt hebt auch Rāmānuja das simple Faktum 
hervor, wonach der Traum, solange wir träumen, dieselbe Realität für sich 
beansprucht, wie der Wachzustand.484 Als Advaitist wird zwar Rāmānuja das 
Traum- wie auch das Wachleben als māyā (als eine illusionäre Gegebenheit) 
deklarieren, jedoch nur, insofern man den absoluten Standpunkt einnimmt, 
von wo aus nur dasjenige als ›real‹ bezeichnet werden könne, das immer-
während gegeben ist.485 Während alles im Wachen und im Traum unbestän-
dig und stets dem Wandel unterworfen ist, kann (vom absoluten Standpunkt 
aus gesehen) hier nichts als real gelten. Allein im Rückzug auf das sākṣin, das 
letztlich auf das Ātman (die Ursubjektivität) bzw. das Brahman (das Ursein) 
verweist, könne eine immerwährende Realität beansprucht werden, von der 
aus die erfahrenen Welten des Ichs wie auch dieses selbst als eine Illusion 
erscheinen müssen. Diese absolute Perspektive ist freilich eine Sonderstel-
lung der Erkenntnis. Solange man sich in der natürlichen Erfahrung selbst 
befindet, insofern man sich also als ein Ich (jīva) erlebt, das glaubt, ›hinter‹ 
dieser Erfahrung zu stehen, während die Dinge und die Anderen außerhalb 
seiner sind, wie dies im Traum (so auch im Wachen) der Fall ist, muss von 

des Bewusstseins erlebt wird? (vgl. dazu u. a. den Band von: Ram-Prasad, Chakravarthi 
u. Kutznetsowa, Irena (Hg.): Hindu and Buddhist Ideas in Dialogue. Self and No-Self, 2012.)

482	 SrB II.2.5 f.; vgl. Andrew Fort: The Self and Its States, 1990, S. 77.
483	 Varadarāja Aiyangār M. B. u. a. (Hg.): The Vedānta-Sūtras with the Sri-Bhāshya of 

Rāmānujāchārya, 1899, S. 186.
484	 »[T]he objects experienced in dreams […] like the objects experienced in the wake-

ful state, possess the characteristics of reality« (ebd. S. 124).
485	 Ebd. S. 187.



	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie	 453

solch einer relativen Perspektive die Welt als ein reales Widerfahrnis er- 
scheinen.486 

Erneut landen wir also wieder mitten in der Frage, wie es überhaupt dazu 
kommen kann, dass wir, solange wir uns im Traum befinden, diese geträumte 
Welt – und zwar in einer völligen Selbstverständlichkeit – als eine Realität 
und uns selbst als ebenso reale Personen erleben können. Dabei scheinen uns 
auch die vedāntischen Philosophien nahelegen zu wollen: Was auch immer 
es über jene Vermögen und Bedingungen einzusehen gibt, die ein oneiri-
sches Welt- und Icherfahren ermöglichen, sie spielen ebenso ihre konstitutive 
Rolle im Wachleben, im jāgrat, wenngleich hier in der limitierten Form ›grob‹ 
strukturierter Materialität. Auch hier gilt der Satz: Eine Untersuchung des 
Traums bedeutet immer auch eine Untersuchung des Wachlebens. In diesem 
Sinne erlauben sich vedāntische Herangehensweisen, den Satz ›der Traum 
habe seine eigene Realität‹ auch umzudrehen: Die scheinbar feste Wirklich-
keit der Wachordnung ist ebenso ein vergänglicher Traum. Die epistemologi-
sche Naivität, welche die beiden ›Zustände‹ der Erfahrung teilt, ist zugleich 
die Differenz, durch die sich die Teilung gegenseitig aufhebt: »Die Vielheit 
im Wachen beruht ebenso auf Täuschung wie die im Traume; und wie der 
Traum durch das Aufwachen widerlegt wird, so wird das Wachen wiederum 
widerlegt durch den Traum.«487 Was nicht widerlegt werden kann, ist eben 
allein das Faktum, dass das Kommen und Gehen beider ›Zustände‹ (avasthās) 
von einer ununterbrochenen Zeugenschaft bezeugt und zusammengehalten 
werden muss, welche selbst den Tiefschlaf umfasst und sich vielleicht dort 
gar am deutlichsten in ihrer Selbstgegebenheit zeigt.

Die Nähe solcher Aussagen zu den Einsichten der vorliegenden Untersuchung 
dürfte eklatant sein. Solche Einblicke in einen transkulturellen Traum-Dis-
kurs, welche in diesem finalen Abschnitt unserer Arbeit kursorisch bleiben 
mussten, dürften doch aufzeigen, welchen zukünftigen Herausforderungen 
sich eine Phänomenologie des Traums stellen muss. Wie bereits angedeu-
tet, kann solch ›interkulturelles Philosophieren‹ – zumindest wenn es den 
Anspruch der Phänomenologie beibehalten möchte – nicht bedeuten, ›ledig-
lich‹ eine vergleichende Studie zwischen kulturell unterschiedlich verorte-
ten ›Denktraditionen‹ zu unternehmen. Will die Komparation bzw. Variation 
phänomenologisch vorgehen, muss sie am Phänomen orientiert sein, sie muss 
immer um das Phänomen kreisen und darf dabei die erfahrungsimmanente 
Betrachtung nicht aufgeben. Dies bedeutet wiederum: Es muss bereits eine 

486	 Vgl. dazu Śankara: BrU I.4.3; BrU II.1.14.
487	 Paul Deussen: Sechzig Upanishad's des Veda, 1921, S. 575.



	 454	 Abschließende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

gewisse phänomenologische Klärung der Erfahrung jenes Phänomens vor-
liegen, woraufhin sich die interkulturelle Forschung ausrichten soll, um sich 
dadurch letztlich weitere Einsichten in das gemeinte Phänomen erhoffen zu 
dürfen. Gerade diese phänomenologische Vorarbeit haben wir mit unserer 
Untersuchung hinsichtlich des Traums zu unternehmen versucht. Sie erlaubt 
einerseits, an ihr eigenständig weiterzuarbeiten, wie sie anderseits befähigt, 
gleichsam einfordert, sich weiter in inter- und transkulturelle Diskurse zu 
vertiefen.



Literatur- und Siglenverzeichnis

Literatur- und Siglenverzeichnis

Textinterne Verweise (ohne Sigel)

Seitenzahlen ohne Sigel, angeführt mit einem Doppelpunkt (etwa ›:54‹), verweisen auf 
die Seite innerhalb des vorliegenden Buches. Die Abkürzung „Kap“ bezieht sich dabei 
auf das jeweilige Kapitel.

Werke der klassischen indischen Philosophien

Rg	 Ṛgveda
BrU	 Bṛihadāraṇyaka-Upaniṣad 
ChU	 Chāndogya-Upaniṣad
MaU	 Māṇḍūkya-Upaniṣad

Verwendete Übersetzungen: Paul Deussen: Sechzig Upanishad's des Veda, Brockhaus: 
Leipzig 1921; Patrick Olivelle: Upaniṣads. Oxford University Press: Oxford 2008; Joel Bre-
reton u. Stephanie Jamison: The Rigveda, Oxford UP: Oxford 2014.

BrS	 Brahmasūtrabhāṣya; Paul Deussen: Die Sutras des Vedanta, oder die Cariraka-
Mimansa des Badarayana nebst dem vollständigen Commentare des Cankara, Brock-
haus: Leipzig 1920.

Upa	 Upadeśasāhasrī; Sengaku Mayeda: A Thousand Teachings: The Upadeśasāhasrī of 
Śaṅkara, State University of New York Press: Albany NY 1992.

Platon

Platons Werke wurden nach der Ausgabe von Ioannes Burnet zitiert: Plato, Platonis 
Opera, Oxonii: London 1954.

Thea 	Theaitetos 
Pol 	 Politeia
Pos	 Politikos

Tim	 Timaios
Krit	 Kriton 
Men	 Menon 

Par	 Parmenides
Pha	 Phaidon

Aristoteles

Die Werke des Aristoteles folgen der Ausgabe von Immanuel Bekker: Aristotelis Opera, 
Preußischen Akademie der Wissenschaften: Berlin 1831–70.

DA	 De Anima
Met	 Metaphysik
Pn		 Parva naturalia



	 456	 Literatur- und Siglenverzeichnis

Weitere Siglen

DK	 Hermann Diels u. Walter Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker, Weidmann: 
Berlin 1951.

Et	 Medard Boss: ›Es träumte mir vergangene Nacht‹, Huber: Zürich/Wien 1975.

Ex	 Michel Foucault: Einführung, in: Ludwig Binswanger: Traum und Existenz, 
Gachnang u. Springer: Berlin 1992.

EU	 Edmund Husserl: Erfahrung und Urteil, Academia: Prag 1939.

GA	 Martin Heidegger, Gesamtausgabe, Vittorio Klostermann: Frankfurt a. M. 
1975 ff.

GW	 Sigmund Freud: Gesammelte Werke, in 17 Bänden, Fischer: Frankfurt a. M. 1968.

HU	 John Locke: An Essay Concerning Human Understanding. Davison/Whitefriars: 
London 1825.

Hua	 Edmund Husserl: Gesammelte Werke Husserliana, Nijhoff: Den Haag 1950 ff; ab 
Hua27) Kluwer Academic Publishers: Dordrecht 1989 ff.; (ab Hua 38) Springer: 
New York 2005 ff. 

Hua Mat	 Edmund Husserl: Husserliana Materialienband, Kluwer Academic Publishers: 
Dordrecht 2001 ff.

HuaDok	 Edmund Husserl: Husserliana Dokumente, Kluwer Academic Publishers, Dor-
drecht 1988 ff.

Ilias	 Homer: Ilias, übersetzt von Roland Hampe, Reclam: Stuttgart 1986.

KSA	 Friedrich Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, 
hrsg. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Walter de Gruyter: Berlin 1967.

KW	 Immanuel Kant: Gesammelte Schriften, Preussische Akademie der Wissen-
schaften: Berlin 1900 ff. 

Me	 René Descartes: Meditationes de prima philosophia, Lateinisch  – Deutsch, 
übersetzt von Artur Buchenau, Meiner: Hamburg 1992.

Odysee	 Homer: Odyssee, übersetzt von Roland Hampe, Reclam: Stuttgart 1986.

Pas	 René Descartes: Les passions de l'âme – Die Leidenschaften der Seele., Franzö-
sisch-Deutsch, übersetzt von Klaus Hammacher, Meiner: Hamburg 1996.

PhW	 Maurice Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, Walter de Gruy-
ter: Berlin 1966.

ScheGW	 Max Scheler: Gesammelte Werke, Bouvier: Bern/München 1954 ff.

Sz	 Martin Heidegger: Sein und Zeit, Niemeyer: Tübingen 1993.

Ta	 Medard Boss: Der Traum und seine Auslegung, Kindler: Bern 1974.



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 457

TD 	 Sigmund Freud: Die Traumdeutung, Einzelband, Fischer: Frankfurt 2003.

ÜT	 Sigmund Freud: Schriften über Träume und Traumdeutungen, Einzelband, 
Fischer: Frankfurt 1994. 

Usl	 Detlev von Uslar: Der Traum als Welt, Hirzel: Stuttgart, 1990.

WL	 Gottfried Wilhelm Leibniz: Sämtliche Schriften und Briefe, Akademie-Verlag: 
Berlin 2003.

Wy	 Dieter Wyss: Traumbewußtsein? Grundzüge einer Ontologie des Traumbewußt-
seins, Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen 1988.

 

Literaturangaben ohne Siglen

Abegg, Emil: »Indische Traumtheorie und Traumdeutung«, in: Études asiatiques: 
revue de la Société Suisse-Asie / Asiatische Studien: Zeitschrift der Schweizerischen 
Asiengesellschaft 12 (1–4), 1959, S. 5–34.

Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Suhr-
kamp: Frankfurt a. M. 2003.

– :	Jargon der Eigentlichkeit. Zur Deutschen Ideologie. Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1964.
Ahrens, Ullrich: Fremde Träume. Eine ethnopsychologische Studie, Reimer: Berlin 1996.
Aiyangār, Varadarāja M. B. u. a. (Hg.): The Vedānta-Sūtras with the Sri-Bhāshya of 

Rāmānujāchārya, Brahmavādin Press: Madras 1899.
Alt, Peter-André: Der Schlaf der Vernunft: Literatur und Traum in der Kulturgeschichte der 

Neuzeit. C. H. Beck: München 2002.
Anzieu, Diddier: Freuds Selbstanalyse und die Entdeckung der Psychoanalyse, Internationale 

Psychoanalyse, München, Wien 1990.
Askay, Richard u. Farquhar, Jensen: Apprehending the inaccessible: Freudian Psychoana-

lysis and Existential Phenomenology, Northwestern University Press: Evanston 2006.
Ates, Murat: »Oneiric Existence. (Re)Tracing the Phenomenon of Dreaming through 

Readings from Plato and Nietzsche«, in: Bernard Dieterle u. Manfred Engel (Hg.): 
Historizing the Dream / Le rêve du point de vue historique. Königshausen & Neumann: 
Würzburg 2019, S. 367–392

– :	»Rasas. Grundstimmungen ästhetischer Wahrnehmung«, in: Anke Graneß, Georg 
Stenger u. a. (Hg.): Facetten gegenwärtiger Bildtheorie. Interkulturelle und interdiszipli-
näre Perspektiven, Springer: Wiesbaden 2018, S. 125–144.

– :	»Dubious Perceptions. Enlightenment Philosophers’ Understanding of Dreams«, in: 
Bernard Dieterle u. Manfred Engel (Hg.), Theorizing the Dream/ Les savoirs et théo-
ries du rêve. Könighausen & Neumann: Würzburg 2017, S. 189–207.

– :	»Begrenzte Orte und bewegte Welten. Vorspiel im Hinblick auf das Potential einer 



	 458	 Literatur- und Siglenverzeichnis

inter- und transkulturellen Phänomenologie«, in: Georg Stenger, Franz M. Wimmer 
u. a. (Hg.): Orte des Denkens – Places of Thinking. Alber: Freiburg 2016, S. 48–79.

– :	»Freilegung der Phänomene als Dekonstruktion überlieferter Metaphysik«, in: Oliver 
Bruns, Choong-Su Han u. a. (Hg.): Überwundene Metaphysik? Beiträge zur Konstellation 
von Phänomenologie und Metaphysikkritik. Alber: Freiburg 2015, S. 11–28.

– :	Philosophie des Herrschenden – eine einführende Schlussbemerkung, Passagen: Wien 
2014.

Augé, Marc: Nicht-Orte, Beck: München 2012.
Augustinus: Confessiones /Bekenntnisse, hrsg. Kurt Flasch, Reclam: Stuttgart 2009.
Baier, Karl: »Probleme der Ontologie des Traums bei Medard Boss«, in: Daseinsanalyse – 

Jahrbuch für phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie 25, 2009, S. 141–149.
Barash, Jeffrey Andrew: Heidegger und der Historismus. Sinn der Geschichte und Geschicht-

lichkeit des Sinns, Königshausen & Neumann: Würzburg 1999.
Barbera, Joseph »Sleep and Dreaming in Greek and Roman philosophy«. In: Sleep Medi-

cine 9, 2008, S. 906–910. 
Barboza, Amalia: »Die ›mannigfaltigen Wirklichkeiten‹: Traum- und Phantasiewelt als 

Experimentierfeld bei Alfred Schütz«, in: Patricia Oster u. Janett Reinstädler (Hg.): 
Traumwelten. Interferenzen zwischen Text, Bild, Musik, Film und Wissenschaft, Fink: 
Paderborn 2017, S. 133–-174.

Barchilon, Jacques: »Les songes de Descartes du 10 novembre 1619 et leur interpréta-
tion«, in: Papers in French Seventeenth-Century Literature 11, 1984, S. 99–113.

Battegay, Raymond u. Trenkel, Arthur (Hg.): Der Traum aus der Sicht verschiedener psy-
chotherapeutischen Schulen. Huber: Bern 1987. 

Bäumer, Bettina: Vijnana Bhairava, Grafing: Aydar 2003.
Benjamin, Walter: »Traumkitsch«, in: Gesammelte Schriften, Band 2, Suhrkamp: Frank-

furt a. M. 1977, S. 620 – 622.
– :	Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, Suhrkamp: Frankfurt 

a. M. 1963.
Bernet, Rudolf: »Die ungegenwärtige Gegenwart. Anwesenheit und Abwesenheit in 

Husserls Analyse des Zeitbewußtseins«, in: Ernst Wolfgang Orth (Hg.), Zeit und Zeit-
lichkeit bei Husserl und Heidegger, Alber: Freiburg 1983, S. 16–57. 

– :	»Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud«, in: Christian Sternad u. 
Günther Pöltner (Hg.): Phänomenologie und philosophische Anthropologie, 2011, S. 15– 
38.

– :	»Die neue Phänomenologie des Zeitbewusstseins in Husserls Bernauer Manuskrip-
ten«, in: Heinrich Hüni u. Peter Trawny (Hg.), Die erscheinende Welt. Festschrift für 
Klaus Held, Dunker und Humbolt: Berlin 2002, S. 539–556.

– :	»Husserl Begriff des Phantasiebewußtseins als Fundierung von Freuds Begriff des 
Unbewußten«, in: Christoph Jamme (Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik, Suhrkamp: 
Frankfurt 1997, S. 277– 206.



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 459

– :	»The Unconscious Between Representation and Drive: Freud, Husserl, and Schopen-
hauer«, in: John J. Drummond u. James G. Hart: The Truthful and the Good, Springer: 
Dodrecht 1996, S. 81–95.

– :	»Die Frage nach dem Ursprung der Zeit bei Husserl und Heidegger«, in: Heidegger-
Studies 3/4, 1987, S. 89–104.

Bernet, Rudolf, Kern, Iso u. Marbach, Eduard: Edmund Husserl. Darstellung seines Den-
kens. Meiner: Hamburg 1989.

Bernstein, Daniel M. u. Roberts, Brent: »Assesing dreams through self-report questi-
onnaires: relations with past research and personality«, Dreaming 5(1), 1995, S. 13–27.

Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur, Stauffenburg: Tübingen 2000.
Binswanger, Ludwig: Ausgewählte Vorträge und Aufsätze, Francke: Bern 1947.
– :	»Das Raumproblem in der Psychopathologie«, in: Zeitschrift für die gesamte Neuro-

logie und Psychiatrie 145, 1933, S. 598–647.
– :	Wandlungen in der Auffassung und Deutung des Traums, Springer: Berlin 1928.
Birnbaum, Karl: Psychopathologische Dokumente. Selbsterkenntnisse und Fremderzeugnisse 

aus dem Seelischengrenzland, Springer: Berlin 1920.
Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1996.
– :	Die Lesbarkeit der Welt, Suhrkamp. Frankfurt a. M. 1993.
Blumenfeld, David u. Blumenfeld, Jean Beer: »Can I Know That I Am Not Dreaming?«, 

in: Michael Hooker (Hg.): Descartes: Critical and Interpretive Essays, Hopkins: London 
1978, S. 234–255.

Böhme, Gernot: Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, Suhrkamp: Frankfurt a.M. 2013.
Böhme, Hartmut: »Vergangenheit und Zukunft im Traum. Zu Traumhermeneutik bei 

Artemidor von Daldis und Ludwig Binswanger«, in: Zeitschrift für Germanistik 1, 
2008, S. 11–30.

Böhme, Hartmut u. Böhme, Gernot: Das Andere der Vernunft: Zur Entwicklung von Ratio-
nalitätsstrukturen am Beispiel Kants, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1983.

Boothe, Brigitte (Hg.): Der Traum – 100 Jahre nach Freuds Traumdeutung, Hochschulver-
lag: Zürich 2000.

Boss, Medard: »Woraus besteht der Mensch, wenn er träumt?«, in: Daseinsanalyse – 
Jahrbuch für phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie 6, 1989, S. 149–160.

Boss, Medard: Grundriss der Medizin und der Psychologie, Huber: Bern u. Wien 1975. 
Bossard, Robert: Psychologie des Traumbewusstseins, Rauscher: Zürich 1951.
Bouwsma, Oets Kolk: »Descartes’ Scepticism of the Senses«, in: Charles E. M. Dunlop 

(Hg.): Philosophical Essays on Dreaming. Cornell UP: London 1977, S. 52–63.
Broadie, Frederick: An Approach to Descartes’ Meditations. Athlone: London 1970. 
Bronfen, Elisabeth: Tiefer als der Tag gedacht. Eine Kulturgeschichte der Nacht, Hanser: 

München 2008.
Brooks, Janice E. u. Vogelsong, Jay A.: The conscious exploration of dreaming, 1st Book 

Library: Bloomington 2000.



	 460	 Literatur- und Siglenverzeichnis

Brough, John: »The Emergence of an Absolute Consciousness in Husserl’s Early Writ-
ings on Time-Consciousness«, in: Man and World 5 (3), 1972, S. 298–326. 

Brütsch, Matthias: Traumbühne Kino. Der Traum als filmtheoretische Metapher und als 
narratives Motiv, Schüren: Marburg 2011.

Büchsenschütz, Bernhard: Traum und Traumdeutung im Alterthume, Calvary: Berlin 1868. 
Bunuel, Luis: »Menage a trois«, in: LOG-Buch 26, Wien: LOG, 1983, S. 24–32.
Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Suhrkamp: Frankfurt 

a. M. 2001.
Busche, Hubertus: »Hat Phantasie nach Aristoteles eine interpretierende Funktion in 

der Wahrnehmung?«, in: Zeitschrift für philosophische Forschungen 51, 1997, S. 565– 
589.

Buzzi, Giorgio: »False awakenings in light of the dream protoconsciousness theory:  
A study in lucid dreamers«, in: International Journal of Dream Research Volume 4, 
No. 2, 2011.

Ram-Prasad, Chakravarthi u. Kutznetsowa, Irena (Hg.): Hindu and Buddhist Ideas in 
Dialogue. Self and No-Self, Ashgate: Farnham 2012.

Carboncini, Sonia: Transzendental Wahrheit und Traum. Christian Wolffs Antwort auf die 
Herausforderungen durch den Cartesianischen Zweifel, Frommann-Holzboog: Stuttgart 
1991. 

Castoriadis, Cornelius: Die Psychoanalyse. Situation und Grenzen, Ausgewählte Schrif-
ten, Band 5, Edition AV: Bodenburg 2006.

– :	»Merleau Ponty und die Last des ontologischen Erbes«, in: Alexandre Métaux u. 
Bernhard Waldenfels (Hg.): Leibhaftige Vernunft Spuren von Merlau Pontys Denken, 
Wilhelm Fink: München 1986.

Castro, Eduardo Viveiros: »The Crystal Forest: Notes on the Ontology of Amazonian 
Spirits«, in: Inner Asia 9, 2007, S. 153–172.

Chappell, Vere u. Doney, Willis: Twenty-five Years of Descartes Scholarship, 1960–1984:  
A Bibliography, Garland: London 1987.

Chatterjee, Tara.: »The Concept of Sākṣin«, in: Journal of Indian Philosophy 10, 1982, 
S. 339–356.

Claesges, Ulrich.: Edmund Husserls Theorie der Raumkonstitution. Nijhoff: Den Haag 1964.
Clauser, Günter: Die Kopfuhr: das automatische Erwachen, Enke: Stuttgart 1954.
Cohen, David B.: »Frequency of dream recall estimated by three methods and related 

to defense preference and anxiety«, in: Journal of Consulting and Clinical Psychology, 
33, 1969, S. 661–667.

Cole, John R.: The Olympian Dreams and Youthful Rebellion of René Descartes, Illinois: 
Chicago 1992.

Conacher, Agnès: »Les rêves de Descartes«, in: Christian Vandendorpe (Hg.): Le récit de 
rêve. Fonctions, thèmes et symboles, Nota Bene: Québec 2005, S. 99–112.

Costa, Antonio: »Images entre guillemets? La représentation du rêve de Méliès à Fel-



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 461

lini«, in: Jacques Aumon (Hg.): L’invention de la figure humaine, Cinémathèque fran-
çaise/Musée du cinéma, Paris 1995, S. 193–201.

Costa, Vincenzo: Il cerchio e l'ellisse. Husserl e il darsi delle cose, Rubberttiono: Soveria 
Mannelli 2007.

Dambska, Izydora: »Le problème des songes dans la philosophie des anciens Grecs«, in: 
Revue Philosophique de la France et de l’Étrangere 86, 1961, S. 11–24. 

Delage, Yves: Le Rêve. Étude Psychologique, Pholosophique et Litteraire, Les Presses Uni-
versiraires de France: Paris 1919.

Deleuze, Gilles u. Guattari, Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie 1, Suhr-
kamp: Frankfurt 1977. 

Dennett, Daniel C.: »Are Dreams Experiences?«, in: The Philosophical Review 85 (2), Duke 
University Press: Durham 1976, S. 151–171.

Dement, William C. u. Kleitman, Nathaniel: »The Relationof Eye Movements During 
Sleep to Dream Activity: An Objective Method for the Study of Dreaming«, in: Jour-
nalof Experimental Psychology 53, 1957, S. 339–346.

Derrida, Jacques: Fichus, Passagen: Wien 2003. 
– :	Vergessen wir nicht – die Psychoanalyse!, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1998. 
– :	Die Schrift und die Differenz, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1976. 
Descartes, René: Über den Menschen (1632). Beschreibungen des menschlichen Körpers (1648), 

hrsg. Karl Rothschuh, Lambert: Heidelberg 1969.
Deserno, Heinrich (Hg): Das Jahrhundert der Traumdeutung: Perpektiven psychoanalyti-

scher Traumforschung, Klett-Cotta: Stuttgart 1999.
Deserno, Heinrich u. Hau, Stephan: »Psychoanalyse«, in: Alfred Krovoza u. Christine 

Walde (Hg.): Traum und Schlaf. Ein interdisziplinäres Handbuch, Metzler: Stuttgart 
2018, S. 258 – 274; sowie ders., ebd., »Experimentelle Schlaf- und Traumforschung« 
275–287.

De Warren, Nicolas: Husserl and the Promise of Time. Subjectivity in Transcendental Phe-
nomenology, Cambdrige Univ. Press: Cambdrige 2009. 

D’hervey de Saint-Denys, Marie-Léon: Les reves et les moyens de les diriger. Extraits, (1867), 
Nachdruck: Paris 1964.

Diderot, Denis: »D’Alemberts Traum«, in: Becker, Alexander: Philosophische Schriften, 
Suhrkamp: Berlin 2013, S. 78–154.

Dieterle, Bernard (Hg.): Träumungen. Traumerzählung in Film und Literatur, Gardez: 
Mainz 1998.

Dodds, Eric Robertson: Die Griechen und das Irrationale, Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft: Darmstadt 1970. 

Domhoff, William G.: »Dreams are embodied simulations that dramatize conceptions 
and concerns: The continuity hypothesis in empirical, theoretical, and historical 
context«, in: International Journal of Dream Research 10 (1), 2017, S. 83–87.

– :	Finding meaning in dreams. A quantitative approach, Plenum: New York 1996.



	 462	 Literatur- und Siglenverzeichnis

Drummond, John J.: »Husserl on the Ways to the Performance of the Reduction«, in: 
Man and World 8, 1975, S. 47–69.

Dürr, Hans Peter: Traumzeit. Über die Grenzen zwischen Wildnis und Zivilisation, Suhr-
kamp: Frankfurt 1978.

Eggert, Marion: Rede vom Traum: Traumauffassungen der Literatenschicht im späten kaiser-
lichen China, Steiner: Stuttgart 1993.

Eisenberger, Herbert: »Demokrits Vorstellung vom Sein und Wirken der Götter«, in: 
Rheinisches Museum für Philologie 113, S. 141–158.

Ellenberg, Henry F.: Entdeckung des Unbewussten. Geschichte und Entwicklung der dyna-
mischen Psychiatrie von den Anfängen bis zu Janet, Freud, Adler und Jung, Bd 1, Huber: 
Bern 1973.

Engel, Manfred: »Kulturgeschichte/n? Ein Modellentwurf am Beispiel der Kultur und 
Literaturgeschichte des Traumes«, in: KulturPoetik: Zeitschrift für kulturgeschichtliche 
Literaturwissenschaft 1, 2001, S. 153–176.

– :	»Traumtheorie und literarische Träume im 18. Jahrhundert. Eine Fallstudie zum 
Verhältnis von Wissen und Literatur«, in: Lutz Danneberg u. a. (Hg.): Scientia Poe-
tica. Jahrbuch für Geschichte der Literatur und der Wissenschaften, Band 2, Niemeyer: 
Tübingen 1998, S. 97–128.

– :	»›Träumen und Nichtträumen zugleich‹. Novalis’ Theorie und Poetik des Traumes 
zwischen Aufklärung und Hochromantik«, in: Herbert Uerlings (Hg.): Novalis und 
die Wissenschaften, Niemeyer: Tübingen 1997, S. 143–168.

Erlacher, Daniel, Tadas Stumbrys u. Michael Schredl: »Frequency of Lucid Dreams and 
Lucid Dream Practice in German Athletes«, in: Imagination, Cognition and Personality 
31 (3), 2011, S. 237–246.

– :	Anleitung zum Klarträumen  – die nächtliche Traumwelt selbst gestalten. Books on 
Demand: Norderstedt 2010.

– :	Motorisches Lernen im luziden Traum. Phänomenologische und experimentelle Beobach-
tungen, AV Akademiker: Saarbrücken 2005.

Erlacher, Daniel u. Schredl, Michael: »Cardiovascular responses to dreamed physical 
exercise during REM lucid dreaming«, in: Dreaming 18 (2), 2008, S. 112–121. 

Ernst, Bruno: Der Zauberspiegel des Maurits Cornelis Escher, Taco: Berlin 1986.
Eugene, Ionesco: »Tagebuch«, in: Werke. Band 5. Prosa I, Bertelsmann: München 1985.
Evans-Wentz, Walter Y.: Tibetan Yoga and Secret Doctrines. Or Seven Books of Wisdom 

of the Great Path, according to the late Lāma Kazi Dawa-Samdup's English rendering, 
Oxford University Press: London 1935.

Feder, Paul: Ichpsychologie und die Psychosen, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1996.
Feustel, Robert, Grenzgänge. Kulturen des Rauschs seit der Renaissance, Wilhelm Fink: 

München 2013. 
Figueira, Dorothy: »Dream in Acient Indian Literature and Philosophy«, in: Bernard 



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 463

Dieterle u. Manfred Engel (Hg.), Theorizing the Dream/Les savoirs et théories du rêve, 
Könighausen & Neumann: Würzburg 2017, S. 43–58.

Fink, Eugen: »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der Unwirk-
lichkeit«, in: Studien zur Phänomenologie 1930–1939, Nijhoff: Den Haag 1966.

Flanagan, Owen: Dreaming Souls. Sleep, Dreams, and the Evolution of the Conscious Mind, 
Oxford University Press: New York 2000. 

Flanders, Sarah: The dream Discourse today, Routledge: London 1993.
Fort, Andrew O.: The Self and Its States. A States of Consciousness Doctrine in Advaita 

Vedānta, Motilal Banarsidass: Delhi 1990.
Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1974, S. 22.
– :	Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1976.
– :	Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit, Band 3, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1986.
– :	Wahnsinn und Gesellschaft, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1990.
Frank, Ilse: »Die Weisen des Gegebenseins im Traum«, in: Psychologische Forschung 16, 

1932, S. 114–159.
Freiherr du Prel, Carl: »Oneirokritikon. Der Traum vom Standpunkte des transcenden-

talen Idealismus«, in: Deutsche-Vier-teljahrs-Schrij7, 32, 1869, S. 188–241. 
Freud Sigmund: Briefe 1873 – 1939, Ernst u. Lucie Freud (Hg.), Fischer: Frankfurt a. M. 1968.
Frobenius, Karl: »Zeitliche Orientierung im Schlaf und einige Aufwachphänomene«, 

in: Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane, 103, 1927, S. 100–110.
Frohschammer, Jakob: Über die Prinzipien der Aristotelischen Philosophie und die Bedeu-

tung der Phantasie in derselben, Ackermann: München 1881.
Fuchs, Thomas: Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch psychiatrische Essays, Die Graue 

Edition, Zug 2008.
– :	Leib, Raum, Person. Entwurf einer phänomenologischen Anthropologie, Klett-Cotta: 

Stuttgart 2000. 
Gallop, David: »Dreaming and Waking in Plato«, in: Essays in ancient Greek philosophy, 

John P. Anton, George L. Kustas (Hg.), State University of New York Press: New York 
1971, S. 187–201. 

– :	Aristotle on Sleep and Dreams: a Text and Translation with Introduction, Notes and Glos-
sary, Aris & Phillips: Warminster 1996. 

Gantet, Claire: Der Traum in der frühen Neuzeit. Ansätze zu einer kulturellen Wissen-
schaftsgeschichte. De Gruyter: Berlin, New York 2010.

Gardiner, Alan H. u. Blackman, Alyward M.: Hieratic Papyri in the British Museum. Third 
Series: Chester Beatty Gift, British Museum: London 1935.

Garma, Angel: The Psychoanalysis of Dreams, J. Aronson: New York 1974.
Gartler, Walter: Kant und die verlorenen Träume der Metaphysik, Roesner: Wien 2002.
Gehring, Petra: Traum und Wirklichkeit, Campus: Frankfurt a. M. 2008. 
Gemenetzis, Konstantin: »Nachklänge des ›Schmetterlingstraums«, in: Daseinsanalyse – 

Jahrbuch für phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie 24, 2008, S. 150–154.



	 464	 Literatur- und Siglenverzeichnis

Gemoll, Wilhelm: Griechisch-Deutsches Schul- und Handwörterbuch, Hölder-Pichler-
Tempsky: Wien 1937.

Gerkens, Dorothee: Elfenbilder. Traum, Rausch und das Unbewußte. Die Erkundung des 
menschlichen Geistes in der Malerei des 18. und 19. Jahrhunderts. Dietrich Reimer: Ber-
lin 2009.

Gillespie, George: »Without a guru: An account of my lucid dreaming«, in: Jayne 
Gackenbach u. Stephen LaBerge (Hg.): Conscious mind, sleeping Brain, 1988, Springer: 
New York, S. 343–350.

– :	»Problems related to experimentation while dreaming lucidly«, in: Lucidity Letter 10 
(1/2), 1991, S. 1–5

Goldmann, Stefan (Hg.): Traumarbeit vor Freud. Quellentexte zur Traumpsychologie im 
späten 19. Jahrhundert, Psychosozial: Gießen 2005.

– :	Via regia zum Unbewußten. Freud und die Traumforschung im 19 Jahrhundert, Psycho-
sozial: Gießen 2003.

Green, Celia Elizabeth u. McCreery, Charles: Träume bewusst steuern. Über das Paradox 
vom Wachsein im Schlaf. Krüger: Frankfurt a. M. 1996.

– :	Lucid Dreaming. The pradox of consiousnes during sleep, Routledge: London 1994.
Green, Celia Elizabeth: Lucid dreams, Institue of Psychophsical Reserach: Oxford 1968.
Grinstein, Alexander: Freud's Rules of Dream Interpretation, International Universities 

Press: New York 1983.
Grinstein, Alexander: On Sigmund Freud's Dreams, Wayne State University Press: Det-

roit 1968.
Grubrich-Simitis, Ilse: »Metamorphosen der ›Traumdeutung‹ – Über Freuds Umgang 

mit seinem Jahrhundertbuch«, in: Jean Starobinski, Ilse Grubrich-Simitis u. Mark 
Solms (Hg.), Hundert Jahre ›Traumdeutung‹ von Sigmund Freud, Fischer: Frankfurt 
a. M. 2000.

Gsteiger, Manfred (Hg.): Träume in der Weltliteratur, Manesse: Zürich 1999.
Guidorizzi, Giulio, Il sogno in Grecia. Laterza: Roma/Bari 1988.
Gupta, Bina: »Advaita Vedanta and Husserl’s Phenomenology«, in: Husserl Studies 20, 

Kluwer: Dordrecht 2004, S. 119–13.
Hacker, Friedrich: Systematische Traumbeobachtungen mit besonderer Berücksichtung der 

Genaken, Wihelm Engelmann: Leipzig 1911.
Hall, Calvin S. u. Van de Castle, Robert L.: The content analysis of dream, Appleton-Cen-

tury-Crofts: New York 1966.
Hau, Stephan u. a. (Hg.): Traum-Expeditonen, Diskord: Tübingen 2002. 
Hau, Stephan: »Experimentelle Schlaf- und Traumforschung«, in: Alfred Krovoza u. 

Christine Walde (Hg.): Traum und Schlaf. Ein interdisziplinäres Handbuch, Metzler: 
Stuttgart 2018, S. 275–287.

Heidegger, Martin: Zollikoner Seminare, hrsg. Medard Boss, Klostermann: Frankfurt 
1987.



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 465

Heinz, Rudolf: Traum-Traum 1999. Zum Zentenarium der Traumdeutung Freuds, Passagen: 
Wien 1999.

– :	Somnium Novum. Zur Kritik der psychoanalytischen Traumtheorie Vol. 1, Passagen: 
Wien 1994.

Heinz, Rudolf u. Tress, Wolfgang (Hg.): Traumdeutung. Zur Aktualität der Freudschen 
Traumtheorie, Passagen: Wien 2001.

Heise, Jens: Traumdiskurse, Fischer: Frankfurt 1989.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im 

Grundrisse III, Werke Band 10, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1986.
Held, Klaus: Edmund Husserl: Die phänomenologische Methode. Reclam: Stuttgart 1985.
– :	Lebendige Gegenwart, Nijhof: Den Haag 1966.
– :	»Phänomenologie der Zeit nach Husserl«, in: Perspektiven der Philosophie 7, 1981, 

S. 185–221.
Henze-Döhring, Sabine: »Das verdichtete Bild. Traumvisionen in der Musik«, in: Klaus 

Hortschansky (Hg.), Traditionen – Neuansätze. Für Anna Amalie Abert (1906–1996). 
Hans Schneider: Tutzing 1997, S. 315–327.

Heraeus, Stefanie: Traumvorstellung und Bildidee. Surreale Strategien in der französischen 
Graphik des 19. Jahrhunderts. Reimer: Berlin 1998.

Hergemöller, Bernd U.: Schlaflose Nächte. Der Schlaf als metaphorische, moralische und 
metaphysische Größe im Mittelalter, HHL-Verlag: Hamburg 2002.

Hering, Jean: »Concerning Image, Idea, and Dream«, in: Philosophy and Phenomenologi-
cal Research 8 (2), 1947, S. 188–205.

Hermes, Laura: Traum und Traumdeutung in der Antike, Artemis & Winkler: Zürich 1996.
Hildebrandt, Friedrich Wilhelm: Der Traum und seine Verwerthung für‘s Leben. Eine psy-

chologische Studie. Edwin Schloemp: Leipzig 1875.
Hill, James: »Descartes’ Dreaming Argument and Why We Might be Sceptical of it«, in: 

Richmond Journal of Philosophy 8, 2004, S. 11–18.
Hobson, Alan u. Schredl, Michael: »The continuity and discontinuity between waking 

and dreaming: A dialogue between Michale Schredl and Alan Hobson concerning 
the adequacy and completeness of these notions«, in: International Journal of Dream 
research 4 (1), 2011, S. 3–7.

Hoche, Hans-Ulrich: »Philosophisches Staunen und phänomenologische Variation«, in: 
Archiv für Geschichte der Philosophie 65 (3), 1983, S. 283–305.

Holenstein, Elmar: Phänomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funktion eines 
Grundprinzips der passiven Genesis bei E. Husserl. Nijhoff: Den Haag 1972.

Holzinger, Brigitte: Der luzide Traum: Forschung und Praxis, Facultas: Wien 2014.
– :	»Der luzide Traum«, in: Stephan Hau u. a. (Hg.): Traum-Expeditionen, Diskord: Tübin-

gen 2002, S. 135–158.
Holzinger, Brigitte (Hg.): »Conversation Between Stephen LaBerge and Paul Tholey in 

July of 1989«, in: Lucidity Letter 9 (1), 1990.



	 466	 Literatur- und Siglenverzeichnis

Hong, Seong-Ha: Phänomenologie der Erinnerung. Königshausen & Neumann: Würzburg 
1993.

– :	»Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink«, in: Cathrin Nielsen u. Hans Rainer 
Sepp: Welt denken, Alber: Freiburg 2011, S. 104–119.

Horkheimer, Max u. Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-
mente, Fischer: Frankfurt a. M. 2004.

Husser, Jean-Marie u. Mouton, Alice (Hg.): Le cauchemar dans les sociétés antiques. De 
Boccard: Paris 2010. 

Irigaray, Luce: Speculum of the Other Woman, Cornell University Press: New York 1985.
Jama, Sophie: La nuit de songes de René Descartes, Aubier: Paris 1998. 
Janssen, Petra : »Geschichte und Lebenswelt. Ein Beitrag zur Diskussion von Husserls 

Spätwerk«, in: Phaenomenologica 35, Springer: Berlin 1970.
Jaspers, Karl: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Fischer: Frankfurt a. M. 1957.
Ježower, Ignaz: Das Buch der Träume. Rowohlt: Berlin 1928.
Jones, William Thomas: »Somnio Ergo Sum. Descartes’s Three Dreams«, in: Philosophy 

and Literature 4 (2), 1980, S. 145–162.
Jung, Carl Gustav: Traum und Traumdeutung, DTV: München 2010.
Karahasan, Dževad: Der nächtliche Rat, Insel: Frankfurt a. M. 2007.
Keller, Gottfried: Sämtliche Werke, Band 7, Dt. Klassiker: Frankfurt a. M. 1996.
Kemmerling, Andreas (Hg.): René Descartes: ›Meditationen über die Erste Philosophie‹, 

Akademie, Berlin 2009. 
Kern, Iso: »Die drei Wege in die transzendentalphänomenologische Reduktion in der 

Philosophie Edmund Husserls«, in: Tijdschrift voor filosofie 24, 1962, S. 303–349.
Kessels, Antonius Hendrik Maria: Studies on the Dream in Greek Literature, Hes Publi-

shers: Utrecht 1978.
Kimmerle, Gerd: Freuds Traumdeutung. Frühe Rezensionen, Diskord: Tübingen 1986. 
Kipphardt, Heinar: Traumprotokolle, Rohwolt: Reinbek 1984.
Klages, Ludwig: Rhythmen und Runen. Nachlaß, Barth: Leipzig 1944.
– :	Der Geist als Widersacher der Seele, in: Sämtliche Werke in zehn Bänden mit Supple-

ment, Band 2, Bouvier: Bonn 1974.
– :	Vom Traumbewußtsein, in: Sämtliche Werke in zehn Bänden mit Supplement, Band 3, 

Bouvier: Bonn 1974.
Klein, Melanie: Das Seelenleben des Kleinkindes und andere Beiträge zur Psychoanalyse, 

Rowohlt: Reinbeck 1971.
Kopenawa, Davi u. Bruce Albert: The Falling Sky. Words of a Yanomami Shaman, Harvard 

University Press: London 2013.
Kortooms, Toine: Phenomenology of Time. Edmund Husserl's Analysis of Time-Conscious-

ness, Springer Netherlands: Dordrecht, Boston, London 2002. 
Kreuzer, Stefanie: Traum und Erzählen in Literatur, Film und Kunst, Wilhelm Fink: Pader-

born 2014.



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 467

Krishna, Daya: Indian Philosophy A Counter Perspective, Oxford University Press: Oxford/
Delhi: 1991.

Krovoza, Alfred u. Walde, Christine (Hg.): Traum und Schlaf. Ein interdisziplinäres Hand-
buch, Metzler: Stuttgart 2018.

LaBerge, Stephen u. Gackenbach, Jayne: »Lucid dreaming«, in: Ezel Cardena, Steven J. 
Lynn u. Stanley Krippner (Hg.), Varieties of anomalous expirence: Examing the sientific 
evidence, American Psychological Association Press: Washington DC 2000, S. 152–182.

LaBerge, Stephen u. Rheingold, Howard: Exploring the world of lucid dreaming, Ballantine 
Books: New York 1990.

LaBerge, Stephen: »Lucid Dreaming in Western Literature«, in: Jayne Gackenbach u. 
Stephen LaBerge (Hg.): Conscious mind, sleeping Brain, Plenum Press: New York 1988. 
S. 11–26.

– :	Lucid Dreaming, Ballantine Books: NewYork 1985.
LaBerge, Stephen, Nagel, Lynn E. u. Dement William C. (u. a.): »Lucid dreaming varified 

by volitional communication during REM sleep«, in: Perceptual and Motor Skills 52 
1981, S. 727–732.

Lackner, Michael: Der chinesische Traumwaald: Traditionelle Theorien des Traums und 
seiner Deutung im Spiegel der min-zeitlichen Anthologie ›Meng-lin hsüan-chieh‹, Lang: 
Frankfurt a. M. 1985.

Landgrebe, Ludwig: Der Weg der Phänomenologie, Mohn: Gütersloh 1963.
– :	»Reflexionen zu Husserls Konstitutionslehre«, in: Tijdschrift voor filosofie 3, 1974, 

S. 466– 482.
Lang, Wolfram: Das Traumbuch des Synesius von Kyren. Übersetzung und Analyse der phi-

losophischen Grundlagen. J. C. B. Mohr: Tübingen 1926.
Lavie, Peretz, Oksenberg, Arie u. Zomer, Jacob: »It’s time, you must wake up now«, in: 

Perceptual & Motor Skills, 49, 1979, S. 447–450. 
Laywine, Alison: Kant’s Early Metaphysics and the Origins of the Critical Philosophy, Rid-

geview: Ataacadero 1993.
Leuschner, Wolfgang: »Ergebnisse psychoanalytischer Traumforschung im Labor«, in: 

Rudolf Heinz u. Wolfgang Tress (Hg.): Traumdeutung. Zur Aktualität der Freudschen 
Traumtheorie, Passagen: Wien 2001, S. 167–180.

Levinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Alber: Freiburg 2011.
– :	Die Zeit und der Andere, Meiner: Hamburg 1995.
Liu, Mao-tsai: »Die Traumdeutung im alten China«, in: Asiatische Studien 16 1963, 

S. 35–65.
Lohmar, Dieter: Phänomenologie der schwachen Phantasie, Springer: Drodrecht 2008.
– :	»What does protention ›protend‹? Remarks on Husserl’s Analysis of Protention in the 

Bernau Manuscripts on Time-Consciousness«, in: Philosophy Today 46, 2002, S. 154–
167. 

– :	»Konstitution der Welt-Zeit. Die Konstitution der objektiven Zeit auf der Grundlage 



	 468	 Literatur- und Siglenverzeichnis

der subjektiven Zeit«, in: Alfredo Ferrarin (Hg): Passive Synthesis and Life-World. Sin-
tesi passiva e mondo della vita, ETS: Pisa 2006, S. 55–77. 

Macdonald, Margaret: »Sleeping and Waking«; in: Charles E.M. Dunlop, Philosopical 
Essays on Dreaming, Cornell University Press: London 1977, S. 64–80.

Malcolm, Norman: Dreaming, Routledge & Kegan: London 1964.
Malhotra, M.K.: »Die indische Philosophie und die Phänomenologie Husserls. Der 

Begriff der ›Wahrnehmung‹ in den beiden Denkrichtungen, in: Zeitschrift für phi-
losophische Forschung 13/2, 1959, S. 339–346.

Malinowski, Josie E. u. Horton, Caroline L.: »Themes of continuity. Commentary on 
the ›The continuity and discontinuity between waking and dreaming: A dialogue 
between Michale Schredl and Alan Hobson concerning the adequacy and complete-
ness of these notions‹«, in: International Journal of Dream research 4 (2), 2011, S. 86–92.

Mall, Ram Adhar: Indische Philosophie. Vom Denkweg zum Lebensweg. Eine interkulturelle 
Perspektive, Alber: Freiburg 2015.

Manuwald, Bernd: »Traum und Traumdeutung in der griechischen Antike«, in: Rudolf 
Hiestand (Hg): Traum und Träumen. Inhalt, Darstellung, Funktionen einer Lebenserfah-
rung in Mittelalter und Renaissance, Droste: Düsseldorf 1994, S. 15–42.

Marinelle, Lydia u. Mayer, Andreas: Träume nach Freud – Die ›Traumdeutung‹ und die 
Geschichte der psychoanalystischen Bewegung, Turia & Kant: Wien, Berlin 2009.

– :	 (Hg): Die Lesbarkeit der Träume. Zur Geschichte von Freuds ›Traumdeutung‹, Fischer: 
Frankfurt 2000.

Maury, L.F. Alfred: Le sommeil et les rêves. Études psychologiques sur ces phénomenes et les 
divers états qui s'y rattachent, Didier: Paris 1865.

– :	»Des hallucinations hypnagogiques, ou des erreurs des sens dans l’etat intermediaire 
entre la veille et le sommeil«, in: Annales Medico-Psychologiques du système nerveux 
Vol. 11, 1848, S. 26–40. 

Maul, Stefan M.: Das Gilgamesch-Epos, München 2005.
Merleau-Ponty, Maurice: Die Struktur des Verhaltens, De Gruyter: Berlin, NewYork 1976.
Mishra, Umesha: »Dream theory in Indian Thought«, in: The Allahabad University Stu-

dies 5, 1929, S. 269–321.
Modrak, Deborah K. W.: Aristotle. The Power of Perception, University of Chicago Press: 

Chicago 1987.
Moers-Messmer, Harald V.: »Träume mit der gleichzeitigen Ereknntnis des Traumzu-

standes«, in: Archiv für Psychologie 102, 1938, S. 291–318.
Mohanty, Jitendra Nath u. a. (Hg.): Phenomenology and Indian Philosophy, Motilal 

Banarsidass: New Delhi 1992.
Müller, Max: The Upanishads, Part 1, Clarendon: Oxford 1879.
Näf, Beat: Traum und Traumdeutung im Altertum. Wissenschaftliche Buchgesellschaft: 

Darmstadt 2004. 
– :	»Freuds Traumdeutung – Vorläufer in der Antike?«, in: Brigitte Boothe, Jörg R. Berg-



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 469

mann, Wolfram Hogrebe, (Hg.): Der Traum 100 Jahre nach Freuds Traumdeutung, VDF 
Hochschulverlag: Zürich 2000.

Nakhnikian, George: »Descartes’s Dream Argument«, in: Michael Hooker (Hg.): Des-
cartes: Critical and Interpretative Essays, Hopkins: Baltimore 1978, S. 256–286.

Nielsen, Tore A.: »A Review of Mentation in REM and NREM Sleep: ›Covert« REM Sleep 
as a Possible Reconciliation of Two Opposing Models», in: Behavioral and Brain Scien-
ces 23, 2000, S. 851–866.

– :	»A self-observational study of spontaneous hypnagogic imagery using the upright 
napping procedure«, in: Imagination, Cognition & Personality 11, 1992, S. 353–366.

Niessen, Stefan: Traum und Realität. Ihre neuzeitliche Trennung, Königshausen & Neu-
mann: Würzburg 1993.

Nishida, Kitarō: »Ort«, in: Logik des Ortes, übersetzt von Rolf Elberfeld, Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft: Darmstadt 1999, S. 72–139.

Nixon, Ashley, Robidoux, Raphaelle, Dale, Allyson u. De Koninck, Josphe: »Pre-sleep 
and post-sleep mood as a complementary evaluation of emotionally impactful dre-
ams«, in: International Journal of Dream research 10 (2), 2017, S. 141–150.

Norbu, Namkhai: Der Zyklus von Tag und Nacht, Diedrichs: München 1990.
– :	Dream Yoga and the Practice of natural Light, Ithaca: New York 1992.
Noreika, Valdas / Valli, Katja (u.a): »Early-night Serial Awakenings as a New Paradigm 

for Studies on NREM Dreaming«, in: International Journal of Psychophysiology 74 
2009, S. 14–18.

Novalis, Heinrich von Ofterdingen, Werke/Briefe/Dokumente Band 1, Schneider: Heidel-
berg 1953.

Oberthür, Johannes: »Verdrängte Dunkelheit des Denkens – Descartes, Leibniz und die 
Kehrseite des Rationalismus«, in: Michael Buchholz/Günter Gödde (Hg.): Macht und 
Dynamik des Unbewussten. Auseinandersetzungen in Philosophie, Medizin und Psycho-
analyse, Psychosozial-Verlag: Gießen 2005, S. 34–69

Ong, Robert K.: The Interpretation of Dreams in Ancient China. Brockmeyer: Bochum 1985.
Orth, Ernst Wolfgang (Hg.): Zeit und Zeitlichkeit bei Husserl und Heidegger, Alber Karl: 

Freiburg, München 1983.
Oster-Stierle, Patricia: »Auf Traumes Schneide. Poetische und philosophische Dimen-

sionen der Traumanschauung bei Diderot«, in: Patricia Oster u. Janett Reinstädler 
(Hg.): Traumwelten. Interferenzen zwischen Text, Bild, Musik, Film und Wissenschaft, 
Fink: Paderborn 2017, S. 291–314.

– :	»Überraschtes Denken. Der Traum in der französischen Spätaufklärung«, in: Auf-
klärung, Romanistisches Kolloquium XI, hrsg. von Roland Galle und Helmut Pfeiffer, 
Fink: München 2006, S. 223–245.

Padrutt, Ania: »Träume – nicht Schäume, sondern die Woge selbst. Zur praktischen 
Anwendung von Heideggers Traumverständnis«, in: Daseinsanalyse – Jahrbuch für 
phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie 8, 1991, S. 43–56.



	 470	 Literatur- und Siglenverzeichnis

Parsifal-Charles, Nancy: The Dream. 4000 Years of Theory and Practice. A critical, Descrip-
tive, and Encyclopedic Bibliograhpy, Locust Hill: West Cornwall 1986.

Pfaff, Emil Richard: Das Traumleben und seine Deutung nach den Principien der Araber, 
Perser, Griechen, Inder und Aegyptier: Für Gebildete Aller Stände, Denicke: Leipzig 1868. 

Pick, Daniel u. Roper, Lyndal (Hg.): Dreams and History. The Interpretation of Dreams 
from Ancient Greece to Modern Psychoanalysis. Routledge: London, New York 2004.

Polito, Roberto: Sextus on Heraclitus on Sleep, in: Thomas Wiedemann/Ken Dowden (Hg.), 
Sleep, Levante Editori: Bari 2003, S. 53–70.

Pontalis, Jean-Bertand: Zwischen Traum und Schmerz, Fischer: Frankfurt 1998.
Poirier, Sylvie: »This Is Good Country, We Are Good Dreamers. Dreams and Dreaming 

in the Australian Western Desert«, in: Roger I. Lohmann (Hg.): Dream Travelers. 
Sleep Experiences and Culture in the Western Pacific, Palgrave Macmillan: New York 
2003, S. 107–126.

Quiring, Heinz: »Der Traum des Descartes. Eine Verschlüsselung seiner Kosmologie, 
seiner Methodik und der Grundlage seiner Philosophie«, in: Kantstudien 46, 1954, 
S. 135–156. 

Radestock, Paul: Schlaf und Traum. Eine physiologisch-psychologische Untersuchung, Breit-
kopf: Leipzig 1879.

Radha, Sivananda: Praxis des Traum- Yoga, Bauer: Freiburg 1996.
Rankin, H.D.: »Dream-Vision as philosophical modifier in Platos’s Republic«, in: Eranos 

62, 1964, S. 75–83.
Redfield, James: »Dreams from Homer to Plato«, in: Archiv für Religionsgeschichte 15, 

2013, S. 5–15. 
Richir, Marc: »Phänomenologisches und symbolisches Bewusstsein und Unbewusstes. 

Der Primärvorgang im Traum«, in: Jürgen Trinks (Hg.): Bewusstsein und Unbewusstes, 
Turia+Kant: Wien 2000, S. 11–41.

Ricklin, Thomas: Der Traum Der Philosophie Im 12. Jahrhundert. Traumtheorien Zwischen 
Constantinus Africanus Und Aristotelesa. Brill: Leiden 1998.

Rinofner-Kreidl, Sonja.: Edmund Husserl. Zeitlichkeit und Intentionalität. Alber: Freiburg 
2000, S. 248–685. 

Rinpoche, Tenzin Wangyal: Übung der Nacht. Tibetische Meditationen in Schlaf und 
Traum, Goldmann: München 2008.

– :	The Tibetan Yogas of Dream and Sleep, Motilal Banarsidass: Delhi 2004.
Robert, Wilhelm: Der Traum als Naturnotwendigkeit erklärt. Hermann Seipl: Hamburg 

1886.
Röd, Wolfgang: »L’argument du rêve dans la théorie cartésienne de l’expérience«, in: 

Les Études Philosophiques 4, 1976, S. 461–473.
Römer, Inga: Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricoeur, Springer: Berlin 2010.
Rotondaro, Serafina: Il sogno in Platone. Fisiologia di una metaphora, Loffredo: Napoli 

1998. 



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 471

Rousseau, Jean-Jacques: Träumerein eines einsamen Spaziergängers, Reclam: Stuttgart 
2003.

Ruhs, August: »Zur Rezeption der Traumdeutung im deutschsprachigen Raum«, in: 
RISS. Zeitschrift für Psychoanalyse 14 (46), 1999, S. 11–34.

Russell, Bertrand: Human knowledge. Its scope and limits, George Allen and Unwin LTD: 
London 1948.

Sallis, John: Phenomenology and the Return to Beginnings, Duquesne: New York 1973.
Samson, Hélèn u. DeKoninck, Joseph: »Continuity or compensation between waking 

and dreaming: an exploratoin using the Eysenck Personality Invenory«. in: Psycho-
logical Reports 58(3), 1986, S. 871–874.

Sandmeyer, Bob: Husserl's Constitutive Phenomenology. Its Problem and Promise, Rout-
ledge: NewYork/London 2009.

Sartre, Jean-Paul: Das Imaginäre. Phänomenologische Psychologie der Einbildungskraft. 
Gesammelte Werke. Philosophische Schriften I, Rowohlt: Hamburg 1994.

Scheidt, Jürgen vom: Freud und das Kokain. Die Selbstversuche Freuds als Anstoß zur 
»Traumdeutung«, Kindler: München 1973.

Scherner, Karl Albert: Entdeckungen auf dem Gebiete der Seele, Erstes Buch: Das Leben des 
Traums, Heinrich Schindler: Berlin 1861.

– :	Das Leben des Traums, Heinrich Schindler: Berlin 1861.
Schlichting, Hans-Burkhard: Die Phantasien des Grandville, Melzers: Darmstadt 1976. 
Schmidt-Hannisa, Hans-Walter: »Zwischen Wissenschaft und Literatur. Zur Genealogie des 

Traumprotokolls«, in: Michael Niehaus u. Hans-Walter Schmidt-Hannisa (Hg.): Das 
Protokoll. Kulturelle Funktionen einer Textsorte, , Lang: Frankfurt a. M. 2005, S. 135–164.

Schmitz, Hermann: Der Leib, De Gruyter: Berlin 2011.
– :	Atmosphären, Alber: Freiburg 2018. 
Schnädelbach, Herbert: »Vorwort«, in: Jens Heise, Traumdiskurse, Fischer: Frankfurt 

1989, S. 1–17.
Schneider, Peter: »Insight such as this ... Die Traumdeutung lesen«, in: Peter Schneider, 

Daniel Strassberg, Olaf Knellessen: Freud-Deutung, edition diskord: Zürich 1994.
Schnepel, Burkhard (Hg.): »Die Politik der Träume – Somnambule Wege zur Macht in 

Ostindien«, in: Hundert Jahre ›Die Traumdeutung‹. Kulturwissenschaftliche Perspek-
tiven in der Traumforschung. Studie zur Kulturkunde 119, Rüdiger Köppe: Köln 2001, 
S. 83–106.

Scholz, Friedrich: Traum und Schlaf, Eduard Heinricht Manuer: Leipzig 1887.
Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung I. Ausgabe letzter Hand, Haff-

mans: Zürich 1999.
Schredl, Michael: Traum, Ernst Reinhard: München, Basel 2008.
– :	Träume. Wissenschaft enträtselt unser nächtliches Kopfkino, Ullstein: Berlin 2007.
– :	»Continuity between waking and dreaming«, in: Sleep and Hypnosis 5, 2003, S. 38– 

52. 



	 472	 Literatur- und Siglenverzeichnis

– :	Die nächtliche Traumwelt. Eine Einführung in die psychologische Traumforschung, Kohl-
hammer: Stuttgart 1999.

Schubert, Gotthilf Heinrich: Die Symbolik des Traumes, Kunz: Bamberg 1814.
Schuster, Menhard: »Wolkenhaupt auf der Rottane. Ethnologische Aspekte des Trau-

mes«, in: Theres Wagner-Simon u. Geatano Benedetti, Traum und Träumen, Samm-
lung Vandernhoeck & Ruprecht, Göttingen 1984, S. 133–49.

Schwarze, Michael: »Rhetorik der Berufung: Descartes’ Träume über die Erweckung zu 
den mirabilis scientiae fundamenta«, in: Patricia Oster u. Karlheinz Stierle: Legenden 
der Berufung, Winter: Heidelberg 2012, S. 107–126.

Sebba, Gregor: Bibliographia Cartesiana: A Critical Guide to the Descartes Literature 1800–
1960, Nijhoff: Den Haag 1964.

Seitter, Walter: Kunst der Wacht. Träumen und andere Wachen, Philo: Berlin 2001.
– :	Geschichte der Nacht, Philo: Berlin 1999.
Sepp, Hans Rainer: »Dream«, in: Lester Embree u. a. (Hg.): Handbook of Phenomenological 

Aesthetics, Springer: Dordrecht 2010.
Serra, Alice Mara: »Zum Phänomen der Deckerinnerung: Eine Auseinandersetzung 

zwischen Freud und Husserl«, in: Phänomenologische Forschungen, Meiner: Hamburg 
2008, S. 23–41.

Sextus Empiricus: Grundriß der pyrrhonischen Skepsis, hrsg. Malte Hossenfelder, Suhr-
kamp: Frankfurt a. M. 2002.

Sharma, Arvind: Sleep as a State of Consciousness in Advaita Vedānta, State University of 
New York Press: New York 2004.

Sinha, Debabrata: »The Phenomenological Perspective and The Indian Philosophical 
Tradition«, in: Indian Philosophical Quarterly 10 (3), 1983, S. 277–293. 

Skrzypinska, Dagna u. Słodka, Monika: »Self-awareness and character identification in 
dreams«, in: International Journal of Dream Research 7 (1), 2014, S. 25–36.

Snyder, Fredrick: The phenomenology of REM dreaming, in: Leo Madow u. Laurence H. 
Snow (Hg.), The psychodynamic implications of physiological studies on dreams, Chraels 
Thomas: Springfield 1970, S. 124–151.

Sokolowski, Robert: The Formation of Husserl's Concept of Constitution. Springer Nether-
lands: Den Haag 1964, S. 74–115.

Solte-Gresser, Christiane: »›Alptraum mit Aufschub‹. Ansätze zur literaturwissen-
schaftlichen Analyse von Traumerzählungen«, in: Susanne Goumegou / Marie 
Guthmüller (Hg.): Traumwissen und Traumpoetik. Onirische Schreibweisen von der lite-
rarischen Moderne bis zur Gegenwart, Königshausen und Neumann: Würzburg 2011, 
S. 239–262. 

Sommer, Manfred: Lebenswelt und Zeitbewusstsein, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1990.
Spitta, Heinrich: Die Schlaf und Traumzustände der menschlichen Seele, mit besonderer 

Berücksichtigung ihres Verhältnisses zu den psychischen Alienationen, Fues: Tübingen 
1878.



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 473

Stekel, Wilhelm: »Vorschläge zur Sammelforschung auf dem Gebieter der Symbolik und 
der typischen Träume«, in: Jahrbuch für psychoanalytische und psychopathologische 
Forschungen, 1910.

Struck, Erdmute: Der Traum in Theorie und therapeutischer Praxis von Psychoanalyse und 
Daseinsanalyse – Traum und Weltverhältnis des Träumers, Deutscher Studien Verlag: 
Weinheim 1992. 

Stengel, Friedemann: »Kant – ›Zwillingsbruder‹ Swedenborgs?«, in: Friedemann Sten-
gel (Hg.): Kant und Swedenborg. Zugänge zu einem umstrittenen Verhältnis, Max 
Niemeyer: Tübingen 2008, S. 35–98.

Stenger, Georg: Philosophie der Interkulturalität. Erfahrung und Welten. Eine phänomeno-
logische Studie, Alber: Freiburg 2006.

Stöckmann, Ingo: »Traumleiber. Zur Evolution des Menschenwissens im 17. und 18. Jahr-
hundert. Mit einer Vorbemerkung zur literarischen Anthropologie«, in: IASL 26 (2), 
2001, S. 1–55.

Strauch, Inge u. Meier, Barbara: Den Träumen auf der Spur. Ergebnisse der experimentellen 
Traumforschung, Huber: Bern 1992.

Ströker, Elisabeth: Husserls transzendentale Phänomenologie, Vittorio Klostermann: 
Frankfurt a. M. 1987.

– :	»Intentionalität und Konstitution«, in: Elisabeth Ströker: Phänomenologische Studien. 
Vittorio Klostermann: Frankfurt a. M. 1987, S. 54–74. 

– :	Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls. Vittorio Kloster-
mann: Frankfurt a. M. 1979.

Strümpell, Ludwig: Die Natur und Entstehung der Träume, Verlag von Veit und Comp.: 
Leipzig 1874. 

Szpakowska, Kasia: »Through the Looking Glass: Dreams in Ancient Egypt«, in: Kelly 
Bulkeley (Hg.): Dreams and Dreaming. A Reader in Religion, Anthropology, History, and 
Psychology, Hamshire 2001, S. 29–43.

– :	Behind Closed Eyes. Dreams and Nightmares in Ancient Egypt. Classical Press of Wales: 
Swansea 2003.

– :	»The Open Portal. Dreams and Divine Power in Pharaonic Egypt«, in: Scott B. Noegel 
(Hg.): Prayer, Magic, and the Stars in the Ancient and Late Antique World. Pennsylvania 
State University Press: University Park, Pa. 2003, S. 111–124.

Taguchi, Shigeru: Das Problem des ›Ur-Ich‹ bei Edmund Husserl. Die Frage nach der selbst-
verständlichen Nähe des Selbst, Springer: Dordrecht 2006.

Tart, Charles T.: »Waking from sleep at a preselected time«, in: Journal of American 
Society of Psychosomatic Dentistry & Medicine, 17(1), 1970, S. 3–16.

Thompson, Evan: Waking, Dreaming, Being. Self and Consciousness in Neuroscience, Medi-
tation, and Philosophy. Columbia University Press: New York 2015.

– :	»Dreamless Sleep, the Embodied Mind,and Consciousness. The Relevance of a Classi-



	 474	 Literatur- und Siglenverzeichnis

cal Indian Debate to Cognitive Science«, in: Thomas Metzinger u. Jennifer M. Windt 
(Hg.): Open MIND 37, MIND Group: Frankfurt a. M. 2015, S. 1–19.

Tholey, Paul u. Utecht, Kaleb: Schöpferisch träumen. Der Klartraum als Lebenshilfe. Wie 
Sie im Schlaf das Leben meistern, Klotz: Eschborn 2000.

Tholey, Paul: »Blick-Varianten im Wach- und Traumzustand«, in: Gerhard J. Lischka 
(Hg.): Der entfesselte Blick, Benteli: Bern, S. 150–197.

– :	»Consciousness and abilities of dream characters during lucid dreaming«, in: Per-
ceptual and Motor Skills 68, 1989, S. 567–578.

– :	»Haben Traumgestalten ein eigenes Bewußtsein? Eine experimentell-phänomeno-
logische Klartraumstudie«, in: Gestalt Theory 7, 1985, S. 29–46.

– :	»Der Klartraum – Hohe schule des Traums«; in: Karl Schnelting (Hg.), Hilfe ich 
träume, Goldmann: München: 1984.

– :	»Klarträume als Gegenstand empirischer Untersuchungen«, in: Gestalt Theory, 2, 
1980, S. 175–192.

Traverso, Paola: »Psyche ist ein griechisches Wort...«, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 2003, 
S. 412–480.

Trigg, Dylan: »Hypnagogia, Anxiety, Depersonalization: A Phenomenological Perspec-
tive«, in: Dorothée Legrand u. Dylan Trigg (Hg.): Unconsciousness Between Phenome-
nology and Psychoanalysis, Springer: Cham 2017, S. 163–179.

Tulku Xi, Tarab: »A Buddhist Perspective on Lucid dreaming«, in: Lucidity Letter 8 (2), 
1989, S. 1–10

Türke von Beck, Christoph: Philosophie des Traums, Beck: München 2008. 
Uslar v., Detlev: »Traum und Zeit«, in: Daseinsanalyse – Jahrbuch für phänomenologische 

Anthropologie und Psychotherapie 16, 2000, S. 63–72.
Van Eden, Frederik: »A study of dreams«, in: Proceeding of the Society for Psychical 

Research, 26, 1913, S. 431–461.
Vertlib, Vladimir: »Träume«, In: Zwischenwelt. Literatur, Widerstand, Exil. 18 (4), 2002, 

S. 29–30
Vetter, Helmuth: »Heideggers Descartes-Kritik in der ersten Marburger Vorlesung«, in: 

Jürgen Trinks (Hg.): Bewusstsein und Unbewusstes, Turia+Kant: Wien 2000, S. 179– 
195.

– :	Krise der Wissenschaften Wissenschaft der Krisis? Im Gedenken an Husserls Krisis-
Abhandlung, Lang: Wien 1998.

– :	 (Hg.): Krise der Wissenschaften Wissenschaft der Krisis? Im Gedenken an Husserls Krisis-
Abhandlung. Frankfurt a. M. 1998.

Volkelt, Johannes: Die Traum-Phantasie, Meyer: Stuttgart 1875. 
Von Schumann, Hans-Joachim: Träume der Blinden vom Standpunkt der Phänomenologie, 

Tiefenpsychologie, Mythologie und Kunst. Ein Beitrag zur Klärung der bewußten und 
unbewußten Problematik der Blinden, Karger: Basel 1959.



	 Literatur- und Siglenverzeichnis	 475

Wagner-Simon, Therese u. Benedetti, Gaetano (Hg.), Traum und Träumen. Traumana-
lysen in Wissenschaft, Religion und Kunst. Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen 1984.

Waldenfels, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung – Phänomenologie, Psychoanalyse, Phä-
nomenotechnik, Suhrkamp: Frankfurt 2002.

Warren, Jeff (Hg.): »The Hypnopompic«, in: The Head Trip: Adventures on the Wheel of 
Consciousness, One World Publication: Oxford 2007. S. 19 –54.

Weber, Gregor (Hg.): Artemidor von Daldis und die antike Traumdeutung. Texte – Kon-
texte – Rezeptionen, De Gruyter: Berlin 2015.

Weygandt, Wilhelm: »Beträge zur Psychologie des Traumes«, in: Philosophische Studien 
(20), 1902, S. 456–486.

Wiegand, Michale H. u. Spreti v., Flora u. Förstl, Hans (Hg): Schlaf & Traum. Neurobio-
logie, Psychologie, Therapie, Schattauner: Suttgart 2006.

Wijsenbeek-Wijler, Henriette: Aristotle’s concept of soul, sleep and dreams, A. M. Hakkert: 
Amsterdam 1976. 

Wimmer, Franz Martin: Interkulturelle Philosophie. Eine Einführung. UTB: Wien 2004.
Willerslev, Rane: »Spirits as ›Ready to Hand‹. A Phenomenological Analysis of Yukaghir 

Spiritual Knowledge and Dreaming«, In: Anthropological Theory 4; 2004, S. 395–418.
Windt, Jennifer Michelle: Dreaming. A Conceptual Framework for Philosophy of Mind and 

Empirical Research, The MIT Press: London 2015.
Windt, Jennifer Michelle u. Metzinger, Thomas: »The Philosophy of Dreaming and Self-

Consciousness: What Happens to the Experiential Subject druing the Dream State?«, 
in: Patrick McNamara u. Deirdre Barett (Hg.), The New Science of Dreaming, Volume III, 
Cultural and Theoretical Perspectives on Dreaming, Praeger: Westport 2007, S. 193–247.

Wittmer-Butsch, Marie Elisabeth: Zur Bedeutung von Schlaf und Traum im Mittelalter, 
Medium Aevum Quotidianum: Krems 1990.

Wohlfart, Günter: Zhuangzi (Dschuang Dsi), Herder: Freiburg 2001.
Wolff, Christian: Vernünftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Mensch, auch 

allen Dinge überhaupt, Olms: Hildesheim 1983.
Wolfram, Eberhard: Chinesische Träume und ihre Deutung, Akademie der Wissenschaften 

und der Literatur: Mainz 1971.
Wrosley, Alan: »Personal experiences in lucid dreaming«, in: Jayne Gackenbach u. Ste-

phen LaBerge (Hg.): Conscious mind, sleeping Brain, 1988.
Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: »Fragen um den Beginn des Träumens. Ein Bei-

trag zur prä-und perinatalen Anthropologie und zum Wesensverständnis träumen-
den Eksistierens«, in: Daseinsanalyse – Jahrbuch für phänomenologische Anthropologie 
und Psychotherapie 24, 2008, S. 66–88. 

Wyss, Dieter: »Das Traumbewusstsein. Bemerkungen zum Problem des Unbewussten«, 
in: Daseinsanalyse – Jahrbuch für phänomenologische Anthropologie und Psychotherapie 
5, 1988, 1–10.



	 476	 Literatur- und Siglenverzeichnis

Yamaguchi, Ichirō: Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl. Springer 
Netherlands: Den Haag 1982. 

Zahavi, Dan: Subjectivity and Selfhood: Investigating the First-Person-Perspective, MIT 
Press: Cambridge 2005. 

– :	Husserl's Phenomenology. Stanford University Press: Stanford, CA 2003.
Zepelin, Harold: »REM sleep and the timing of self-awakenings«, in: Bulletin of the Psy-

chonomic Society 24 (4), 1986, S. 254–256.
Zgoll, Annette: »Grenzerfahrungen. Eine Typologie des epischen Helden anhand anti-

ker mesopotamischer Quellen.«, in: Saeculum. Jahrbuch für Universalgeschichte 59, 
2008, S. 1–27.

– :	Traum und Welterleben im antiken Mesopotamien. Traumtheorie und Traumpraxis im 
3.–1. Jahrtausend v. Chr. als Horizont einer Kulturgeschichte des Träumens. Ugarit: Müns-
ter 2006.


