Murat Ates

Phanomenologie
des Traums

Meiner



Ates

Phanomenologie des Traums






Murat Ates

Phanomenologie des Traums

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet tiber https://portal.dnb.de abrufbar.
ISBN 978-3-7873-3897-9
ISBN eBook 978-3-7873-3898-6

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der
Wissenschaftsabteilung des Landes Vorarlberg, der Fakultat fiir Philosophie
und Bildungswissenschaften an der Universitdt Wien und dem
DFG-Graduiertenkolleg »Traumkulturen« (GRK 2021) an der
Universitat des Saarlandes.

© Felix Meiner Verlag, Hamburg 2023. Alle Rechte vorbehalten.

Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen,
soweit es nicht §§53 und 54 UrhG ausdriicklich gestatten.
Umschlaggestaltung: Andrea Pieper, Hamburg. Satz: Type & Buch Kusel,
Hamburg. Druck und Bindung: Stiickle, Ettenheim. Gedruckt auf
alterungsbestandigem Werkdruckpapier.

Printed in Germany.



Inhalt

Praliminarien . ... . . 9

B W N

[N e NS,

. Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit.

Eine Hinflihrung ... .. ... ... .. . . 19

. Am Anfang war die Spaltung: die bereits im Mythos vollzogene

Trennung und Degradierung des Traums ...................... 19

. Die grelle Vernunft der Antike: Der entzauberte Traum als

Wahrnehmungsrest und Tauschung ........................... 27

. Renaissance einer anfianglichen Trennung: Die Neuzeit und der

Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit . ............ 43

. Das defizitare Traumspiel und seine Verdringung in den

SOLIPSISIIUS .+ ..t ettt et et e e e e 55

. Der grofRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch

Freud und die phanomenologische Kritikdaran ................... 75
. Die Begriffsperson Freud und seine Wegbereiter ................ 75
. Der Traum der Psychoanalyse ............. ... ... ........... 80
. Das UnbewussteunddasEs ............ ... ... ... ... 89
. Phanomenologische Kritik an den Voraussetzungen

psychoanalytischer Traumtheorie ............................. 98
. Zuden Traumen selbst ............... ... .. 99
. Vernunftkritik .. ... 106
. Kritik an der Konzeption des Unbewussten ..................... 117

. Kritik der Kritik: eine abschlieBende und tiberleitende Bemerkung 128

. Propadeutik: methodische (Un-)Mdglichkeiten einer

PhanomenologiedesTraums . .................................. 133

1. Zur phdnomenologischen Herangehensweise ................... 133
2. Annidherungen an die Abwesenheit des Oneirischen ............ 144
3. Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums .................. 159
A) Erinnerung .. ......ooooiiiiiiiii i 159
B) Traumberichte und -aufzeichnungen .......................... 170

C) In der Aktualitat des Traums? Hypnagoge Phase und luzider Traum 188

. Zusammenfassung und Ausblick auf das nachste Kapitel . ........ 208



Inhalt

IV. PhdanomenologiedesTraums . ...............cuuiiiiiinennnnan.

A. Traumende Monaden und getraumte Mundanitat

1. Gibt es ein Da-Sein, das sich durchhalt? Hinfithrung zu
den Phanomenen des Traums mithilfe der Frage nach
(Dis-)Kontinuitaten von Subjektivitat und Welt .................
2. Freilegung der erlebten Erfahrung. Versuch einer
phédnomenologischen >Selbsterfassung< ..................... ...

3. Nocturnale Reduktion? Tiefschlaf als Vernichtung von
Ichund Welt ... ...
4. Das Erwachen in den Traum und der Transfer eines im Traum
eingelibten Realismus ......... ... ... . .. o i i,
. Die Welt als Traumen und Wachen ............................
. Personale Selbstauffassung im Traum. Eine Kontingenz ..........

. Traumkorper, Leib-sein und oneirische Wahrnehmung

N mw oo

Traumkorper: Moglichkeiten und Diskontinuititen in der
oneirischen Eigenleibwahrnehmung ..........................

. Die Primordialitat leiblichen Vermégens .......................

Nelie ]

. Orientierungsvermdgen und Raumstiftung .................. ...
10. Bewegungsvermogen und Willensorgan ......................
11. Apperzeptionsvermogen einer passiven Synthesis ..............
12. Subeinheit in der oneirischen Metamorphose desselben .........
13. Ist es im Wachen und im Traum die Einheit desselben Seienden?

14. Zwischenrestimee in Bezug auf die Frage eines Ichs oder einer
Selbstheit, die sich im Traum wie im Wachen durchhalten soll . ..

15. Stimmung und stimmhaftes Erleben .............. ... ... ... ...
C. Traumzeit

16. Die Zeitlichkeit des Traums ............ ... ... ... . ..........
17. Die Ekstatik der Traumzeit in Hinblick auf ihr protentionales
VOorweg-Sein .. ..ot
18. Das Mafl der oneirischen Zeit . . ................ ... ... ... ...
19. Ablauf und Geschwindigkeit: Zu einer Leiblichkeit der Traumzeit
20. Oneirische Vergangenheit und trauminterne Erinnerung . .......
21. Diskontinuitdten im Zeitablauf und das Offene der Zukunft ... ..

22. Ohne Anfang und Ende. Die Grundekstasen einer zeitlosen
Gegenwart ... ...

301
305

316



Inhalt

D. Intersubjektivitat und Alteritat

23.

24.

25.
26.
27.
28.

29.

Der Traum als das Andere und die Anderen im Traum.

Eine Hinfihrung ....... ... .. . . . 381
Begegnungsweisen: Mitdasein der Anderen und der

Traum als Mitwelt ....... ... ... . ... . 385
Spezifitaten oneirischer Intersubjektivitat ................ .. ... 394
DasanderelIch ... ... .. ... . . 401
Entzug und Unzugénglichkeit des Anderen .................... 410
Die Gewissheit des Anderen als Objektivierung der oneirischen
Erfahrung . ... ... . . 418
Die Alteritat, die den Traum gibt — und das immerwahrende

Erleben ... ... 423

V. AbschlieBende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie 435

Literatur- und Siglenverzeichnis ....... ... ... .. oL 455

7



Danke



Praliminarien

»Gar vielen Geistern von hohem Range mag der Traum als eine Gering-
fugigkeit vorkommen, tiber die auch nur ein Wort zu verlieren, kaum der
Miihe werth sei. Sie sehen die Erde unter dem ehernen Tritt der Weltge-

schichte zittern: was soll da die Beschiftigung mit dem puren Scheine?«!

Dem Vorwort des 1875 verfassten Buches Die Traum-Phantasie kann unschwer
entnommen werden, unter welch groflem Rechtfertigungsdruck dessen Autor
Johannes Volkelt stand: Wieso sollte man sich als ein aufgeklarter und zumal
kritischer Geist mit der Thematik des Traums befassen? Was konnte die
Beschaftigung mit einem dermafien unbestandigen Phdnomen, wie es der
Traum zu sein scheint, zum Verstandnis unseres Lebens und dessen man-
nigfachen Problemen beitragen? Ja bedeutet das Interesse fiir den fliichtigen
Traum nicht geradezu eine Flucht vor den schwerwiegenden Aufgaben >unse-
rer< >Realitdt<? In solch grundsétzlichen Fragen bzw. Infragestellungen, mit
denen man heute nicht minder konfrontiert ist wie damals, wird sogleich
eine der iltesten (wenngleich selten eigens thematisierten) Differenzen der
Philosophiegeschichte wiederholt, namlich die dichotomische Unterschei-
dung zwischen Traum und Realitdt. Genau genommen wird nicht nur jene
althergebrachte Differenz in ihrer Selbstverstandlichkeit iteriert, aufrecht-
erhalten, sondern damit zugleich iiber den ontologischen Rang des Traums
(vor-)entschieden. Der eigentliche Fokus einer philosophischen wie iiberhaupt
jeglicher wissenschaftlichen Bemithung miisse sich an dem orientieren, was
im Reich des >Wirklichen« liegt. Wie Schnédelbach - ebenfalls in einem Vor-
wort — markant formuliert, »bleiben die Traume Phinomene minderen Rechts,
denn sie haben sich vor der Instanz >Wirklichkeit< zu rechtfertigen und nicht
umgekehrt.«2 Das Wirkliche erscheint dabei geradezu als Synonym fiir das
Eigentliche, das Niitzliche, wahrend die Beschéftigung mit dem Traum, weil
sie sich in das Reich des Unberechenbaren begibt, immer auch im Verdacht
steht, unniitz zu sein. Doch bevor man sich auf den Weg machen wollte, die

1 Johannes Volkelt: Die Traum-Phantasie, 1875, S.10.

Hinweis: Fiir die ausfithrliche Quellenangabe des jeweiligen Werkes wie auch fiir die
im Folgenden verwendeten Siglen siehe das Literaturverzeichnis. Bei der Angabe von
Seitenzahlen ohne Sigel, angefithrt mit einem Doppelpunkt (z.B. »:54«), handelt es sich
um Verweise innerhalb der vorliegenden Arbeit. Die gelegentlich verwendete Abkiirzung
»Kap« bezieht sich dabei auf das jeweilige Kapitel.

2 Herbert Schnadelbach: Vorwort, in: Jens Heise, Traumdiskurse, 1989, S.9



10

Praliminarien

Motive fur diesen Verdacht zu verstehen, bevor man, wie wir gleich im ers-
ten Kapitel dieser Untersuchung unternehmen werden, den historischen Ent-
bzw. Verwicklungen nachgehen wollte, den kulturellen Ritualen, den onto-
logischen (Pré-)Suppositionen und epistemologischen Zuschreibungen, um
annahend klaren zu konnen, woher die archaische Differenz ruhrt, wieso der
Traum als eine Art antagonistischer Opponent der (verniinftigen) Wirklich-
keit gegeniibergestellt wurde, konnte man doch auch wagen, dem Verdacht
der Unniitzlichkeit mit einer vielleicht naiven und doch unabdingbaren Frei-
heit zu begegnen: Wieso nicht, wieso nicht auf der Freiheit eines staunenden
Denkens bestehen, dem die Erkenntnis nicht Mittel, sondern Zweck ist, und
sich somit letztlich in der Freiheit auflert, fir das Geschift einer akademi-
schen wie auch gesellschaftlichen Optimierungsmaschinerie nutzlos zu sein.
Ist es denn fiir eine Traumforschung nicht mehr als ausreichend, dass das
Mysterium des Traums uns ins Staunen versetzt?

Ausgehend von der Freiheit des Denkens — welche von der Phdnomeno-
logie nicht nur stets verteidigt, sondern unbedingt eingefordert wurde* —
wird man jedenfalls der Frage, wieso man sich iiberhaupt mit dem Traum
beschiftige, mit jenem schlichten Sachverhalt entgegnen wollen, wie er etwa
von Castoriadis hervorgehoben wurde: Der »Traum ist, und er ist Traum, das
reicht fiir den Anfang.«5 Die Apologie einer Philosophie des Traums besteht
also zunéchst im trivialen phanomenologischen Befund, dass wir trdaumen,
dass wir doch jede Nacht dem Mysterium des Traums so selbstverstiandlich
anheimfallen: Wenn das Erleben mit dem Einschlafen die diurnale Sphére
verlasst, hinter sich lésst, tritt das menschliche Dasein, und woméglich

3 In diesem Akt des Staunens bestand fiir Volkelt letztlich der legitime Grund fir
ein Denken des Traums, welches in seinem Grunde keiner weiteren Begriindung bedarf:
»Lange schon blickte mich das Rathsel des Traumes fragend an. Allnachtlich in die rei-
che Traumwelt entfithrt und jedesmal iiber ihre neuen Wunder staunend, fand ich immer
grofleres Gefallen daran, jenem Réthsel nachzuspiiren« (Johannes Volkelt: Die Traum-
Phantasie, 1875, S.1).

4 Wir bleiben bei einem Vorwort, hier in der Einleitung zu Husserls Ideen einer reinen
Phédnomenologie und phdnomenologischen Philosophie, in welchem Husserl sich gegen die
»herrschenden Denkgewohnheiten« stellt und geradezu eine Hymne fiir die Freiheit des
Denkens ausbuchstabiert: »Die gesamten bisherigen Denkgewohnheiten ausschalten, die
Geistesschranken erkennen und niederreiflen, mit denen sie den Horizont unseres Den-
kens umstellen, und nun in voller Denkfreiheit die echten, die vollig neu zu stellenden
philosophischen Probleme erfassen [...] - das sind harte Zumutungen. Nichts Geringe-
res ist aber erfordert« (Huas/1, 5). Das Neue des phanomenologischen Denkens, welches
immerzu ein Neuanfang ist, setzt — so Husserl - eine »vollkommene Freiheit« des Den-
kens voraus (Huas/1, 62 ff.).

5 Cornelius Castoriadis: »Merleau-Ponty und die Last des ontologischen Erbesc, in:
Bernhard Waldenfels (Hg.): Leibhaftige Vernunft, 1986, S.138.



Praliminarien

nicht nur dieses, in einen oneirischen Erfahrungsmodus ein, dessen Leben-
digkeit und Globalitdt uns doch bei jedem erneuten Erwachen (auch wenn
nur fiir eine kurze Zeit der frischen Erinnerung) zu verwundern vermag.
Die Traumerfahrung — zu der wir uns nicht entscheiden und zu der wir uns
auch beim nachsten Einschlafen nicht entschieden haben werden, sondern
die uns vielmehr uberfallt, absorbiert und uns in ihre Realitit wirft — ist
keineswegs ein nebenséchlicher Schauplatz der Existenz. Sie hat in einem
zeitlichen wie auch existentiellen Sinne einen wesentlichen Anteil an der
Erfahrung iiberhaupt. Man mag gegeniiber den aktuellen Traumforschungen
der Schlaflabore, welche die Daten-Abstraktionen ihrer Gerate zum Wesen
der Erfahrung erheben, aus vielerlei epistemologisch berechtigten Griinden
skeptisch sein, doch eines diirften sie uns mit ihren Weckungen aus den
REM-Phasen (wie auch N-REM) des Schlafes aufzeigen: Es gibt wohl kaum
eine Phase des Schlafes — aufier der Limes des Tiefschlafs, der uns eigens
beschaftigen wird -, die nicht von einer Traumerfahrung berichten wirde.

Angesichts der phdnomenalen Evidenz oneirischer Erfahrung,” welche den

6 Immanuel Kant, der nun sicherlich nicht zu den Denker:innen des Traums gehorte,
hitte sich immerhin durch die aktuellen Studien in seiner eigenen Erfahrung bestatigt
gefiihlt, wonach »niemals ein Schlaf [ohne Traum] ist, ob man sich gleich nur selten
derselben erinnert« (KWs, 380). Die im Schlaflabor geweckten Proband:innen berich-
ten nach ihrer Weckung jedenfalls fast immer, dass sie soeben noch in ein Traumge-
schehen verwickelt waren. Laut der empiristischen Traumforschung liegt der TEM (die
Erinnerung, dass man soeben noch getraumt hat) bei einer Weckung im Labor bei etwa
80 % (vgl. Michael Schredl: Die ndchtliche Traumwelt. Eine Einfiihrung in die psychologi-
sche Traumforschung, 1999, S.23f.). Die Weckungen im Labor zeigen, dass auch jene, die
behaupten, nie oder kaum zu traumen, sich bei direkter Weckung an einen Traum erin-
nern kénnen. Wenn in einer Nacht mehrere Weckungen stattfanden, berichten die Pro-
band:innen dementsprechend von mehreren Traumen, woraus sich schlieflen lasst, dass
wir (auch wenn wir uns am Morgen nur an einen Traum bzw. nur an eine Traumsequenz
erinnern) wahrend des gesamten Schlafes doch weitaus mehr erlebt haben missen (vgl.
dazu etwa die inzwischen zum Klassiker gewordene Studie von: William C. Dement u.
Nathaniel Kleitman: »The Relation of Eye Movements During Sleep to Dream Activity:
An Objective Method for the Study of Dreaming, in: Journal of Experimental Psychology
53, 1957, S.339—-346; sowie neuere Studien wie etwa die von: Tore A. Nielsen: »A Review
of Mentation in REM and NREM Sleep: >Covert« REM Sleep as a Possible Reconciliation
of Two Opposing Models«, in: Behavioral and Brain Sciences 23, 2000, S.851-866; oder die
Monographie von Inge Strauch u. Barbara Meier: Den Trdumen auf der Spur. Ergebnisse der
experimentellen Traumforschung, 1992).

7 Wenn in dieser Abhandlung die Rede vom >Traumc ist, meint dies, wenn nicht
ausdriicklich anders vermerkt, stets das Phanomen des Schlaftraums. Aquivalent zur
Traumerfahrung wird gelegentlich auch der Begriff der >oneirischen Erfahrung« oder in
einem ontologischen Sinne der >oneirischen Existenz« verwendet. Wieso der sogenannte
sTagtraum« nicht im engeren Sinne als >Traum« verstanden werden méchte, wird an gege-
bener Stelle genauer ausgefiihrt (:191).

11



12

Praliminarien

Menschen offenbar zu allen Zeiten und Kulturen stets heimgesucht hat, stellt
sich uns jene vorangestellte Frage geradezu in umgekehrter Richtung: Wieso
haben es die >grofien Namen« der herrschenden Philosophiegeschichte ver-
sdumt, sich in eigenstdndigen Auseinandersetzungen der Wahrheit eines
Phinomens zu stellen, das uns dermaflen nachsetzt? Woher ruhrt die »Ver-
dammung des Traums«, wie es einst Freud genannt hat (GW14, 73)? Welchen
Griinden entspringt die Vernachlassigung des Oneirischen? Ist das Problem
einer philosophischen >Traumvergessenheit< dem Phanomen selbst geschul-
det oder musste sich die am Nutzen orientierte Vernunft notwendigerweise
von einem Erfahrungsbereich abgrenzen, der sich seinem Wesen nach nicht
beherrschen und in keine persistente Ordnung fiigen lasst? In den groflen
Narrativen der >Meisterphilosophenc< (es handelt sich bezeichnenderweise
ausschliefllich um weifle und méannliche Personen) wie sie ausgehend von der
altgriechischen Philosophie als eine »abendléandische Tradition der Vernunft«
verstanden und an Universititen (leider nicht nur im Westen) als >Kanon
der Philosophie« gelehrt werden, kann man jedenfalls nur allzu leicht beob-
achten, wie der Traum eine, wenn tiberhaupt, nur nebensachlich-periphere
Stellung einnimmt.® Das grof3e Vorhaben einer durchwegs rational erklar-

8 Das Fehlen einer eigenstdndigen Betrachtung des Traums in der Geschichte der
(westlichen) Philosophie wurde immer wieder und von unterschiedlichen Autor:innen
festgestellt. »In den grofien Panoramen des Denkens wird man das Trdumen allenfalls
als eine unscheinbare Nebensache abgebildet finden. Es gibt nur wenige ausgearbeitete
Theorien des Traums«, heift etwa gleich der erste Satz in Petra Gerhings Buch Traum
und Wirklichkeit (Petra Gehring: Traum und Wirklichkeit, 2008, S.7; vgl. dazu auch Walter
Seitter: Geschichte der Nacht, 1999, S.10). Damit ist jedoch nicht gesagt, zumindest ist dies
nicht meine Absicht, dass das Phinomen des Traums im Kanon abendlandischer Philoso-
phie nicht angesprochen worden wiare. Wir finden in Form von Randbemerkungen immer
wieder Anspielungen auf den Traum und teilweise gar ein, zwei ganze Sétze, die uns
eine Ahnung davon geben, was der >grofie Denker< unter dem Traum verstanden haben
wollte oder verstanden haben kénnte. Was wir jedoch bei jenen als Kanon verhandelten
Autoren hochst selten finden werden (Aristoteles und Schopenhauer sind hier etwa als
Ausnahmen zu nennen), ist eine philosophisch orientierte Abhandlung, die den Traum
in das Zentrum ihrer Untersuchung geriickt und als eigenstdndiges Thema behandelt
hitte. Allein wer glaubt, dass ein, zwei beildufig angefithrte Bemerkungen zum Traum
oder der strategische Einsatz des Traums als eines skeptischen Arguments bereits eine
ausgearbeitete >Theorie« des Traums darstellen soll, wird verleitet sein, gegenteiliges zu
behaupten. Nur wird man sich auch bei solch einem grofiziigigen Theoriebegriff weiter-
hin wundern diirfen, wieso eine derart elementare Erfahrung, wie es der Traum ist, in
der Gesamtausgabe eines als kanonisch geltenden Philosophen, der ansonsten Regale zu
fullen vermochte, nur mit wenigen Satzen abgehandelt wird. Die Quantitat verweist in
diesem Fall auf ein qualitatives Problem. Kurzum: Es fithrt kein Weg daran vorbei, sich
zu fragen, woher diese Vernachlassigung, oder wie dies Freud eben zugespitzter meint,
die >Verdammung« des Traums riihrt.



Praliminarien

baren Wirklichkeit schien offenbar in mehrfacher Hinsicht mit den wider-
spenstig-gespenstischen Traumerfahrungen nicht vereinbar zu sein. Das
oneirische Sein entzog sich nicht nur der Kategorie und dem Kalkiil, sondern
bedrohte das Vorhaben einer geordneten und zu ordnenden Wirklichkeit als
solches. Dort, wo der Traum die philosophische Verdrangung herausforderte
und sich dem Kanon aufdrangte, wurde er tendenziell als eine betriigerische,
tauschende, illusionédre und im Grunde entbehrliche Restwahrnehmung des
Wachbewusstseins abgetan, die im besten Falle in kdrperlichen Verstimmun-
gen ihren Grund habe. Die Beschaftigung damit sei nicht nur sinnlos, son-
dern berge immer auch die Gefahr, in den Mythos, den man tiberwunden zu
haben glaubte, zuriickzufallen. Einer anderen Tendenz nach, die wir bereits
in Platons Theaitetos und spater prominent in Descartes’ Meditationes aus-
formuliert sehen, wird der Traum hingegen zu einer epistemologischen Mar-
kierungslinie stilisiert. Spatestens mit den Philosophien der Neuzeit, welche
befliigelt von den Naturwissenschaften endgiiltig die Textur einer rational
geordneten Wirklichkeit und damit die Rationalitét selbst systematisch zu
bestimmen versuchten, wird die negative Bestimmung des Traums zu einer
positiven Funktion erhoben, zu einem radikalen Zweifelsmoment, das bemes-
sen soll, was nun (ir)real ist und somit innerhalb der Grenzen des Verniinfti-
gen gelten darf und was nicht.

Erst mit der ausfiithrlichen und theoretisch hochst ambitionierten Abhand-
lung von Sigmund Freud, der gewissermafien das psychologische Traumin-
teresse des 19. Jahrhunderts zusammenfiithrt und unter dem philosophischen
Begriff des Unbewussten originell behandelt, werden sich die Karten neu
mischen.® Eine >verniinftige« Betrachtung des Traums schien nun doch még-
lich zu sein. Die Traumdeutung Freuds wird jedenfalls nicht nur der Psycho-
analyse zum Durchbruch verhelfen, sondern tiber den Umweg der inzwischen
einflussreich gewordenen Psychoanalyse erwacht im westlichen Akademie-
betrieb ein allgemeines theoretisches Interesse am Traum, dem sich diverse
Einzelwissenschaften und letztlich auch die >Universalwissenschaft« der
Philosophie nicht mehr werden entziehen kénnen. Man darf wohl behaup-
ten, dass die gesamte aktuelle Traumforschung der Psychoanalyse in theo-

9 Zu der Traumforschung der (in der Entstehung befindlichen) Psychologie des 19.
Jahrhunderts gehorten neben dem eingangs zitieren Johannes Volkelt Autoren wie Lud-
wig Striimpell, Friedrich W. Hildebrandt, Friedrich Scholz, Heinrich Spitta, Karl Albert
Scherner, Paul Radestock und Wilhelm Robert. Diese waren wiederum durch die traum-
theoretischen Arbeiten einer romantischen Anthropologie beeinflusst, etwa von Gotthilf
H. Schubert, Carl G. Carus und Ignaz P. V. Troxler (vgl. dazu Stefan Goldman: Via regia
zum Unbewuften. Freud und die Traumforschung im 19 Jahrhundert, 2003; Claire Gantet:
Der Traum in der frithen Neuzeit. Ansdtze zu einer kulturellen Wissenschaftsgeschichte, 2010).

13



14

Praliminarien

retischer, aber vor allem in pragmatistischer Hinsicht vieles zu verdanken
hat: Die teils in den Okkultismus und teils in die scheinbar ungefahrliche
Beschiftigung von Literatur und Kunst verdrangte Wirklichkeit des Oneiri-
schen wurde zum Gegenstand theoretischer Auseinandersetzung. In diesem
Prozess wird der Traum regelrecht von einer akademischen Vernunft koloni-
siert. Dies gilt insbesondere fiir die in den letzten sechzig Jahren boomende
empiristisch-experimentelle Traumforschung mit ihrer Ndhe zu den Schlaf-
laboren und Neurowissenschaften. Obwohl sie in ihren Grundannahmen wie
auch im methodischen Verfahren gewiss stark von Freud abweicht, wire sie
doch ohne die psychoanalytische Rehabilitierung des Traums (zumindest
in diesem Ausmaf}) nicht méglich gewesen.l? Mit dem Aufblithen der empi-
ristischen Traumforschung erdffnete sich zumal auch fiir eine Philosophy of
Mind die Moglichkeit, Anschluss an Traumdebatten zu finden.!! Die durch
Freuds Werk losgetretene Auseinandersetzung mit dem Traum bewegte nicht
zuletzt auch die Phanomenologie, genauer die phdnomenologisch orientierte
Daseinsanalyse, welche von Autor:innen wie Ludwig Binswanger und Medard
Boss ausgearbeitet wurde. Obzwar die Daseinsanalyse weniger philosophi-
sche als therapeutische Interessen verfolgte, erarbeitete sie (zumindest the-
matisch gesehen) erste Grundlagen fiir eine Phanomenologie des Traums, die
dann etwa Uslar von Detlev oder Dieter Wyss nochmals aufgegriffen haben.
Voraussetzungen eines psychoanalytischen Traumverstandnisses wurden —
zumindest ansatzweise — bereits hier mit einer phanomenologischen Ver-
nunft-, Metaphysik- und Subjekt-Kritik konfrontiert. Was jedoch offenkundig
fehlte, war eine phdnomenologische Freilegung der Moglichkeit oneirischer
Erfahrung, eine Auseinandersetzung mit der Frage: Wie ist es — phanome-
nologisch gesehen — tiberhaupt moglich, dass wir traumen, in eine Traum-
erfahrung absorbiert werden, ohne in ihrer Aktualitat zu wissen, wissen zu
konnen, dass es sich um einen Traum handelt?

Mit diesen einleitenden Worten diirften die Leser:innen moglicherweise
bereits erahnen, was sich die folgende, gewiss waghalsige Untersuchung zur

10 Vgl. dazu Wolfgang Leuschner: »Ergebnisse psychoanalytischer Traumforschung
im Labor«, in: Rudolf Heinz (Hg.): Traumdeutung: Zur Aktualitit der Freudschen Traum-
theorie, 2001, S.167-180; sowie Heinrich Deserno u. Stephan Hau: »Psychoanalyse«, in:
Krovoza, Alfred u. Walde, Christine (Hg.), Traum und Schlaf; 2018, S. 258 — 274; sowie ebd.,
»Experimentelle Schlaf- und Traumforschung, S.275-287.

11 Siehe dazu den bekannten Aufsatz von Daniel C. Dennett: »Are Dreams Experien-
ces?«, In: The Philosophical Review 85, 1976, 151-171; Owen Flanagan: Dreaming Souls. Sleep,
Dreams, and the Evolution of the Conscious Mind, 2000; sowie zuletzt die ausfithrliche
Arbeit von Jennifer M. Windt: Dreaming. A Conceptual Framework for Philosophy of Mind
and Empirical Research, 2015.



Praliminarien

Aufgabe stellt. Es gilt zunéchst eine Philosophie-, gleichsam eine Kulturge-
schichte zu verfolgen, sich von der Antike iiber die Neuzeit bis hin zur Zasur
der Psychoanalyse mit der Frage zu befassen, wie sich eine ontologische Dif-
ferenz und zugleich Degradierung des Traums etablieren und geschichtlich
sedimentieren konnte. Obzwar die dekonstruktivistische und in diesem Sinne
dekoloniale Auseinandersetzung mit den kanonischen Auffassungen der
westlichen Philosophiegeschichte, um an dieser Stelle auch einen weitlaufi-
gen Uberblick anbieten zu konnen, streckenweise recht ausfiihrlich ausfallen
diirfte, wird dieser erste Teil der Abhandlung doch >nur< einen Prolog, eine
Vorbereitung, Einstimmung, vielleicht aber auch ein Prokrastinieren bedeu-
ten. Angesichts einer fehlenden phanomenologischen Grundlagenforschung
muss die eigentliche Aufgabe dieser Untersuchung jedenfalls darin bestehen,
zur Traumerfahrung selbst zu gelangen, den Traum nicht nur durch eine his-
toristisch-kritische bzw. diskursiv-theoretische Auseinandersetzung — gleich-
sam von Auflen - zu analysieren, sondern in die Traumerfahrung selbst ein-
zutauchen, bei der erlebten Traumerfahrung ansetzend den Traum selbst
sprechen zu lassen. In einer eigenstdndigen phdnomenologischen Investiga-
tion als ein involviert-betrachtender Vollzug sollen einerseits unterschied-
liche Traumphédnomene veranschaulicht und beschrieben, anderseits aber
auch die Konstituenten, namlich die Bedingung der Moglichkeit oneirischer
Erfahrung freigelegt und verdeutlicht werden. Unweigerlich wird solch ein
Anspruch vorweg mit allerlei >methodischen< Problemen konfrontiert sein,
mit Moglichkeiten sowie auch Unméglichkeiten einer phdnomenologisch ver-
fahrenden Oneirologie. Allein die Frage, wie es der Phanomenologie tiber-
haupt méglich sein kann, sich einer Erfahrungsmodalitit anzunihern, die
ihrer Untersuchung - insofern sich diese im Wachzustand zutrdgt — nicht
(mehr) unmittelbar gegeben und zuginglich ist, diirfte erahnen lassen, wel-
che Schwierigkeiten auf uns zukommen werden. Stof3t selbst noch die Pha-
nomenologie, die in all ihren Spielarten fiir eine weitgehend vorurteilsfrei-
deskriptive Herangehensweise geschitzt wird, angesichts des Traums an eine
prinzipielle, ja entscheidende Grenze? Ist selbst die Phanomenologie fiir ein
scheues Phanomen wie den Traum noch zu grob, vorbelastet, iibereilt? Muss
sie sich in Anbetracht des Traums neu (er)finden, zumindest modifizieren, vor
allem aber sensibilisieren? Man wird jedenfalls in Erwidgung ziehen miissen,
ob die immerhin gegebene Option, sich an den Traum tiber die Reminiszenz
anzundhern - sozusagen iber eine Phdnomenologie des erinnerten Traums —
durch weitere, experimentelle und gleichsam feinfithlige Zugange erweitert
werden konnte: so etwa mithilfe der hypnagogen Einschlafphase, der hypno-
pompen Aufwachphase, aber auch des sogenannten >luziden Traumss, inso-
fern man beim luziden Traumen im engeren Sinne noch von einem Traum

15



16

Praliminarien

sprechen darf. Im Anschluss an solch eine, wenn man so méchte, >methodo-
logische« Klarung, welche gewiss nicht losgelost von ihrem Inhalt vonstat-
tengehen kann und uns daher bereits erste Charakteristika oneirischer Pha-
nomene offenlegen diirfte, gilt es schlief8lich, und darin liegt das Herzstiick
dieser Arbeit, eine intensive Oneirologie, eine intrinsische und inhérente
Auseinandersetzung mit der Traumerfahrung zu verfolgen. Navigieren wird
uns in dieser Investigation zunéchst jene Frage, welche nach einer (Dis-)Kon-
tinuitat der Erfahrung fragt: Ist es moglich, bei all den unterschiedlichen, ja
nicht selten antagonistischen (Selbst-) Apperzeptionen wihrend des Traumens
und Wachens von einer sich in allen Erfahrungsmodalitidten durchhaltenden
Subjektivitit sowie korrelativ dazu von einer sich konstant durchhaltenden
Mundanitat (Welt) zu sprechen? Oder muss vielmehr von einer préasubjektiven
Genese ausgegangen werden, von wo aus die oneirischen wie auch diurnalen
Selbst- und Welterfahrungen in all ihrer Divergenz entspringen und darin
zumindest eine kontinuierliche Gleichurspriinglichkeit aufweisen - eine préa-
subjektive Gleichurspriinglichkeit, von der es dann allerdings doch irgend-
wie ein basales Gewahrsein gibt, geben muss? Oder werden wir gar auf die
Einsicht zuriickgeworfen sein, die letztendlich keinen (auch keinen autoge-
netischen) Erfahrungsgrund zulésst, zwangslaufig von uniberbriickbaren
Briichen, Liicken, Kontingenzen, Vergesslichkeiten ausgehen muss, welche
jegliche monadische und mundane Kontinuitit immer schon entkréftet haben
werden? Um sich dieser grundlegenden Problemstellung annahern zu kénnen,
duirfte es einmal mehr hilfreich sein, Epoché zu tiben, anhand mehrerer pha-
nomenologischer >Reduktionen« aufzuzeigen, wie sich die Subjektivitit bzw.
das >Dasein< im Erleben austragt, wie es sich von der subtilsten Selbstauf-
fassung eines >reinen Ichs< bis hin zu einer bestimmten, narrativ und lebens-
weltlich eingebetteten Personglaubens aufbaut. Auf diese Weise konnte es
der Untersuchung moglich werden, zu klaren, auf welcher basalen >Schicht«
der erlebten Erfahrung sich der Traum ereignet. Fiir solch eine Genese des
oneirischen Da-Seins diirfte es ferner aufschlussreich sein, nicht nur den Weg
des Einschlafens, d.h. vom Wachleben in den Traum, sondern den weitaus
schwierigeren Weg eines >ersten Erwachens<, ndmlich eines Erwachens aus
dem (traumlosen, wenn man so méchte: sbewusstlosen«) Tiefschlafs in die
Traumerfahrung zu verfolgen. Denn der Tiefschlaf als ein Zustand ohne jeg-
lichen Inhalt bedeutet geradezu den Limes der erlebten Erfahrung, seine abso-
lute, in sich selbst zuriickgezogene Beruhigung ein Nichts, von wo aus sich
jedes mal eine Selbst- und Weltauffassung aufs Neue zu (re-)konstituieren hat.

Einer derart von den Grunderfahrungen her sorgfaltig reifenden Anna-
herung an den Traum wird es schliellich méglich sein, auf zentrale Erleb-
nisweisen und Spezifititen des Oneirischen einzugehen. Hinsichtlich der



Praliminarien

Méglichkeit konkret erlebter und nicht selten recht eigentiimlicher Traum-
perzeptionen werden insbesondere der Vermdgen des >oneirischen Leibes«
eine wesentliche Rolle zukommen. Ohne einer Leiblichkeit in all seinen pas-
siven und aktiven Vermogen gibe es keine Empfindsamkeiten und schliellich
keine (wenn auch getraumte) Wahrnehmungen. Im Zuge einer umfassenden
Auseinandersetzung mit dem oneirischen Leib gilt es zumal jenen leiblich
erfahrenen Stimmungen nachzuspiiren, welche sich in den oneirischen Raum
immer schon ausgebreitet haben, dessen Erscheinungen wie auch den narrati-
ven Lauf gewissermaflen vor-be-stimmen, weswegen sich der (T-)Raum nicht
nur als ein Orientierungs-, sondern grundsitzlich als ein sensuell-gestimm-
ter Erlebnisraum ausweisen diirfte. Im Zusammenhang mit der oneirischen
Wahrnehmung, oder vielleicht sollten man es besser als Wahr-gebung titu-
lieren, gilt es ferner einem (ap)perzeptiven Vermogen Aufmerksamkeit zu
schenken, welches trotz all der moglichen Unterbrechungen, Schnitte, Fluk-
tuationen und Metamorphosen sinnhaft gestiftete Traumerscheinungen zu
erfahren vermag. Die Stiftung oder Sammlung von Erscheinungen zu bedeut-
samen Erfahrungsinhalten wird die Untersuchung schlieflich in die Néhe
zeitlicher Fragen fithren, insofern die Einheit des Erfahrenen immer auch
als eine zeitliche Erstreckung gegeben ist, ndmlich als ein retentionales Bei-
behalten und Zusammenhalten von sich stets wandelnden Impressionen. Mit
der Traumzeit als solcher werden wir uns ohnedies eingehender befassen
missen, mit dem Erleben von Abldufen, Durationen, Geschwindigkeiten und
nicht zuletzt mit einer temporalen Ek-statik und Spannweite des aktualen
Traumgeschehens, das sich einerseits immer in eine ihm eigenartig vorge-
gebene Gewesenheit und anderseits in eine angebahnte und doch spontan-
offene Zukunft erstreckt, ohne dabei die unbewegte Gegenwart des T-Raums
je verlassen zu haben. Nicht zuletzt wird eine zentrale Aufgabe dieser Unter-
suchung darin bestehen miissen, der Intersubjektivitat der Traumerfahrung
nachzugehen. Denn ungeachtet der Annahme der Wachenden, wonach der
Traum eine solipsistische Kreation eines Subjekts sei, gibt es doch keinen
Traum ohne die Anderen. Selbst die einsamsten Traumen finden in einer
Mitwelt statt, in der ich Anderen begegne, sie mir mitgegeben oder ihre Gege-
benheit zumindest angedeutet ist. So oder so bin ich im Traum von Ande-
ren in Anspruch genommen, auf deren An- und Aufforderungen ich so oder
so antworte, zu antworten versuche. Entgegen der solipsistischen Annahme
erscheint der Traum tiberhaupt als eine genuine Alteritat, als ein Anderes,
ein Auflen, das sich per se entzieht und gerade in seinem Entzug eine von
mir (scheinbar) unabhéngige Erfahrung widerfahren lasst. Der Traum ist ein
Widerfahrnis. Dass im Traum Andere begegnen, dass sich der Traum als ein
genuin Anderes erweist, konnte im Laufe der Auseinandersetzung vielleicht

17



18

Praliminarien

auch jene Fragen klaren, die bereits angedeutet wurden: Wieso ereignet sich
der Traum, solange man sich im Traum befindet, als eine Realitat — und zwar
derart, dass das Geschehen nicht nur als eine von mir unabhéngige, sondern
in ihrer (scheinbaren) Unabhéngigkeit geradezu unhinterfragbare Gewiss-
heit gegeben ist? Miissen wir vom Traum, der die Skepsis erst gar nicht auf-
kommen lasst — d.h. jegliche Hinterfragung ihres Geschehens im Vorhinein
verunmoglicht — nicht als einem Hyper-Realismus sprechen? Wird man am
Ende gar eine Wende vollziehen und postulieren miissen, dass wir den nai-
ven Glauben an eine unabhingig objektive Realitét, welcher nach dem Erw-
achen unser Wachleben derart unnachgiebig durchwalten wird, zuallererst
im Traum erlernt haben?

Mit dieser kursorischen und an dieser Stelle vielleicht noch etwas krypti-
schen Skizze diirften immerhin die Herausforderungen deutlich geworden
sein, welche auf diese Arbeit unweigerlich zukommen werden. Es wire ver-
fehlt, jedenfalls nicht im Sinne einer prozesshaften Investigation, gerade
wenn sie sich als eine phdnomenologische verstehen will, bereits im Vorwort
festzulegen und so vorzugeben, welche Einsichten sich im Laufe des Prozesses
ergeben sollen. Es bleibt prinzipiell offen, wohin uns dieser Denkweg — die
>Arbeit an den Phanomenen< — fuhren wird, was er uns zu erhellen und auf-
zuzeigen vermag.'2 So wird es am Schluss dieser Arbeit, welcher nur einen
vorldufigen, unabgeschlossenen Schluss bedeuten kann, auch kein Conclusio
geben. Anstelle einer formalisierenden Schlussfolgerung, soviel darf voraus-
geschickt werden, wollen wir vielmehr in einer abschlieSenden Reflexion
nochmals die Intersubjektivitat — im Sinne einer Interkulturalitit — betonen,
inwiefern namlich einerseits eine Dekonstruktion abendldndischer Philoso-
phiegeschichte und anderseits eine fundierte Phdnomenologie des Traums fiir
inter- bzw. transkulturelle Diskurse fruchtbar sein kann, ohne dabei seman-
tische Besonderheiten zu nivellieren.

12 Es heiflt >uns<, weil dieser Prozess immer ein gemeinsamer ist, nicht nur weil sein
Entstehen und Entschreiben durch mannigfaltige intersubjektive Bedingungen mog-
lich wird, sondern weil das Lesen, die Leser:innen gleichermaflen an diesem Prozess
partizipieren — und zwar in ihrem Verstehen und Nachvollziehen durchaus sinnstiftend
daran teilhaben. Dies allein schon deswegen, weil die jeweilige Situiertheit des Lesens
unweigerlich einen neuen Text, eine neue Einsicht, eine neue Bedeutung oder Nuance
mit sich bringt, sowie sie aber auch — gewollt oder ungewollt - die Sache weiterdenkt,
unter Umsténden génzlich anders denkt. Gerade weil es sich letztlich um einen gemein-
samen oder zumindest um einen verbunden-reziproken Denkweg handelt, sei es erlaubt,
hin und wieder die Wir-Form zu verwenden.



I. Geschichtlichkeit einer philosophischen
Traumvergessenheit

Eine Hinfuhrung

1. Am Anfang war die Spaltung: die bereits im Mythos vollzogene
Trennung und Degradierung des Traums

Autor:innen wie Stefan Niessen setzen die Trennung zwischen Traum und
Wirklichkeit und die darin vollzogene Degradierung des Traums in der Neu-
zeit an, genauer bei Descartes und der Philosophie der Aufklarung.!? Gewif
geschieht mit der Neuzeit eine zuvor nicht dagewesene Autorisierung der
Vernunft, genauer der instrumentellen Vernunft, mit deren Souverénitét ein
Reich des Welterlebens gestiftet wird, in der jene als irrational gebrandmark-
ten Erfahrungsweisen keinen Platz mehr haben. Sie werden jedoch nicht nur
ausgeschlossen sein, sondern zudem als ein Auflen fungieren, welches das
Reich der verniinftigen Erfahrung zuallererst abzustecken hat. Wir werden
uns noch genauer damit beschaftigten. Und doch scheint es mir missverstand-
lich, gleichsam problematisch zu sein, jene Praktiken und Mechanismen, die
zur Ausdifferenzierung, zur ontologischen wie auch epistemologischen Her-
absetzung des Traums fithrten, allein und >urspriinglich< in der Neuzeit,
zumal allein in der europidischen Neuzeit anzusiedeln. Es ist durchaus mog-
lich (wie dies auf eindringliche Weise Horkheimer und Adorno unternommen
haben), die Anfénge der Aufklarung bereits in der Antike, genauer im Mythos
zu erforschen' und nachzuweisen, inwiefern die besagte Differenzierung und
Herabsetzung schon in der Antike — und zwar nicht nur in der altgriechi-
schen — in ihren Ansédtzen vollzogen bzw. ihr Vollzug zumindest gestiftet
war. Bevor ich zu den Griinden und Ausfithrungen komme, die mir solch eine
Annahme erlauben, sei vielleicht doch zuerst das Gegenteilige ausgefiihrt,
namlich die recht verbreitete Auffassung, wonach die magisch-mythologische
Welt der Antike die Differenz von Traum und Wirklichkeit noch nicht gekannt
habe, dass es sich hier vielmehr um das Kontinuum einer einzigen Welter-
fahrung gehandelt haben miisse. Man sehe dem Mythos grundsétzlich nicht
an, so postuliert etwa Binswanger, »ob er einem Traum oder einem Gesche-

13 Stefan Niessen: Traum und Realitdt. Ihre neuzeitliche Trennung, 1993, S.150 ff.
14 Max Horkheimer u. Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkldrung, 2004, S.9ff., vgl.
dazu Murat Ates: Philosophie des Herrschenden, 2014, S. 32 1t.



20

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

hen in der aufleren Welt entstammt, so verwischt sind bei den Griechen die
Grenzen zwischen dem inneren Erlebnisraum, dem auferen Geschehensraum
und dem kultischen Raum. Das rithrt daher, dass das Subjekt des Traumbil-
des, das Subjekt des kosmischen Geschehens und das Subjekt der kultischen
Aussage ein und dasselbe ist.«!> In seiner Phdnomenologie der Wahrnehmung
beschreibt in dhnlicher Weise auch Merleau-Ponty die mythische Welt als
eine diesbeziigliche Undifferenziertheit, als den Fluss einer Wahrnehmung,
der den Traum miteinschliele, mit sich gleich setze: Die Menschen »verlassen,
in ihrer mythischen Welt lebend, nie diesen existenziellen Raum, und eben
daher gelten ihnen die Traume ebenso viel wie Wahrgenommenes« (PhW 331).
Der mythologische Mensch habe es abgelehnt, so wiederum Eric Dodds, »das
Attribut der Realitdt nur einer dieser beiden Welten zuzusprechen und die
andere [den Traum] als blofle Illusion zu Gibergehen« (Dodds 55). Wenn man
nun jener sich in all diesen Satzen mehr oder weniger explizit ausdriickenden
Grundannahme folgt, wonach eben die mystisch-mythologische Erfahrung
von Welt keine kategorische Unterscheidung von Traum und Nicht-Traum
vollzogen habe, findet man sich auch schon bald in einer daraus resultieren-
den Folgethese. Diese besagt, dass der antike Ursprung des »theoretischen
Menschen« (KSA1, 12), der sich vom Mythos abwendet und die Etablierung
einer rational geordneten bzw. zu ordnenden Realitéat sucht, sich dabei not-
gedrungen vom Traum abwenden muss. Man konnte diese Folgethese auf den
einfachen Satz herunterbrechen: Die Abkehr vom Mythos ist die Abkehr vom
Traum. Denn es ist der traumhafte Grundcharakter des Mythos, dass er nicht
in der Lage sei, das Oneirische auszuschlieffen, welche seine Irrationalitéat
charakterisiert. Gerade von diesem Schlummer habe sich die in den Anfan-
gen befindliche theoria losreiflen miissen. Wie dies der Adorno-Schiiler Her-
bert Schnédelbach pointiert ausbuchstabiert: »Die Tradition der Metaphysik
nimmt seit Heraklit und Parmenides die Traume als Hinweis darauf, daf} die
erste Aufgabe des Denkens in der Grenzziehung zwischen Sein und Nicht-
sein, Sein und Schein, Realitat und Fiktion besteht, denn ohne sie gibt es keine
wahre Erkenntnis. Wichtig ist, daf3 bei allen Abgrenzungsversuchen das aus
dem Wahren Ausgegrenzte negativ bestimmt ist: das Irreale bemif3t sich am
Realen und nicht umgekehrt.«!¢ So stiftet sich mit der Abkehr vom Mythos
nicht nur zuallererst eine genuine Trennung, sondern die Traume werden zu
»Phanomenen minderen Rechts, denn sie haben sich vor der Instanz >Wirk-
lichkeit« zu rechtfertigen und nicht umgekehrt.«!”

15 Ludwig Binswanger: Wandlungen in der Auffassung und Deutung des Traums, 1928,
S.18.

16 Herbert Schnadelbach: Vorwort in: Jens Heise: Traumdiskurse, 1989, S.11.

17 Ebd. S.9.



Am Anfang war die Spaltung

Wir sehen, auch wenn uns das noch nicht ausreicht, dass in dieser von
Autor:innen wie Schnédelbach ausformulierten Position der Ursprung der
Differenz nun bereits entschieden vordatiert wird, namlich beim Ubergang
vom Mythos zu den Vorsokratikern einsetzt, wonach sich dieser im Laufe
der antiken Philosophie nochmals verfestigen und dabei den Traum ganzlich
als das Irreale, als Schein und Fiktion bestimmen wird. Unabhéngig von der
Frage einer geschichtlichen Situierung der Differenz werden wir sehen, dass
dieser Prozess sich keineswegs, wie Schnadelbach vorgibt, einseitig, sondern
vielmehr reziprok entwickelt: Das Reale wird sich durchaus auch in umge-
kehrter Weise am Irrealen zu messen haben, indem es namlich gerade die
Negativitét des Irrealen ist, welche das Positive der Wirklichkeit demarkiert.
Doch bleiben wir, bevor wir diese Reziprozitat und tiberhaupt das Verhalt-
nis der anfianglichen theoria zur Traumerfahrung (insbesondere mit Sokrates
und Platon einerseits und Aristoteles anderseits) bedenken wollen, zunéichst
noch bei der vorherigen Frage: Woher rithrt die Gewissheit, dass die magisch-
mythologische Einstellung die Differenz zwischen Traum und Wirklichkeit
nicht gekannt bzw. nicht derart entschieden gesetzt haben soll, wie wir sie
dann scheinbar erst bei den Vorsokratikern und letztlich mit der von Platon
inaugurierten Schulphilosophie vorfinden? Als Beleg fiir die Abwesenheit
der Differenz rekurriert etwa Dodds auf Quellen altgriechischer Literatur,
vornehmlich auf die homerische Dichtung. Infolge einer weitlaufigen Studie
dieser geht er davon aus, dass eine Art objektive Gleichsetzung vorliege: »Bei
der Mehrzahl ihrer Traumbeschreibungen behandeln die homerischen Dich-
ter das [oneirische] Geschehen so als ob es >objektive Wirklichkeit« wire«
(Dodds 57). Nietzsche hingegen, der aufgrund seines Studiums und spater sei-
ner Professur der klassischen Philologie ein ausgezeichneter Kenner der anti-
ken Lebenswelten war, glaubt, das Fehlen der Differenz in der alltaglichen
Wahrnehmung selbst aufzeigen zu konnen. In seinem Text Uber Wahrheit und
Liige im auf3ermoralischen Sinne, den er zur Zeit seiner Basler Professur fir alt-
griechische Philologie verfasste, heifit es:

Der wache Tag eines mythisch erregten Volkes, etwa der alteren Griechen, ist
durch das fortwihrend wirkende Wunder, wie es der Mythos annimmt, in der
That dem Traume dhnlicher als dem Tag des wissenschaftlich erniichterten
Denkers. Wenn jeder Baum einmal als Nymphe reden oder unter der Hiille eines
Stieres ein Gott Jungfrauen wegschleppen kann, wenn die Go6ttin Athene selbst
plotzlich gesehen wird, wie sie mit einem schonen Gespann in der Begleitung
des Pisistratus durch die Markte Athens fahrt — und das glaubte der ehrliche
Athener -, so ist in jedem Augenblicke, wie im Traume, alles moglich, und
die ganze Natur umschwérmt den Menschen, als ob sie nur die Maskerade der

21



22

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Gotter ware, die sich nur einen Scherz daraus machten, in allen Gestalten den
Menschen zu tauschen.!8

Jeder Augenblick alltaglicher Wahrnehmung habe sich gerade durch jenes
Charakteristikum ausgezeichnet, das wir (retrospektiv gesprochen) als das
Wesentliche des Traums ansehen wiirden: ein unberechenbarer Moglichkeits-
raum, dessen Metamorphosen keine Grenzen kennen, in der sich das Wahr-
genommene jederzeit in ein vollig anderes verwandeln kann. Mit den fiir uns
marchenhaft anmutenden Deskriptionen mdchte Nietzsche nicht zuletzt dar-
aufaufmerksam machen, dass wir es — wie es spater Walter Benjamin auf den
Punkt bringen wird — mit einer Geschichte der Wahrnehmung zu tun haben.!?
Was der gegenwartige Mensch (und zwar zu allen Zeiten der Geschichte)
vollig naiv als die einzig wahre Weise der Wahrnehmung annimmt, ist das
sProdukt« seiner Zeit, welche sich wiederum durch eine geschichtliche Ent-
wicklung konstituiert hat. Unsere alltdaglich selbstverstandliche Wahrneh-
mung(-sweise) in all ihren Akten, Perspektiven, Formen, Farben, Berithrun-
gen, Bewegungen und schliefilich den bedeutungsgeladenen Apperzeption
sind keineswegs absolut giiltig, sondern genealogisch bedingt, gestiftet, sedi-
mentiert. Was gestern erwartungsgemifl wahrgenommen wurde, erscheint
heute geradezu lacherlich, und so wird die aktuelle Wahrnehmungsweise
von einer spateren Epoche beldchelt und fiir sie unverstandlich sein. Es fallt
uns jedenfalls in der Tat hochst schwer, ja es erscheint geradezu unmoglich,
die iiber die Jahrtausende hinweg geschérfte Brille einer »theoretischen Ein-
stellung« (Hua6, 326), die uns quasi auf die Augen eingewachsen ist, einfach
abzulegen, um auch nur annahernd nachzuvollziehen, wie die Dinge und die
Welt in der Antike wohl wahrgenommen wurden.

Was nun die (wie wir gesehen haben auch von Nietzsche vertretene) These
betrifft, wonach die >Alten< in ihrer mythologischen Welteinstellung ver-
weilend den Traum von ihrer Alltagswirklichkeit nicht trennten, ihnen das

18 KSA1, 887f. Vgl. dazu auch die Stelle in der Morgenréthe: »Wir verstehen nicht mehr
ganz, wie die alten Menschen das Nachste und Héaufigste empfanden, — zum Beispiel den
Tag und das Wachen: dadurch, dass die Alten an Traume glaubten, hatte das wache Leben
andere Lichter [...] Alle Erlebnisse leuchteten anders, denn ein Gott glanzte aus ihnen;
alle Entschliisse und Aussichten auf die ferne Zukunft ebenfalls: denn man hatte Orakel
und geheime Winke und glaubte an die Vorhersagung. »Wahrheit« wurde anders emp-
funden [...] Wir haben die Dinge neu gefarbt, wir malen immerfort an ihnen, — aber was
vermogen wir einstweilen gegen die Farbenpracht jener alten Meisterin! - ich meine die
alte Menschheit« (KSA3, S. 495).

19 »Innerhalb grofser geschichtlicher Zeitrdaume verdndert sich mit der gesamten Daseins-
weise der menschlichen Kollektiva auch die Art und Weise ihrer Sinneswahrnehmung« (Wal-
ter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, 1963, S.14).



Am Anfang war die Spaltung

Phantastische gleichermaflen Alltag war wie der Alltag phantastisch, so
wurde diese These nicht nur im Kontext des alten Griechenland behauptet,
sondern gleichermaflen auch fiir andere antike Kulturen angewendet. Wir
finden etwa bei Annette Zgoll, die sich intensiv mit dem alten Mesopota-
mien auseinandersetzte, &hnliche Beschreibungen, wonach eine Begegnung
im Traum ebenso als real gegolten habe wie eine Begegnung im Wachen:
»[E]in Traum ist in mesopotamischer Sicht nicht weniger real als Erlebnisse
im Wachzustand; er ist auch mehr als nur eine Mitteilung und eine Zusage.
Im Traum geschieht schon eine erste tatsachliche Begegnung, welche die feste
Gewif3heit gibt, dafl weitere Begegnungen [...] moglich werden.«2° Traum und
Wachen sind verwoben, greifen ineinander tiber und stellen somit eine kon-
tinuierliche Welt dar. In der Tat werden wir bei der Lektiire einer Erzahlung
wie des Gilgames-Epos, insofern wir solche Erzdhlungen als Beleg oder zumin-
dest als Indiz fiir die damalige Wahrnehmungsrealitdt heranziehen diirfen,
staunen, in welch immensem Moglichkeitsraum und phantastischer Offen-
heit sich das alltédgliche Geschehen des alten Mesopotamien abgespielt haben
muss. Dem interkulturellen Ansatz folgend kénnten wir sicherlich weitere
Hinweise dafiir finden, dass in der »vor-theoretischen« Zeit — also die Zeit vor
dem Einbruch dessen, was Jaspers einmal die »Achsenzeit« nannte?! — das
Traumerleben als solches nicht abgesondert, sondern Teil einer allgemeinen
Wirklichkeit und Wirkmacht war. Man konnte hierfiir etwa als weiteres Bei-
spiel die >bosen Traume« heranziehen, wie sie uns aus den altesten schrift-
lichen Uberlieferungen, sowohl aus den altindischen Veden als auch aus alt-

20 Annette Zgoll: »Grenzerfahrungen. Eine Typologie des epischen Helden anhand
antiker mesopotamischer Quellen, in: Saeculum. Jahrbuch fir Universalgeschichte 59,
2008, S.13; vgl. dazu auch ihre Monographie: Annette Zgoll: Traum und Welterleben im
antiken Mesopotamien. Traumtheorie und Traumpraxis im 3.-1. Jahrtausend v. Chr. als Hori-
zont einer Kulturgeschichte des Trdumens, 2006.

21 Karl Jaspers: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, 1957, 14ff. Jaspers versucht
darzulegen, dass sich um ca. 8oo bis 200 v.u.Z. an unterschiedlichen Orten der Welt
(genannt werden vor allem Indien, China und Griechenland) unabhingig voneinander
und doch gleichurspriinglich ein gewisses reflexives Denken mit ihren Grundkategorien
entwickelt habe. Georg Stenger hat diese Theorie erweitert, indem er aufzuzeigen ver-
mochte, dass es in der Geschichte mehrere und unterschiedlich gelagerte »Achsen« gab
(Georg Stenger: Philosophie der Interkulturalitit. Erfahrung und Welten, 2006, S. 30 ff.). Eine
ausfiihrliche Diskussion der Achsenzeittheorie fand zuletzt in der Zeitschrift Polylog statt
(Theorien der Achsenzeit, Polyog 38, 2017). Auf diese Diskussion kann ich hier leider nicht
im Detail eingehen, méchte jedoch zumindest den von Franz Martin Wimmer ausformu-
lierten Standpunkt unterstreichen: »Eine Weltgeschichte der Philosophie miisste mehr
beriicksichtigen als nur die achsenzeitlichen Urspriinge, sie diirfte aber jedenfalls nicht
weniger beinhalten« (Franz M. Wimmer: Interkulturelle Philosophie. Eine Einfiihrung, 2014,
S. 42).

23



24

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

agyptischen Schriften bekannt ist. Namentlich in den Rigveden (Rig VIII 47;
X 36) wurde den >bosen Traumen« (dusvapnya: dus = bose, svapna = Traum)
eine Wirkmacht zugesprochen, die in der Lage war, grof3es Elend herbei-
zufithren. Es handelte sich dabei offenbar nicht um eine Art prophetischen
Traum, sondern vielmehr um ein oneirisches Geschehen, das sich auf den
gesamten Erfahrungshorizont auszudehnen vermochte. Das Elend, welches
durch das dusvapnya bewirkt werden konnte, war also nicht auf eine abge-
sonderte Traumerfahrung beschrankt, sondern expandierte in den Alltag des
Wachlebens. So finden wir dementsprechend in den selbigen Veden Spriiche
und Gebete, welche Usas, die Gottin der Morgenrdte, darum bitten, den bésen
Traum an das Ende der Erde, zum Halbgott Trita Aptye zu bringen, ihn dort
zu fixieren, sodass er den Alltag der Gemeinschaft nicht langer bedrohen
kann.?2 Die genaue Beschreibung solcher Gebete ldsst vermuten, dass es den
Menschen damit durchaus ernst, dass ihnen dusvapnya eine reale Bedrohung
war. Im alten Agypten hingegen wurden die bosen Traume als derart schi-
digend angesehen, dass man zwar Mafinahmen zu ihrer Abwehr festgehal-
ten hat, jedoch nicht den Inhalt solcher Traume. Allein das Aufschreiben
des bosen Traums galt bereits als eine Gefahr. Nur dank entgegenwirkender
Rituale und apotropéischer Materialien soll es ihnen méglich gewesen sein,
solche Traume abzuwehren.2? Wir sehen jedenfalls auch in diesem Kontext,
wie der Traum als eine in den Alltag eingreifende Wirkmacht erlebt wurde.

Ohne es an dieser Stelle weiter ausfithren zu missen, konnte also aufgrund
diverser antiker Uberlieferung aufgezeigt werden, inwiefern (und dies eben
nicht nur im alten Griechenland) die oneirische Erfahrung unmittelbar in
die diurnale Erfahrung eingeflossen sein muss, und zwar derart, dass man
geradezu glauben mochte, es hitte hier keine Differenz zwischen Traum- und
Wachwelt gegeben. Nur scheint mir diese Annahme einer fehlenden Diffe-
renz bei ndherer Betrachtung schwer haltbar zu sein. Ich mdchte gewiss
nicht bestreiten, dass die dlteren Wahrnehmungsweisen und Erfahrungs-

22 Vgl. dazu Emil Abegg: »Indische Traumtheorie und Traumdeutung, in: Etudes
asiatiques: revue de la Société Suisse-Asie / Asiatische Studien: Zeitschrift der Schwei-
zerischen Asiengesellschaft 12 (1-4), 1959, S.21ff,; sowie Dorothy Figueira: »Dream in
Ancient Indian Literature and Philosophy«, in: Bernard Dieterle u. Manfred Engel (Hg.),
Theorizing the Dream/Les savoirs et théories du réve, 2017, S. 43-58.

23 Vgl.: Kasia Szpakowska: »Through the Looking Glass: Dreams in Ancient Egypt«,
in: Kelly Bulkeley (Hg.): Dreams and Dreaming. A Reader in Religion, Anthropology, Histor?y,
and Psychology, 2001, S. 29—43; Kasia Szpakowska: Behind Closed Eyes. Dreams and Night-
mares in Ancient Egypt. Swansea 2003; Kasia Szpakowska: »The Open Portal. Dreams and
Divine Power in Pharaonic Egypt, in: Scott B. Noegel (Hg.): Prayer, Magic, and the Stars
in the Ancient and Late Antique World, 2003, S.111-124.



Am Anfang war die Spaltung

horizonte — welche noch nicht durch die (auf theoretischen Kategorien und
Modellen basierenden) Ordnungsschemata (vor-)strukturiert waren — eine
immense Weite und Spielraum an Moglichkeiten bedeutet haben miissen. Im
Guten wie im Schlechten scheint sich der Mythos durch eine weitaus leben-
digere Dimension der Erfahrung auszuzeichnen. Wir kénnen ferner davon
ausgehen, dass vieles von dem, was spéter (vor allem in den abendlédndischen
Traditionen) als >traumhaft« oder >irreal< aus einer rationalen Wirklichkeit
ausgeschlossen werden sollte, hier durchaus noch als >Normalitat< gegol-
ten hat. Allein dass der Traum nicht minder von den Géttern gesandt bzw.
von diesen geschaffen war, wie das Wachleben,?* scheint doch deutlich vor
Augen zu fithren, wie sehr wir es hier mit grundlegend anderen Ontologien
zu tun haben. Und doch scheint es mir in den Uberlieferungen auch eklatante
Hinweise zu geben, die wir nicht so einfach tiberlesen kénnen. Sie sprechen
dafiir, dass die Erfahrungsmodi keineswegs einfach nivelliert auf einer Ebene
standen, sondern dass es doch auch eine deutliche Differenz gegeben haben
muss, und zwar derart, dass darin der Traum bereits degradiert war. Ich
mochte hier weniger auf historizistisch-spekulative Diskussionen eingehen
als vielmehr auf eine simple Praxis hinweisen, die uns doch offenlegt, dass
die Trennung zwischen Traum und Wirklichkeit schon im Mythos ansetzte,
dass die Grenze, mag sie auch pords(er) gewesen sein, langst gezogen war. Ich
meine damit die allseits verbreite Praxis einer Traumdeutung bzw. -mantik,
von denen auch alle der oben erwéhnten literarischen Quellen zeugen. Wir
lesen etwa gleich auf der ersten Tafel des Gilgames-Epos, wie Mutter Ninsun
darum gebeten wird, die von den Goéttern an Gilgame$ gesandten Tréaume
zu deuten.?> In Homers Ilias wie auch der Odyssee hingt oft das gesamte
Schicksal des weiteren Geschehens davon ab, ob ein Traum richtig gedeutet
wird oder nicht. Die Deutung im zweiten Buch der Ilias etwa, die Agamem-
non glauben léasst, der Traum verkiinde ihm die Eroberung der Stadt Troja,
erweist sich als eine tragische Fehldeutung bzw. als eine Irrefithrung von
Zeus (Ilias 2, 29-30). In Homers Odyssee hingegen traumt Penelope noch im
Traum selbst auch dessen Deutung: Jener Adler, der zuvor den Génsen den
Hals bricht, erscheint im selben Traum noch einmal und meint, dass er ihren

24 So betont etwa Bernd Manuwald im Zuge seiner ausfithrlichen Studien zum Traum
in der Antike, dass die diesbeziigliche allgemeine Vorstellung des Mythos in dem Glau-
ben zusammengefasst werden kann, »dafl der Traum etwas in irgendeiner Form >Gott-
gesandtesc< ist, jedenfalls etwas von auflen Erregtes« (Bernd Manuwald: »Traum und
Traumdeutung in der griechischen Antike«, in: Rudolf Hiestand (Hg.): Traum und Trdu-
men, 1994, S.22; vgl. dazu auch: Bernhard Biichsenschiitz: Traum und Traumdeutung im
Alterthume, 1868, S. 6 ff.).

25 Siehe die neue Ubersetzung von Stefan M. Maul: Das Gilgamesch-Epos, 2005.

25



26

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

zukiinftigen Gatten symbolisiere. Sie solle diesen Traum richtig verstehen,
dass er namlich den rivalisierenden Freier, die durch die Ganse symbolisiert
sind, aus dem Weg raumen werde (Odyssee 19, 538-553). Laut den vielzitierten
Studien von Biichsenschiitz — die sich nicht nur auf literarische Erzéhlun-
gen wie die Homers, sondern auf unterschiedliche Quellen, wie etwa diverse
Riten und Traumorakel beziehen — darf man annehmen, dass solche Traum-
divinationen und -deutungen im Volksglauben des alten Griechenland fest
eingebettet waren, »und zwar nicht bloss als ein Aberglauben der grossen
Menge, sondern in allen Kreisen der Gesellschaft als ein fester Glaube, dem
sich selbst unter den gebildetsten und einsichtsvollsten Mdnnern nur wenige
zu entziehen wagten.«2¢ Die Relevanz der Traumdeutung im alten Agypten
koénnen wir hingegen sehr deutlich dem >Papyrus Chester Beatty< entneh-
men.?” Dieser Papyrus stellt eines der altesten Traumbiicher dar (vermutlich
1780 v.u.Z.), in welchem nicht nur eine Typisierung von Triumen, sondern
zumal ein Schliissel zur Hand gelegt wird, wie die Traume adiquat zu deu-
ten sind.2® Auch die Uberlieferungen des alten Indien, denken wir etwa an
den vedischen Text des Aitareya-Aranyaka, beinhalten ausfiihrliche Anwei-
sungen, wie gewisse Traumerscheinungen zu interpretieren sind, in diesem
Fall, welche todbringenden Prophezeiungen sie beinhalten.?? Eine rege und
detailgenaue Praxis der oneirischen Divination finden wir gleichermafien
auch im alten China.?® Es diirfte jedenfalls auler Frage stehen, dass in den
>mythologischen Kulturen< der Antike die Traumdeutung eine zentrale Rolle
gespielt hat. Solche Traummantik hat, obzwar ich in dieser Arbeit nicht eigens
darauf eingehen werde, gewiss ihre eigene Geschichte, die bis in die Gegen-
wart reicht. Auf was ich an dieser Stelle allein hinaus mochte, sind die onto-
logischen Implikationen, die mit der Traumdeuterei einhergehen. Denn es
sind gerade diese antiken Praktiken, die uns deutlich vor Augen fithren, dass

26 Bernhard Biichsenschiitz: Traum und Traumdeutung im Alterthume, 1868, S.7. Vgl.
dazuIliasI, 63;II, 1ff,; X, 496 f., sowie Odyssee IV, 795 ff.; VI, 13 f.; XIV, 495; XIX, 535 ff., 568.

27 Alan H. Gardiner: Hieratic Papyri in the British Museum. Third Series: Chester Beatty
Gift, 1935.

28 Fir eine detaillierte Auseinandersetzung siehe die in Fufinote 23 angefithrten Arti-
kel und Biicher von Kaisa Szpakowska.

29 Aitareya—Aranyaka III 2.4.17, siehe: Max Miiller: The Upanishads, Part 1, 1879, S. 262.
Zur Traumdeutung im alten Indien siehe die Literaturangaben in den Fufinoten 22 und
521.

30 Siehe u.a: Robert K. Ong: The Interpretation of Dreams in Ancient China, 1985; Mao-
Tsai Liu: »Die Traumdeutung im alten Chinax, in: Asiatische Studien 16, 1963, S.35-65;
Marion Eggert: Rede vom Traum: Traumauffassungen der Literatenschicht im spdten kaiser-
lichen China, 1993; Michael Lackner: Der chinesische Traumwald: Traditionelle Theorien des
Traums und seiner Deutung im Spiegel der min-zeitlichen Anthologie sMeng-lin hsiian-chiehx,

1985.



Die grelle Vernunft der Antike

eine Spaltung von Traum und Wirklichkeit oder sagen wir vorsichtiger zwi-
schen dem Traum und einer >eigentlichen< Erfahrungssphire schon vollzo-
gen war: Dass der Traum als (mehr oder weniger kodifizierte) Verkiindung
einer Prophezeiung oder Prognose fungieren konnte, setzt notwendigerweise
voraus, dass die Traumwelt von jener Welt, deren Zukunft ihre Deutungen
vorauszusagen haben, genuin geschieden ist. Nur weil es auf ontologischer
Ebene eine doch deutliche Differenz gab, kann die eine Sphére sich iiberhaupt
auf die andere beziehen. Oder um es noch formaler auszudriicken: Eine (wie
auch immer geartete) Relation zwischen beiden ist nur méglich, solange sie
voneinander getrennt sind. Die Traummantik verdeutlicht jedoch nicht nur
solcherart eine bestehende Differenz, sondern sie verweist zumal auf eine
Hierarchisierung, eine unilaterale Logik, wonach der Traum in letzter Instanz
durch das Wachleben determiniert wird. Man deutet die Traume, um sich
im Wachleben besser orientieren zu konnen, Ungliick vorherzusehen, eine
bessere Stellung in Beruf und Gesellschaft zu erlangen etc. Die Deutung der
Traume haben also dem Wachleben zu dienen, was diesem wiederum einen
ontologisch hoheren Stellenwert zuschreibt. Indem nédmlich der Traum die
Zukunft der Alltagswirklichkeit zu prophezeien hat, und nicht umgekehrt,
ist damit deutlich ausgesagt, welche der beiden Sphéren die »eigentliche« ist.
Die rege Traumdeuterei etabliert sozusagen einen Wach-Zentrismus, wahrend
sie den Traum als Erfahrungsmodalitiat abwertet. Derart ist der Traum bereits
im Mythos degradiert.

Die in den Praktiken des Mythos vollzogene Spaltung und Degradierung
des Traums musste somit vom »theoretischen Menschen« nicht mehr eigens
erfunden werden, sondern er konnte daran ankniipfen, diese radikalisieren
und vertiefen. Was sich mit dem Einbruch der Schulphilosophie ereignen
wird, ist eine epistemologische Fundierung - oder wenn man so mochte:
eine Instrumentalisierung jener abwertenden Differenz fiir die Zwecke einer
neuen Ordnung unter der Herrschaft und Souverénitat des logos.

2. Die grelle Vernunft der Antike: Der entzauberte Traum als
Wahrnehmungsrest und Tauschung

Die bereits in den mantischen Praktiken des Mythos gezogene Trennlinie
zwischen Traum und Wirklichkeit hat nicht nur die Herabsetzung der abge-
sonderten oneirischen Erfahrung zur Folge, sondern es hat zumal den Weg
geebnet, um vom Mythos selbst abzuriicken, diesen in das Reich des Traum-
haften zu verbannen. Man sehnte sich nach einer niichternen Welt, die frei ist
vom Oneirischen, von magischen, mythischen, géttergesandeten und somit

27



28

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

vom Menschen letztlich unkontrollierbaren Kréften. Die neue Hoffnung — um
paradoxerweise nicht sagen zu miissen: der neue Traum — bestand darin, eine
Welt oder genauer einen Weltaufenthalt einzurichten, dem der Mensch Herr
sein konnte. In den geschichtlich-genealogischen Untersuchungen von Husserl
wird diese Abkehr vom Mythos als eine Transformation der »mythologischen
Einstellung« hin zu einer »theoretischen Einstellung« beschrieben (Hua6,
326f.). Aufgrund fehlender interkultureller Kenntnisse (bzw. Interessen)
konnte (bzw. wollte) Husserl in dieser Spatschrift jedoch nicht einsehen, dass
jene »theoretische Einstellung« zur Welt als ein »kosmologisches Lebensinte-
resse« keineswegs auf die altgriechische Antike reduzierbar ist. Wir kénnen
an verschiedenen Orten dhnliche (wenn freilich auch nicht identische oder
synchrone) Aufbriiche eines reflexiven Denkens beobachten, welche Jaspers
eben jene berithmte These der »Achsenzeit« aufstellen lief3.3! Mit Blick auf
die indischen Philosophien — um hier nur ein Beispiel aus der antiken Plura-
litat des Denkens zu nennen - sind Autor:innen wie Ram Adhar Mall nicht
miide geworden, in Akribie aufzuzeigen, dass mit der postvedischen Periode
im alten Indien nicht nur eine Vielzahl von metaphysischen und rationalen
Stromungen entstanden sind, die dem altgriechischen Denken auf Augen-
hohe begegnen, sondern diese in gewissen Bereichen — etwa der Komplexi-
tat ihrer Syllogismen - gar iibertreffen.?? Die Rede von einer >kulturellen
Geburtsstatte< des Denkens erscheint in der Tat hochst fragwiirdig, zumal
die Antike wie jede Epoche der Menschheit von einem regen inter-kulturellen
Austausch gepragt, die jeweilige Kultur also keineswegs homogen, sondern
hybrid und pords war, in einer stindigen Berithrung zu anderen stand, vom
Anderen her sich tiberhaupt erst Standpunkte entwickeln konnten. Wenn wir
uns jedenfalls im Folgenden zunéchst auf die kanonische Narration »abend-
landischer< Philosophiegeschichte fokussieren werden, dann nicht, um die
interkulturelle Situation zu tberspringen oder gar das Offensichtliche zu
verleugnen, dass ndmlich das Denken immer schon aus einem Dazwischen
entspringt. Vielmehr wollen wir, gerade um die Interkulturalitit des Traum-
Phanomens sowie auch das inter- bzw. transkulturelle Philosophieren tiber
den Traum bedienen zu kdnnen, zunachst eine kritisch-dekonstruktivistische
Lesart der abendlédndischen Erzdhlung verfolgen, um (zumindest punktuell)
aufzeigen zu kénnen, wie sich jene eingangs erwihnte sTraumvergessenheit«
der »abendléandischen Philosophie« zugetragen hat und schlie8lich im grofien
Freud’schen Rehabilitationsversuch miinden sollte. Eine dekonstruktive bzw.

31 Siehe Fufinote 21.
32 Ram Adhar Mall: Indische Philosophie. Eine interkulturelle Perspektive, 2015, S.249 ff.
Bzgl. der Kritik Malls an Husserls Eurozentrismus siehe ebd. S.278f.



Die grelle Vernunft der Antike

dekonditionalisierende Lesart stellt somit nicht nur eine notwendige Vor-
bereitung fiir eine Phanomenologie des Traums dar: Die gesamte Bemithung
dieser Untersuchung versteht sich als eine fundierte Vorarbeit fiir ein trans-
kulturelles Philosophieren tiber den Traum. Ich werde an gegebener Stelle
nochmals darauf zuriickkommen (siehe Kap. V.).

Was nun jene (Selbst-)Narration abendldndischer Vernunft betrifft, so sollen
es die Vorsokratiker des alten Griechenland gewesen sein, die mit ihrer Frage
nach der arché den Ubergang vom Mythos zum Logos in die Wege leiteten.
Dieser Weg war insofern dialektisch, als er einerseits nach einem verniinfti-
gen Ursprung oder Prinzip der Welt, also letztlich die Begriindung und Ent-
faltung der Vernunft selbst suchte, doch diese anderseits nur durch Negation,
d.h. durch Abgrenzung finden und errichten konnte. Wie wir mit Schnadel-
bach gesehen haben, meint dies die Setzung dessen, was nicht-verniinftig,
nicht-wirklich, was nur Schein und Trug ist. Gerade diese Negativitat soll nun
der Traum verkorpern, der Traum als das Grundlose, das An-archische und
somit das Irrationale par excellence. Um die vorsokratische Etablierung der
Teilung zwischen Traum und Wirklichkeit (oder zumindest zwischen Traum
und Wachen) aufzuzeigen, wird oft und gerne jener Name zitiert, der den logos
ins Flielen gebracht haben soll: Heraklit. Es ist vor allem das Fragment B 8o,
welches hier herangezogen wird, in dem es heifit: »Die Wachenden haben
eine gemeinsame Welt [éva koi kowov kdéopov], doch im Schlaf wendet sich
jeder davon ab und seiner eigenen zu [eig idiov dmootpépesBan].«33 Dieser
Satz wird, wie es eine solche, meiner Ansicht nach problematische Uberset-
zung nahelegt, gerne dahingehend gedeutet, dass Heraklit gemeint habe, die
Wachwirklichkeit sei eine allgemeine Welt, wahrend der Traum eine »indi-
viduelle Welt< des Subjekts bedeute. Man kann aus guten Griinden daran
zweifeln, ob Heraklit tatséchlich das Konzept einer personalen Individuation
vor Augen hatte, die in solch neuzeitlicher Manier den Traum aus sich selbst
erdichten wiirde. Diese subjektivistische und individualistische Interpreta-
tion scheint mir doch eine duflerst anachronistische Lesart zu sein, die durch
eine missverstandliche Translation des Fragments begiinstigt wird.>* Wollte

33 Die von mir leicht verdnderte Ubersetzung von Diels/Kranz lautet im Original:
»Die Wachenden haben eine gemeinsame Welt, doch im Schlummer wendet sich jeder
von dieser ab in seine eigene« (DK 95). Ich werde gleich, in Fuinote 34, eine weitere, wie
mir scheint addquatere oder weniger missverstindliche Ubersetzung vorschlagen.

34 Abgesehen davon, dass in jenem Fragment mit Bezug auf den Schlaf ebenfalls von
einer Welt (kosmos) die Rede ist und Welt im altgriechischen Sinne immer eine allge-
meine und keine individuelle Welt meinen kann, scheint es mir auch nicht naheliegend
oder zumindest nicht zwingend zu sein, dass man das idiov unbedingt als eine Art >Ver-

29



30

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

man jedenfalls die gingige Ubersetzung des Zitates unkritisch gelten las-
sen, dann ware man in Folge dazu verleitet, anzunehmen, dass damit bereits
bei Heraklit eine Entgottlichung des Traums stattgefunden habe. Denn die
Uberzeugung des Mythos war es ja, dass der Traum, wie im Ubrigen auch
die Wachwelt, dem Menschen durch die Gotter gegeben wird. Indem nun
der Traum als solch eine dulere Gegeben-heit in das Innere des Subjekts als
seine eigene Machenschaft verlagert wird, miisste er damit auch den Sta-
tus des Gottlichen verlieren und sich zu einer solipsistischen Schopfung des
sIndividuums< reduzieren. Nur kénnen wir anderen (iberlieferten) Zitaten
entnehmen, dass Heraklit derartiges nicht gemeint haben kann. Im Fragment
B 67 heifit es: »Der Gott ist Tag [und] Nacht« (DK 99). Damit méchte Heraklit,
entgegen des hier hineingelesenen Traumsolipsismus, doch vielmehr behaup-
ten, dass die diurnale und nocturnale (d.h. eben auch oneirische) Erfahrung
ihren Ursprung in derselben Géttlichkeit hat, eine Gabe der Gétter ist. Hera-
klit scheint hier vom Mythos nicht derart entfernt zu sein, wie man meinen
mochte. Sein Standpunkt scheint vielmehr dem Achill beipflichten zu wollen,
der gleich zu Beginn der Ilias sagt: »Denn auch der Traum kommt von Zeus«
(Llias I, 63). Angesichts weiterer Fragmente diirfen wir zwar annehmen, dass
Heraklits dialektisches Denken eine deutlichere Differenz zwischen Tag und
Nacht, zwischen Wachen und Traumen verfolgt haben muss, als es vielleicht
in den Tiefen des Mythos der Fall war, doch er scheint die absolute Wahr-
heit nicht auf der einen Seite verortet und die andere zum v6llig Subjektiven
erkliart zu haben.

Dass man in der Auffassung des Traums sich weiterhin in der Nahe zum
Mythos aufhielt, gilt nicht nur fiir Vorsokratiker:innen wie Heraklit, sondern
auch noch fiir jenen Namen, der hier als eigentliche Zasur gilt: Sokrates — der

einzelung« lesen muss. Man kann itov durchaus auch im Sinne von >Eigentiimlichkeit<
iibersetzen (sieche Wilhelm Gemoll: Griechisch-Deutsches Handwdérterbuch, 1937, S.383).
Insofern man ferner das kowov als >gewo6hnlich« tibersetzt (ebd. S.444) wiirde der Satz
des Heraklit vielmehr lauten: »-Die Wachenden haben eine gewéhnliche Welt, wahrend
die Schlafenden sich davon abwenden und sich einer eigentiimlichen Welt zuwenden.<
Diese Ubersetzung diirfte, auch wenn sie fiir die geldufige Translation gewagt erscheinen
mag, dem Zeitgeist der vorsokratischen Antike wohl eher entsprechen, als die individua-
listische Lesart, die bereits bei Heraklit das neuzeitlich autonome Ego gefunden zu haben
glaubt. Auflerdem sollten wir beim Zitieren des Fragments B 89 nicht auler Acht lassen,
dass wir uns noch nicht einmal sicher sein kénnen, ob das altgriechische Original in die-
ser Formulierung tatsdchlich von Heraklit selbst stammt. Denn iiberliefert worden ist sie
uns erst von Plotin, der 700 Jahre (!) nach ihm gelebt hat.

35 Etwa das Fragment B 88, in dem Heraklit das Wachen und das Schlafen als Facetten
desselben Prozesses beschreibt (DK 95).



Die grelle Vernunft der Antike

grofle Maieutiker, die »Hebamme« des logos (Thea 157d), der sich weigerte,
seine Lehre aufzuschreiben, sondern diese von seinem Musterschiiler Platon
austragen, zur Welt bringen und tiberliefern lasst. Selbst also Sokrates, der in
die abendlandische Narration als der Anfang einer (zwar idealistischen) und
doch verniinftig-systematischen Weltbetrachtung qua theoria eingehen wird,
bewegt sich hinsichtlich der Frage des Traums zumindest streckenweise noch
in den Uberzeugungen des Mythos. Man kann jedenfalls schwer behaupten,
dass (Platons) Sokrates jene uns von Homer bekannte Auffassung abgeschiit-
telt hatte, wonach der Traum Divinitat und Divination bedeute. In den von
Platon verfassten Dialogen3¢ tauchen immer wieder Gespriche auf, welche
den sokratischen Glauben an eine gottliche Wahrsagung durch den Traum
offenlegen. So meint etwa Sokrates gegentiber Kriton, der ihn eiligst aus dem
Gefangnis retten mochte, dass er sich beruhigen solle, denn seine Hinrich-
tung morgen werde nicht stattfinden. Ein Traum habe ihm verraten, dass er
erst drei Tage spater sterben wird (Krit 44a ff.). Im Dialog Phaidon kénnen wir
hingegen lesen, dass ein Traum den Sokrates dazu verpflichtet habe, er moge
mehr Kunst betreiben (Pha 60e).3” Diese Stellen machen unmissverstandlich
deutlich, dass Sokrates bzw. Platon sich dem mythologischen Traumverstind-
nis noch nahe gefiihlt, ja dieses bisweilen reproduziert haben. Und doch ist
dies nur die eine Seite der sprichwortlichen Medaille. Auf der anderen fin-
det ein Abnabelungsprozess, eine deutlich kritische Distanznahme statt, die

36 Fur weitere Besprechungen des Traums bei Platon siehe die ausfiihrliche Arbeit
von: Serafina Rotondaro: Il sogno in Platone: Fisiologia di una metafora. Loffredo,1998; sowie
Murat Ates: »Oneiric Existence. (Re)Tracing the Phenomenon of Dreaming through Read-
ings from Plato and Nietzsche, in: Bernard Dieterle u. Manfred Engel (Hg.): Le réve du
point de vue historique; 2019; Eric Robertson Dodds: Die Griechen und das Irrationale, 1970.
David Gallop, »Dreaming and Waking in Plato«. In: John P. Anton (ed.), Essays in Ancient
Greek Philosophy 1, 1971, 187—201; H.D. Rankin: »Dream-Vision as Philosophical Modifier
in Platos’s Republic«. In: Eranos 62, 1964, S.75-83; Izydora Dambska: »Le probléme des
songes dans la philosophie des anciens Grecs«, in: Revue Philosophique de la France et
de l’Etranger 86, 1961, S.11-24; Giulio Guidorizzi, Il sogno in Grecia, 1988; James Redfield:
»Dreams from Homer to Plato«, in: Archiv fiir Religionsgeschichte 15, 2013, S.5-15; Joseph
Barbera: »Sleep and Dreaming in Greek and Roman Philosophy, in: Sleep Medicine 9,
2008, S.906-910; Bernhard Biichsenschiitz, Traum und Traumdeutung im Alterthume. 1868.

37 Nietzsche, dies sei nur am Rande erwahnt, liest in diesem tiberlieferten Traum des
Sokrates einen grofien Selbstzweifel des anfanglichen logos. Indem der Traum Sokra-
tes zur Kunst auffordert, so Nietzsche, scheint sich darin doch eine Kritik an der aske-
tisch-wissenschaftlichen Tatigkeit des Sokrates zu duflern: »Jenes Wort der sokrati-
schen Traumerscheinung ist das einzige Zeichen einer Bedenklichkeit iiber die Grenzen
der logischen Natur: vielleicht — so musste er [Sokrates] sich fragen — [...] giebt es ein
Reich der Weisheit, aus dem der Logiker verbannt ist? Vielleicht ist die Kunst sogar ein
nothwendiges Correlativum und Supplement der Wissenschaft?« (KSA 1, 96; vgl. dazu
auch KSA1, 544).

31



32

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

sich gerade im Umgang mit der Mantik abzeichnet. Im Dialog Timaios erklart
etwa Sokrates, dass der Traum — neben anderen »niederen« Zustinden, wie
diverse (Geistes-)Krankheiten — zwar wahre Prophezeiungen bzw. Prognosen
beinhalten kénnen, doch da »die Denkkraft gefesselt ist« (Tim 71e), obliege es
nicht dem Traumseher selbst, diesen zu deuten, sondern allein der Vernunft:
Esist Aufgabe der Vernunft, »alle [im Traum] wahrgenommenen Bilder durch
verstindiges Nachdenken zu unterscheiden, um danach zu entscheiden, in
wie weit und fiir wen sie etwas zukiinftiges, vergangenes oder gegenwértiges
Gutes oder Schlimmes bedeuten« (Tim 72a). Es ist daher »vielmehr die Sache
eines seiner Besinnung méchtigen und nicht die des in jenen wahnsinnarti-
gen Zustand Geratenen und noch in ihm Befindlichen, die Erscheinungen,
welche er gehabt, und die Worte, welche er gesprochen hat, zu deuten« (ebd.).
In solchen Aussagen des Sokrates bzw. Platons sehen wir jedenfalls deutlich,
dass iiber eine mogliche Wahrheit des Traums letztlich nicht der mystisch
und mythisch Besessene, sondern die niichterne Besonnenheit des Logos zu
entscheiden hat. Platon lasst damit schon anklingen — wir werden dies an
anderen Stellen noch viel deutlicher lesen —, dass der Traum einen an sich
defizitdren Modus menschlicher Existenz meint. Indem er sich gegeniiber der
Wahrsagerei der Traummantik wenn auch nicht ablehnend, so doch differen-
zierter ausdriickt, bereitet er den Weg vor, der eine weitgehende Sezession
von der mythologischen Traumauffassung erméglichen und stattdessen eine
rein theoretische Erkldrung anbieten soll. Diese Erklarungen — welche in
Platons Werk bezeichnenderweise doch héchst selten vorkommen und auch
dann nur mit wenigen Satzen am Rande abgehandelt werden — bemiihen sich
allesamt den im Mythos (zwar bereits degradierten, jedoch) noch wirkméach-
tigen Traum vollig zu depotentialisieren und ihn an die Peripherie der Erfah-
rung zu dringen. Inwieweit der Traum bei Platon im Wesentlichen die Stel-
lung des Unverniinftigen und Irrealen zugesprochen bekommt, kénnen wir
zunédchst einem subtilen Sprachgebrauch, genauer einer von Platon oft ver-
wendeten Redewendung entnehmen, wonach etwas osper onar (domep 6vop)
d.h. >wie ein Traumc« sei. Wenn Platon eine Sache als osper onar bezeichnet,
dann will er damit ausdriicken, es handle sich um eine suspekte oder triige-
rische Angelegenheit. Im Symposium, um ein Beispiel zu geben, stellt etwa
Sokrates seine eigene Weisheit in Frage, indem er zu seinem Gesprachspart-
ner sagt, diese sei »nur gering und manchem Zweifel unterworfen, wie ein
Traum«.38 Hier wie auch an vielen anderen Stellen (sieche etwa Parm 164d; Pol

38 »1) pdv yoap éun @odn Tig &v eln, | kal dpeiopntroyog domep dvap odoo (Sym
175€e.). Hier und an anderen Stellen (siehe etwa Pol 476¢ ff.; Parm 164d; Stat 277d) soll alles,
was mit dem Traum adressiert oder diesem zugeordnet wird, herabgesetzt werden.



Die grelle Vernunft der Antike

476¢ ff.; Pos 277d) soll alles, was mit dem Traum derart metaphorisch gleich-
gesetzt wird, zugleich gering, zweifelhaft und somit herabsetzungswiirdig
sein. Die abwertende Metapher des osper onar kann freilich nur deswegen
funktionieren, weil Platon bereits im Voraus entschieden hat, dass der Traum
an sich etwas Geringes und Falsches bedeutet. Wieso der Traum an sich eine
inferiore, zugleich problematische und verwerfliche Erfahrungsweise dar-
stellen soll, kénnen wir — in einem psychologistischen Sinne - vielleicht am
deutlichsten dem neunten Buch der Politeia entnehmen. In dieser (hinsichtlich
Platons Traumverstandnis) kaum beachteten Passage trifft das Politische auf
die oneirischen Tiefen der Verwerflichkeit. Wir befinden uns inmitten der
Frage, wie der Despot in seinem tyrannischen Charakter beschrieben werden
konne. Dabei demonstriert Sokrates eine entschieden lustfeindliche Haltung:
Die tyrannische Person zeichne sich dadurch aus, dass sie ihren Begierden
und Trieben nachgibt, statt sie durch Einsicht zu domestizieren (Pol 573c). An
diesem Punkt kommt nun auch der Traum ins Spiel. Am Beispiel der nécht-
lichen Erfahrung meint Sokrates aufzeigen zu konnen, dass selbst moralisch
beherrschte Personen die Konsequenzen eines Zustands kennen, in dem den
Listen und Trieben freier Lauf gelassen wird: Wenn im Schlaf »der tieri-
sche und wilde Teil der Seele« aufbegehrt »und seine Treibe zu befriedigen
sucht«, dann »erlaubt er [der Trdumende] sich alle méglichen Dinge, weil
er nun aller Scham und Vernunft los und ledig ist« (Pol 571c).3® Was sich in
der Nacht des Traums abspielt, soll nun genau jener Vorgang sein, dem der
Tyrannen am Tage unterliegt. In der Weise wie der Schlaf die Vernunft aufler
Kraft setzt und die niederen vom eros (¢pwg) beherrschten Triebe ziigellos zum
Vorschein bringt; in der Weise wie sich der Traum, von der Gewalt des eros
durchwaltet, allerlei Frevel und Ungeheuerlichkeiten erlaubt, genauso wird
der Tyrann eben auch in seinem Wachleben getrieben: Wie »im Traum, wird
er sich [auch im Wachen] keiner greulichen Mordtat, keiner Gaumenbefriedi-
gung und keiner Schandtat enthalten« (Pol 574d). Indem sich das Wesen des
Tyrannen als des »moralisch schlechtesten Menschen« dadurch bestimmt,
dass »er wachend so ist, wie der vorhin Beschriebene im Traum war« (Pol
576a), wird dadurch zugleich offenkundig, wie hier das Wesen des Traums
bestimmt wird. Dieser zeichne sich eben durch die Abwesenheit eines morali-
schen Urteilsvermégens wie iiberhaupt jeglicher Verstandestatigkeit aus und
biete dadurch den tyrannischen Trieben die Spielwiese. Um den Schlaf nicht
vollig der Despotie eines unverniinftig-schamlosen Begehrens zu iibergeben,

39 Vgl. dazu auch wenige Seiten spater: »Eine heftige, wilde und unbéndige Gattung
von Begierden gibt es bei jedem von uns Menschen, wenn auch manche gar ordentliche
Leute zu sein scheinen, und hiervon haben wir dem Gesagten zufolge den offenbaren
Beweis in den Traumen« (Pol 572b).

33



34

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

empfiehlt Sokrates an dieser Stelle Schonkost und unterschiedliche Ubungen,
die man vor dem Einschlafen einhalten soll, damit man im Schlaf von den
Listen nicht iiberwaltigt werde. Das Ideal absoluter Niichternheit wird dem-
entsprechend in einem Schlaf gesucht, der von keinem Traum befleckt wird.

Anders als diese auf einem Triebleben basierende These (die wir, wenn
auch anders gelagert, in der modernen Psychoanalyse wiederfinden wer-
den)* zeugt von einer weniger psychologischen als vielmehr epistemologi-
schen Herangehensweise an den Traum eine beachtenswerte Bemerkung im
Dialog Theaitetos. Verhandelt wird hier die Problemstellung, auf welche Evi-
denz sich Erkenntnis stiitzen darf und ob die Wahrnehmung solch eine biete.
Die Art und Weise, wie Sokrates im Dialog das Oneirische einfiihrt, konnte
auf ersten Blick gar den Eindruck erwecken, dass der Traum hier auf Augen-
hohe mit dem Wachleben gebracht wird. Er stellt in einem unmittelbaren Ver-
gleich zur Frage, wie man sich denn tiberhaupt sicher sein kann, dass unser
aktuelles Erleben kein Traum ist: »[W]as fiir ein Kennzeichen kénnte man
angeben, wenn einer [uns] fragte, jetzt und hier, ob wir nicht schlafen und
alles nur trdumen, oder ob wir wachen und wachend uns unterreden?« (Thea
158b). Sein Gesprachspartner Theaitetos pflichtet dem in der Frage beschrie-
benen Schwierigkeit bei, indem er antwortet: »Wahrlich, Sokrates, es ist sehr
schwierig, durch was fiir ein Kennzeichen man es [das Unterscheidungsmerk-
mal] aufzeigen soll. Denn es folgt ganz genau auf beiden Seiten [im Traum wie
im Wachen] dasselbe. Denn was wir jetzt gesprochen haben, das konnen wir
ebensogut im Traume zu sprechen glauben, und wenn wir im Traume {iber
etwas zu sprechen meinen, so ist ganz wunderbar, wie dhnlich dies jenem
ist« (ebd.). Die Dialogpartner scheinen sich also dariiber einig zu sein, dass
man der oneirischen Erfahrung die Realitat nicht absprechen kann, dass man
im Traum nicht minder davon iiberzeugt ist, dass all dies wirklich sei — eben

40 Obzwar hier Platon einen Kernaspekt dessen ausspricht, was die psychoanalyti-
sche Traumtheorie beschéftigen wird (siehe Kap. II), finden wir erstaunlicherweise in der
Traumdeutung Freuds keinen unmittelbaren Bezug auf Platon. Soweit ich sehe, gibt es nur
die eine Stelle, in der Freud im Zusammenhang einer Ethik im Traum zumindest andeu-
tet, jene Passagen der Politeia zu kennen: »Ich meine nur, jedenfalls hatte der romische
Kaiser unrecht, welcher einen Untertanen hinrichten liefl, weil dieser getraumt hatte,
daf} er den Imperator ermordet. Er hitte sich zuerst darum bekiimmern sollen, was die-
ser Traum bedeutete; sehr wahrscheinlich war es nicht dasselbe, was er zur Schau trug.
Und selbst wenn ein Traum, der anders lautete, diese majestatsverbrecherische Bedeu-
tung hétte, wire es noch am Platze, des Wortes von Plato zu gedenken, dafl der Tugend-
hafte sich begniigt, von dem zu traumen, was der Bése im Leben tut« (GW II/III, S. 625).
In seinen Selbstdarstellungen meint Freud jedenfalls mit Bezug auf Platon: »Auch wuflte
ich damals nicht, dafl ich mit der Zuriickfithrung der Hysterie auf Sexualitét bis auf die
altesten Zeiten der Medizin zuriickgegriffen und an Plato angekniipft habe« (GW XIV,

S. 49).



Die grelle Vernunft der Antike

genauso wie man es gewdhnlich auch im Wachleben glaubt. Sokrates méchte
damit jedoch keineswegs den Traum zur Wahrheit erheben, diesen mit der
diurnalen Erfahrung gleichstellen, sondern im Gegenteil besteht seine Inten-
tion gerade darin, durch die Unwahrheit des Traums, die Wahrnehmung am
Tage als Quelle der Erkenntnis zu diskreditieren. Denn unmissverstandlich
gibt Sokrates zu verstehen, dass der Traum an sich eine »Sinnestauschung«
ist (Thea 157€), was sogleich von Theaitetos unterstrichen wird: Man kénne
nicht bestreiten, dass die »Trdumenden falsche Vorstellungen haben, wenn
jene Gotter zu sein glauben, die Fligel haben und sich im Traume als fliegend
vorkommen« (Thea 158a f.). Das Argument lautet daher, weil der Traum an
sich eine féalschlich geglaubte Wahrheit, also ein Irrtum ist, muss auch unsere
aktuelle Wahrnehmung, insofern man davon ausgehen kann, dass auch sie
ein Traum sein konnte, falsch sein und kann daher nicht als eine giiltige Evi-
denz der Erkenntnis gelten. Doch wie kann Platon, der letztlich der Autor des
Dialogs ist, so sicher sein, dass der Traum nicht (wie dies bei Heraklit offen-
bar noch méglich war und spéter noch deutlicher bei Sextus Empirikus még-
lich sein wird)* eine Wahrheit fiir sich beanspruchen kann, sondern stattdes-
sen das Falsche par excellence darstellen soll? Der Traumende selbst behauptet
ja nicht, wie dies Sokrates auch eingestehen wiirde, dass seine Erfahrung
eine Illusion wéare. Hétte sich also Sokrates dem epistemologischen Problem
nicht auch auf umgekehrte Weise stellen miissen: Worin griindet eigentlich
die Evidenz, dass der Traum >falsch< und »irrational« sei? Geht dem nicht jene
Uberzeugung voraus, wonach man unter dem Wahren und Rationalen eine
widerspruchslose und kategorisierbare Ordnungsmatrix versteht, in welcher
alles als seiend Vorgestelltes bestimmbar, identifizierbar und in definierba-
ren Relationen eingeordnet werden muss kénnen? Dass sich der Traum noch
weniger in solch eine Uberzeugung einzwingen lasst als das Wachen, geht
dem Argument stillschweigend voraus. Jedenfalls wird dem Traum keines-
wegs ein ontologisch gleichwertiger Status zuerkannt, wie es der prinzipielle
Vergleich vorgibt, sondern er wird gegeniiber der verniinftigen Wirklichkeit
als deren antagonistischer Opponent in Stellung gebracht. Diese epistemolo-

4 Im vierten Tropus des Sextus Empiricus heif3t es: »Entsprechend dem Schlafen oder
Wachen entstehen verschiedene Vorstellungen, da wir so, wie wir im Schlaf vorstellen
und, wie wir wachend vorstellen, es nicht auch im Schlaf tun, so daf3 die Unwahrheit
den Vorstellungen nicht schlechthin zukommt, sondern nur in bestimmter Beziehung,
namlich bezogen auf Schlafen oder auf Wachen. Mit Recht sehen wir also im Schlaf, was
im Wachen unwirklich ist, weil es nicht schlechthin unwirklich ist; denn es existiert im
Schlaf, ebenso wie das Wache existiert, auch wenn es im Schlaf nicht existiert« (Sex-
tus Empiricus: Grundrif3 der pyrrhonischen Skepsis, hrsg. Malte Hossenfelder, 2002, S.115;
siehe dazu den Artikel von: Roberto Polito, Sextus on Heraclitus on Sleep. In: Thomas Wie-
demann/Ken Dowden (Hg.), Sleep, 2003, S.53-70).

35



36

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

gisch-ontologische Einordnung als das Andere der verniinftigen Wirklichkeit
wird das Oneirische nicht mehr loswerden. In seinen Meditationes, die in der
abendlandischen Narration als Griindungstext der neuzeitlichen Philosophie
kanonisiert sein wird — wir kommen darauf noch zuriick (:43) - wird Des-
cartes gerade an diesem Punkt des platonischen Arguments ansetzen, diesen
fir die Neuzeit neu aushandeln, ausdehnen und dabei die hier angesprochene
Problematik in mehrfacher Hinsicht radikalisieren.

Insofern die Frage, wieso wir uns tiberhaupt gewiss sein kénnen, dass der
Traum irreal sei, von Platon beantwortet wird, dann am ehesten noch in
der Annahme, die oneirische Illusion entstehe als eine Art Rest der diurna-
len Wahrnehmung. Im Dialog Timaios finden wir jenen gern zitierten Satz,
der einen glauben lassen mochte, dass Platon irgendwie vielleicht doch auch
eine Theorie der Traumwahrnehmung versucht haben koénnte: In der Nacht,
wenn das perzeptive Vermogen (hier beschrieben im Element des Feuers) sich
zuriicknimmt, aufhoért »Wahrnehmungen hervorzubringen«, dann fithre die-
ser Prozess

den Schlaf herbei. Indem nédmlich [...] das Gebilde der Augenlider sich schlief3en,
so halten sie die Gewalt des Feuers inwendig zuriick, und dieses zerstreut und
beschwichtigt sodann die Bewegungen im Inneren, so dafl in Folge dessen Ruhe
eintritt. Ist nun diese Ruhe in einem hohen Grade vorhanden, so entsteht ein
nur wenig von Traumen getriibter Schlaf, sind aber einige starkere Bewegungen
zuriickgeblieben, so bewirken diese, daff Traumerscheinungen, (welche der eige-
nen Natur dieser Bewegungen, sowie, der Orte, an denen sie zuriickgeblieben
sind, an Art und Zahl entsprechen,) sich im Inneren bilden und sodann nach
dem Erwachen der Erinnerung auch duflerlich entgegentreten.«#2

Auffallend ist, dass uns hier erneut jenes in der Politeia ausformulierte Ideal
eines reinen Schlafs, der nicht vom Traum befleckt ist, entgegen tritt. Ware
die erwtinschte Ruhe im Schlaf gegeben, wiirde es nicht zu Traiumen kom-

42 Die ganze Passage im griechischen Orginal: »ameAB6vtog 8¢ eig vikTa ToD cLyye-
voDG TLPOG ATOTETUNTOL: TPOG YOop GvOpoLov €60V dAlolodtal Te adTO Kol KotaoPév-
VUTOL, GUPPLEG ODKETL TG TANGIOV &épL YIyVOpevoy, &te dp o0k #xovTl. mavetal Te 0bV
OpdV, ETL Te EMaywYOv Dmvou yiyvetal: cwtnpiav yap fjv ot Oeol tig 6Yewg éunyavioa-
VTO, TNV AV PAe@ipnv @voL, 0tav tadta cLppdeT, kKabelpyvoot Ty Tod Tupog EvTog
Sovoyy, 1) 8¢ Stoxel te kol OpaAbVeL TaG €vTOG KIviioelg, OpalvvBelodv 8¢ fovyia yiyve-
Tol, yevopévng 8¢ moAARG pev fovying Ppaxvovelpog DITVog EpminTel, KatadelpOeio®dv
8¢ TV Kvhoewv petldveov, olat kol v ololg &v Témolg Aetwvton, ToldTa kol TosadTo
TOPECYOVTO APOpOLWOEVTA EvTOg €Ew Te £yepOEloY AITOUVIHOVEVOHEVO PAVTACUATOK
(Tim 4506 f.).



Die grelle Vernunft der Antike

men. Laut dieser wahrnehmungstheoretisch orientierten Passage entstehen
die oneirischen Bilder durch eine Unruhe, welche die zuriickgebliebene Per-
zeption von dufleren Dingen im Inneren fortsetzt. Genauer strome das Licht
der Wahrnehmung am Tage aus zwei Richtungen: von den Dingen zum Auge
und vom Auge zu den Dingen und diese konstituieren in dieser Reziprozitét
das Wahrgenommene. Wenn sich die Augen (gemeint sind freilich alle Sinnes-
organe) mit dem Einschlafen verschlielen, in sich zurticknehmen, miisste die
Erfahrung eigentlich in der Ruhe ihres eigenen Lichts behaglich verweilen,
wire da nicht ein gewisser stérender Rest, der vom Einstromen der duf3eren
Dinge und Orte noch tibrig bleibt. Trotz des Einschlafens werden im Inneren
durch die Bewegungen einer Unruhe jene verbliebenen Reste aufrechterhal-
ten, weiterhin ausgestromt und erzeugen somit die Illusion eines Traums, der
derart intensiv sein kann, dass er noch nach dem Erwachen erinnert wird.
Wieso jedoch der Inhalt und Ablauf des Traums von dem des Wachlebens der-
art abweichen und seine eigenen Narrationen verfolgen kann, wird dadurch
nicht geklart. Ein paar Seiten spédter mochte Platon jedenfalls ein weiteres
Mal festhalten, dass der »Schlaf [...] nun einmal keinen Anteil an Vernunft
und Einsicht hat« (Tim 71d).

Die knappen Ausfithrungen zum Traum im Timaios bieten — dem darin ver-
folgten wahrnehmungstheoretischen Ansatz nach - die Grundlage fiir die
wohl umfangreichste Ausarbeitung zum Traum, die wir aus der griechischen
Antike kennen: das Kapitel De insomniis (Ilepi Evunviwv) in der Parva Natu-
ralia des Aristoteles.#> Der durch den Platonischen Logos ansatzweise ent-
mythologisierte Traum wird bei Aristoteles génzlich von der Autoritét einer
im Wachleben operierenden Vernunft betrachtet, definiert und hinter die
Schranken des Wahren, in das Reich der reinen Tduschung verwiesen. Dem-
gemaf} beginnt Aristoteles seine Abhandlung geradewegs mit einer Abgren-
zung, mit einer negierenden Setzung, namlich mit dem, was die Traumer-
fahrung nicht sei und niemals sein konne: Sie ist weder echte Wahrnehmung
noch entspringt sie dem Denken (Pn 458bg). Wahrnehmung und Denken, wel-

43 Bei den Parva Naturalia handelt es sich um eine Reihe von Vorlesungen, die Aris-
toteles — wie er selbst an mehreren Stellen andeutet (Pn 436a; 459a15) — nach dem Ver-
fassen von De Anima (Uber die Seele<) gehalten haben muss, vermutlich wihrend seines
zweiten Aufenthalts in Athen in den Jahren 335-322 v.u.Z. So setzt die Parva Naturalia
zunéchst bei der Frage an, welche Affektionen und Tatigkeiten dem beseelten Wesen
zugeschrieben werden konnen (Pn 436a). Nach Ausfithrungen iiber die Wahrnehmung
und iiber Gegenstdnde der Wahrnehmung sowie tiber die Erinnerung und das Gedécht-
nis stellt sich Aristoteles schlieflich die Frage, wie mit jener widerspenstigen Traumer-
fahrung umgegangen werden soll, welche sich in die theoretische Konzeption nicht ohne
weiteres integrieren ldsst, ja den Formen der Konzeption widerstrebt, sich ihnen entzieht.

37



38

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

che fiir die Konstitution von Erfahrung zentrale Termini sind, sollen streng
genommen allein fiir das niichterne Wachleben gelten. Und damit beginnt
gleichsam das Dilemma: Die gesamte Abhandlung liest sich als ein Ringen des
Aristoteles, der auf der einen Seite den absonderlichen Traum zugunsten einer
denkerisch geordneten (Wach-)Wahrnehmung aus deren Reich verdriangen,
sie von ihm reinigen mochte. Doch anderseits kann er unmoglich die Existenz
oneirischer Erfahrung leugnen und versucht daher eine dem Logos entspre-
chende theoretische Erklarung zu liefern, welche die Entstehung des Traums
klaren, aber zugleich auch erklaren soll, warum dieser eigentlich tiberfliissig
oder nicht weiter beachtenswert ist. Auch wenn er seinen Lehrer Platon nicht
direkt zitiert, orientiert er sich hierbei an jener im Timaios ausformulierten
These einer Rest- bzw. Quasi-Wahrnehmung, die er um weitere physiologi-
sche wie auch psychologische Behauptung erweitern und schliefilich einen
Begriff einfithren wird, der bis heute den Traumdiskus bestimmt: die Phan-
tasie. Nehmen wir hierfiir als Zitat die vielleicht kiirzeste und zugleich poin-
tierteste Definition, die uns Aristoteles gibt. Sie lautet: »[A]ls Traum bezeich-
nen wir die Vorstellung [pavtacpal], die wiahrend des Schlafs erscheint« (Pn
459a20, vgl. 462a16). Der Traum besteht also im Wesentlichen aus dem Phan-
tasma (p&vtaopa), welches hier als >Vorstellung« iibersetzt wurde. Wenn dem
so sein soll, dann stellt sich naheliegenderweise die Frage, auf welchen Sach-
verhalt bzw. Prozess der hier zentral verwendete Begriff des Phantasma —
welcher seine etymologische Niahe zum Phainomena hat** — im Genaueren
hinweist. Das Phantasma muss, gerade wenn es den Traum begriinden soll,
von der geordneten Wahrnehmung (wahrend des Wachens) grundverschie-
den sein und doch, so Aristoteles, miisse es irgendwie durch das zur Wahr-
nehmung fahige (Seelen-)Organ erméglicht werden. Die Beschreibung besteht
darin, dass das Wahrnehmungsorgan - vermittelt durch die Sinne - nicht
nur die aktuell von auflen einstromenden Dinge rezipiert bzw. perzipiert,
sondern es bleibt auch insofern aktiv, als es die Dinge selbst dann vor sich
hat - sich s>vorstellt« -, wenn das Objekt selbst wieder aus dem Wahrneh-
mungsfeld verschwunden ist. Zur Veranschaulichung bringt Aristoteles in

44 Beide Termini werden durch die Vorsilbe Pha bestimmt. Sowohl im Zusammenhang
von Phainomena als auch Phantasma verweist das Pha auf das Verb phaino (¢&ivw) im Sinne
von Erscheinen-lassen, Ans-Licht-bringen, Das-sich-Zeigen-von-Etwas (vgl. Wilhelm
Gemoll: Griechisch-Deutsches Handworterbuch, 1937, S.777). Beide beziehen sich also auf ein
Erscheinendes. Wie wir den weiteren Ausfithrungen des Aristoteles gleich entnehmen
werden konnen, liegt der semantische Unterschied zwischen Phainomena und Phantasma
in einer bestimmten zeitlichen Verzégerung oder Verdopplung: Das Phantasma meint eine
Art Nachwirken des Phdnomens, sozusagen eine Erscheinung von der Erscheinung, die
vom Ersteren sich absondert und im Stande ist, ein Eigenleben zu fiithren.



Die grelle Vernunft der Antike

dieser Passage folgendes Beispiel: Wenn man etwa fiir eine Weile lang gera-
dewegs zur Sonne blickt und sich dann von ihr abwendet, dabei ins Dunkle
schaut (oder einfach die Augen schlief3t), bleibt doch weiterhin ein gelb-roter
Ball zu sehen, obwohl die Sonne selbst aktuell nicht mehr wahrgenommen
wird. Dieser >Rest« als ein Nachwirken der Sonne - der im Wahrnehmungs-
organ (aioOntnpiov) gleichsam beibehalten und aktiv projiziert wird, obwohl
das Objekt selbst (in unserem Falle die Sonne) inzwischen bereits abwesend
ist — meint nun eben jenes Phantasma (Pn 459b10{f.).4> Das Phantasma ist frei-
lich nicht nur auf solch visuelles Nachwirken beschréankt, sondern kann glei-
chermafien einen Nachklang, Nachgeschmack, Nachduft etc. meinen, der
im Organ als nachwirkender Effekt der Wahrnehmung (aicOnpa) zuriick-
bleibt.*¢ Dieser zuriickgebliebene und gleichsam aktiv beibehaltene Eindruck

45 In einem anderen Beispiel heifit es: »Auch wenn der reale Gegenstand schon
verschwunden ist, ist der Rest vorhanden, und man kann wahrheitsgemifl sagen, die
Vorstellung sei von entsprechender Beschaffenheit wie Koriskos, aber nicht, es sei
Korsikos« (Pn 461b22). An einer anderen Stelle — in De divinatione per somnum (Ilepi
tfg ko Vmvov pavtikic) — zieht Aristoteles in diesem Zusammenhang auch jene
von Demokrit vertretene Position in Erwédgung (Pn 464a1ff.), derzufolge die im Traum
auftretenden Phantasmata nicht nur nachwirkende, sondern vielleicht auch aktuelle Aus-
stromungen von (sich in der Ferne befindenden) Personen, Orten oder Ereignissen sein
konnten. Die Ausstromungen von in der Wachwirklichkeit aktuellem Gegebenen wiirden
dann (gemaf der eidola-Theorie des Demokrit) durch die Luft transportiert auf den schla-
fenden Korper stofien, auf diesen einwirken und bei ihm entsprechende Traume verur-
sachen. Wenn jedenfalls solch eine feinstoffliche Wahrnehmung von entfernten Dingen
moglich sein soll, dann am ehesten noch wéhrend der Nacht und des Schlafs: »Man kann
annehmen, dass diese Bewegungen, wie immer sie die Seele erreichen, bei Nacht deut-
licher wahrnehmbar sind, weil sie ja, wenn sie sich bei Tage vollziehen, eher unwirksam
werden« wihrend »sie im Schlafzustand im Korper [viel eher] eine Empfindung bewir-
ken konnen, weil man ja im Schlaf in hherem Mafle als im wachen Zustand kleinere
innere Bewegungen wahrnimmt.« (Pn 464a12ff.) Diese Randbemerkungen bleiben bei
Aristoteles jedoch rein spekulativ und werden auch nicht weiter verfolgt. (Zum Traum
bei Demokrit selbst siehe Herbert Eisenberger: »Demokrits Vorstellung vom Sein und
Wirken der Gotter«, in: Rheinisches Museum fiir Philologie 113, S.141-158, sowie Bernhard
Bichsenschiitz: Traum und Traumdeutung im Alterthume, 1868, S.131.).

46 Die Phantasie bei Aristoteles scheint damit weder eine Einbildungskraft zu sein,
noch handelt es sich beim Phantasma um eine Art Vorstellung, die mit einer aktuellen
Wahrnehmung korrelieren wiirde. Sondern sie sind eben zeitlich versetzte Nachwirkun-
gen, die in der Versetzung ihre eigene Geltung haben. In der aristotelischen Konzeption
missen die Phantasmen auch nicht unbedingt zu Tduschung qua Traum fithren, so, wie
sie auch nicht an sich nutzlos sein miissen. Insbesondere in Bezug auf das Gedachtnis
(pvnpn) spielen sie durchaus eine zentrale und notwendige Rolle. Denn wiirde das Wahr-
nehmungsorgan jene Nachwirkung nicht zuriickbehalten, konnte diese auch nicht im
Gedéachtnis beibehalten und somit spater erinnert werden (PN 451a14f; 453a14f.). In De
Anima koénnen wir hingegen lesen, dass selbst das Denken oftmals auf das Hervorrufen
der Phantasmen angewiesen ist (DA 431a14ff). Zur Funktion der Phantasie in der

39



40

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

auflerer Wahrnehmung qua Phantasma bildet schliefilich das Fundament fir
den Traum: Wenn der Schlaf eintritt, d.h. der Kérper weitgehend ruht, die
Sinne paralysiert sind und keine weiteren Aufleneindriicke perzipiert werden
konnen, dann fihre dies zu einer Art ungestortem Weiterleben der Phan-
tasmen im inneren des Organs. Dieser wahrnehmungstheoretische Ansatz
wird zudem durch physiologische Annahmen ergédnzt: »Wenn das Blut sich
beruhigt und die darin enthaltenen Substanzen sich sondern [...], dann bringt
die von jedem einzelnen Sinnesorgan herrithrende Bewegung, die sich etwas
von den Wahrnehmungseffekten bewahrt hat, [im Schlaf] zusammenhén-
gende Traume hervor.« (Pn 461a25f) Die Anregung der Phantasie kénne
neben solch feiner Blut- und Warmezirkulation auch durch triviale korperli-
che Aktivitaten wie etwa die Nahrungsverdauung oder auch durch weiterhin
bestehende dufere Reizeinwirkungen auf den Korper (Pn 462a19f.) verursacht
werden. Neben dem physiologischen Zustand des schlafenden Koérpers soll
nicht zuletzt auch die Psychologie im Sinne emotionaler Befindlichkeit eine
entscheidende Rolle spielen. Das Traumgeschehen werde immer auch in Kor-
relation zu einer Gefiihlslage, in der man sich befindet, hervorgebracht. In
Entsprechung zur Emotion der Liebe wird man etwa seinen Geliebten oder
in Entsprechung zur Furcht seinen Feind zu sehen bekommen (Pn 461b8f.,
vgl. dazu 460bsf). Ob nun die inneren Bewegungen des Korpers, die dufieren
Reize wahrend des Schlafs oder doch eher die emotionalen Befindlichkeiten
als dominierende Ursache zum Tragen kommen: Was fiir Aristoteles stets
gleich bleibt, ist die epistemologische Charakteristik, dass namlich die sich im
Schlaf ausbreitenden Phantasien letztlich reine Tauschungen sind, die falsch-
licherweise vorgeben, echte Wahrnehmungen zu sein. Wie es tiberhaupt zu
einem derartig massiven Selbstbetrug kommen kann, wonach man aktiv eine
Pseudo-Wahrnehmungswelt ins Nichts projiziert, ohne gleichzeitig von dieser
Aktivitit wissen zu kdnnen, bleibt offen. Zu héren bekommen wir allein jene
negative Bestimmung: Der Intellekt, der bei Tage Tauschungen zu verdrangen
bzw. zu verhindern weif3, sei im Schlaf gemeinsam mit den Sinnen paralysiert
(Pn 461a1).4” Die Abwesenheit der Vernunft erlaubt also die Anwesenheit der

aristotelischen Philosophie siehe u.a.: Hubertus Busche: »Hat Phantasie nach Aristoteles
eine interpretierende Funktion in der Wahrnehmung?«, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschungen 51, 1997, S.565-589; sowie Deborah K. W. Modrak: Aristotle. The Power of Per-
ception, 1987, S. 81-112.

47 Vgl. dazu auch die Stelle in De Anima: »Und weil die Vorstellungen fortbestehen
und den Sinneswahrnehmungen dhnlich sind, handeln die Lebewesen vielfach nach
ihnen, weil sie entweder keinen Verstand haben, wie die Tiere, oder weil ihr Verstand
bisweilen durch Leidenschaft, Krankheit oder Schlaf verdunkelt wird, wie bei den Men-
schen« (DA 429a4).



Die grelle Vernunft der Antike

Chimare. Obzwar es nicht beabsichtigt wird, gesteht damit Aristoteles doch
ein, dass eine verniinftig geordnete und kategorisierbare Erfahrung ledig-
lich eine Option und keineswegs einen Naturzustand darstellt. Denn jene
ordnende Instanz kann offenbar auch fehlen, zu spat oder gar nicht erschei-
nen, sodass eine von ihr unbeeintrachtigte Erfahrung ihren Lauf nimmt, die
dann wohl >Traum« genannt werden muss. Anderseits bleibt es unthematisch
und in der Schwebe, woher Aristoteles iiberhaupt die Gewissheit nimmt, dass
die im Wachleben operierende Vernunft selbst keiner Tauschung unterlie-
gen kann. Dies erscheint nicht zuletzt auch deswegen fragwiirdig, da man
in der Lage ist, wie dies Aristoteles selbst an einer Stelle zugibt, im Traum
ebenso verniinftig denken zu kénnen (Pn 459b17f). Doch solches Denken
im Traum - zumindest, wenn man wieder aufgewacht ist — soll blofle Doxa,
d.h. ein Meinen und kein Wissen sein. Dass jenes Meinen und T#uschen,
welches die assoziativen Phantasmen des Traums als eine Quasi-Wahrneh-
mung erscheinen lésst, auch gleichermaflen die (scheinbare) Ordnung der
Wachwirklichkeit konstituieren kénnte (wie dies Platon im Theaitetos noch in
Erwagung zog, indem er prinzipiell einrdumte, dass all dies auch ein Traum
sein konnte), bringt den niichternen Realitatsglauben des Aristoteles nicht
aus der Fassung. Denn hierin befindet sich das Muss einer Dogmatik, die auf-
zugeben fir ihn den Einsturz seiner philosophischen Grundpfeiler bedeuten
wiirde.

Aus diesen Ausfiihrungen ldsst sich nun auch erahnen, wie sich Aris-
toteles zu jenem mythologischen Zugang verhalten hat, demzufolge der
Traum ein gottgesandtes Ereignis mit prophetischem Potential sei. Im néchs-
ten Kapitel seiner Parva Naturalia, das den Titel >Uber die Weissagung im
Schlaf« (Iepi tig ko Bmvov pavtikfc) tragt, gibt er diplomatisch und doch
unmissverstindlich zu verstehen, dass wenn ein Traum die Zukunft vor-
hersage, man dies wohl als einen gliicklichen Zufall bewerten miisse (Pn
463b12). Gemif seiner physiologischen Herangehensweise ist die einzige
Deutung, die Aristoteles zumindest der Moglichkeit nach offen lésst, jene,
die medizinische Zwecke verfolgt, insofern namlich gewisse Traumtenden-
zen auf organische oder sonstige korperliche Anomalien hinweisen konn-
ten (Pn 463a6 ff.). Damit verdeutlicht er einmal mehr, dass der Trauminhalt
nicht von Géttern gesandt, sondern von Unregelméafligkeiten der korperli-
chen Funktionen ausgelost wird. Fiir geistreiche Zukunftsvorhersagen ist
dementsprechend kein Platz. Mit einem Feldzug gegen die Mantik soll das
Oneirische nun endgiiltig entgéttert, entmythologisiert und in die Schran-
ken der Vernunft verwiesen sein. Der Frage, wieso jedoch gerade diese — von
den als Ursachen angefithrten Faktoren zumal vollig abweichende — Traum-
handlung zu Stande kommt, kann Aristoteles keine alternative Antwort

41



42

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

bieten.48 Letztlich bleibt es beim ihm dem reinen Zufall iiberlassen, wieso
diese spezifische und nicht eine andere Traumgeschichte erlebt wurde, d.h.
wieso sich gerade diese Nachwirkungen des Wachlebens bzw. der Reize,
Kérperfunktionen und Befindlichkeiten qua Phantasmen zu einer bestimm-
ten Traumhandlung haben formen lassen. Schon allein aus diesem Grund
schien Aristoteles dem Trauminhalt keinen weiteren Wert beimessen zu
wollen. Seine Absicht bestand offensichtlich nicht darin, klaren zu wollen,
wieso sich ein bestimmtes und einzigartiges Traumgeschehen ereignet, so
wie er auch kein Interesse daran hatte, die Traumerfahrung aus sich selbst
heraus zu beschreiben. Vielmehr wollte er, die verniinftige Wacherfahrung
als einzig giiltige Instanz setzend, allgemeine Entstehungskomponenten des
Traums theoretisieren, um sich dadurch auch gleichsam vom Oneirischen
abzuwenden und sich der eigentlichen Aufgabe, ndmlich der von der T4u-
schung gesauberten Wachwirklichkeit, umso intensiver zuwenden und weiter
an ihrer Ordnung arbeiten zu kénnen.

48 Gerade weil der Logos eine Antwort schuldig bleibt, die es auch unmoglich geben
kann, wird sich der allgemeine Glaube an die Traumdivination und -mantik weiterhin
aufrechterhalten konnen und ihre eigene (bis in die Gegenwart reichende) Geschichte
gehen. Und man wird nicht unbedingt ein Mystiker sein miissen, um einzurdumen, dass
der Traum — gerade weil der Verstand hier nicht mit dueren Einfliissen beschaftigt sei —
das Potential einer vorausahnenden Prognose zukiinftiger Ereignisse haben kénnte. In
Bezug auf die Antike miisste man hier vor allem das Traumbuch von Artemidor her-
anziehen, welches im Mittelalter neu aufgelegt zu einer grofieren Popularitat gelangen
wird (zu Artemidor siehe u.a.: Gregor Weber (Hg.): Artemidor von Daldis und die antike
Traumdeutung, 2015; Bernd Manuwald: »Traum und Traumdeutung in der griechischen
Antike«, in: Rudolf Hiestand (Hg): Traum und Trdumen. Inhalt, Darstellung, Funktionen
einer Lebenserfahrung in Mittelalter und Renaissance, 1994, S.15-42; sowie auch Michel Fou-
cault: Die Sorge um sich. Sexualitdt und Wahrheit III, 1986, S.7-52). Obzwar ihm die Idee
der Traumdivination fern lag, hat sich, was gewisse hermeneutische Techniken anbe-
langt, selbst Freud auf das antike Traumbuch von Artemidor bezogen (siehe TD 112, sowie
Fuflinote 9o). Was unsere weitere geschichtliche Einfithrung anbelangt, werden jeden-
falls auch wir die Frage der Traumdivination aufler Acht lassen. Nicht nur, weil wir in
diesen einfithrenden Passagen weiterhin die herrschende Narration in Bezug auf ihre
Traumvergessenheit betrachten wollen, sondern weil unser Interesse letztlich dem phi-
losophischen Umgang mit der Traumerfahrung gilt. Wir werden jedoch sehen, etwa bei
Descartes, dass Ziige der Traumdivination selbst in den aufgeklarten Philosophien ins-
geheim nach- und mitwirkt.



Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit

3. Renaissance einer anfanglichen Trennung: Die Neuzeit und der
Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit#°

Eine Sduberung der Wachwirklichkeit von jeglichem Schein und Trug steht
definitiv auch am Anfang der Neuzeit, der durch den Namen - oder mit
Deleuze und Guattari gesprochen: durch die »Begriffsperson«>® — René Des-
cartes personifiziert wird. Die niichtern aufklarerische Grundhaltung gegen-
uber dem Traum, wie wir sie bei Sokrates und Platon bereits im Ansatz und
dann deutlicher bei Aristoteles vorfinden konnten, steigert sich in der Neuzeit
zu einem epistemischen Perfektionismus. Die von Platon im Dialog Theaite-
tos verhandelte Fragestellung wachst zu einer systematisch zielgerichteten
Methode heran: Kann es fiir die Vernunft die absolute Gewissheit eines uner-
schiitterlichen und unbefleckten Bodens geben, auf dem sich ihr eine dem
Prinzip nach vollkommen rational und liickenlos strukturierte Wirklichkeit
zeigen konnte? Allein die Richtung dieser Fragestellung, die darin bereits
vollzogene Vorentscheidung dessen, was Vernunft sein und was sie beabsich-
tigen soll, lasst ahnen, dass innerhalb dieser Grenzziehung der Traum mit
seiner gespenstischen Widerspenstigkeit keinen Platz finden kann, sondern
vielmehr jenes darzustellen haben wird, was den >Platz< bzw. das Reich einer
absolutistischen Vernunft demarkiert.

Nun ist es doch hochst bemerkenswert, dass jener Name der anfanglichen
Neuzeit, der nach eigenen Angaben das grofle Projekt eines »allgemeinen
Umsturzes« (Me 1.2) auszuhalten, auszutragen und zu forcieren hat und in
der Tat zu den erfolgreichsten Denkern (mannlich) der herrschenden Philoso-
phiegeschichte abendlédndischer Narration emporgehoben sein wird, dass nun
dieser Name in einem autobiographischen Vermerk angibt, fiir ihn héatte alles
mit einem Traum begonnen. In der Nacht zum 11. November 1619 (selbst das
genaue Datum ist tiberliefert!) erfahrt Descartes gleich mehrere bedeutungs-
volle Traume, die er noch wihrend des Traumgeschehens zu deuten weif3,
dass ihm némlich das Wissen selbst erschienen ist und unmissverstandlich
offenbart hat, welch wichtige philosophische Fragen ihm zur Losung auf-
gegeben sein werden. Vielleicht sollten wir diesem Traum des jungen Des-
cartes nicht allzu viel Bedeutung beimessen und als seltsame Anekdote eines
ansonsten grofien Rationalisten beiseite legen. Wenn wir es dennoch tun,

49 Wie es in einem trefflich formulierten Absatz bei Stefan Niessen heif3t: »Je heller
im Licht der natiirlichen Vernunft die rationale Ordnung der Wachwelt erstrahlt, desto
dunkler wird die Nacht der Traume. Sie erscheinen seit Descartes im Diskurs der aufkl-
rerischen Philosophie als das schlechthin Andere der Vernunft« (Stefan Niessen: Traum
und Realitdt. Ihre neuzeitliche Trennung, 1993, S.193).

50 Gilles Deleuze u. Felix Guattari: Was ist Philosophie?, 2000, S. 70 ff.

43



44

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

wenn wir dennoch diesen Traum (oder zumindest den Glauben an diesen
Traum) als wegweisend erachten wollten, miissten wir sagen, dass selbst eine
auf radikale Weise traumnegierende Philosophie ihren Ursprung doch im
Traum hat.5! Zwei Jahrzehnte spater, im Jahr 1639, wird Descartes jedenfalls,
so die eigene textdramaturgische Konzeption der Meditationes de prima phi-
losophia, genug von seiner Jugend haben. Er wird die ungestorte Mufie einsa-
mer Zuriickgezogenheit suchen, um in einer radikalen Methode des Zweifels
herauszufinden, worin eben die Gewissheit dieses Lebens bestehen konnte.
Wieso das Leben tiberhaupt gewiss sein sollte, woher der Wille zur Gewiss-
heit motiviert ist, welcher Okonomie zur Beherrschung des Lebens sie ent-
springt, bespricht Descartes nicht. Scheinbar v6llig unschuldig sitzt er in
seinem Winterrock vor dem knisternden Kaminfeuer und will fir sich und
fur die ganze Menschheit in methodischer Strenge alles bezweifeln, was nur
den leisesten Verdacht der Tauschung und des Irrtums aufkommen lasst, um
so auf einen epistemisch unbezweifelbaren und absolut erschiitterungsfesten
Grund zu stoflen, der ihm als Quelle alles sicheren Wissens dienen kann.
Ohne an dieser Stelle detailliert auf die Gesamtkonzeption der Medita-
tiones eingehen zu miissen,’ mochte ich mich beeilen, die traumrelevanten

51 Die einzige Stelle, an der Descartes selbst jene richtungsweisenden Traume andeu-
tet, befindet sich in seiner Frithschrift Olympica, in der zu lesen ist: »Am 10. November
1619, als ich ganz erfullt von Enthusiasmus war und die Grundlagen einer wunderbaren
Wissenschaft entdeckt hatte.« (René Descartes: »Olympicax, in: Euvres, Band X, 1908,
S.179) Der Inhalt dieser Traume wurde spater von seinem Biographen Adrien Baillet fest-
gehalten und in der Forschung ausfithrlich diskutiert. Siehe dazu: Michael Schwarze:
»Rhetorik der Berufung: Descartes’ Traume tber die Erweckung zu den mirabilis scien-
tiae fundamenta«, in: Patricia Oster u. Karlheinz Stierle: Legenden der Berufung, 2012,
S.107-126; Jacques Barchilon: »Les songes de Descartes du 10 novembre 1619 et leur inter-
prétations, in: Papers in French Seventeenth-Century Literature 11, 1984, S.99-113; John R.
Cole: The Olympian Dreams and Youthful Rebellion of René Descartes. Urbana, 1992; Agnés
Conacher: »Les réves de Descartes, in: Christian Vandendorpe (Hg.): Le récit de réve.
Fonctions, thémes et symboles, 2005, S. 99-112; William Thomas Jones, »Somnio Ergo Sum.
Descartes’s Three Dreamsc, in: Philosophy and Literature 4 (2), 1980, S.145-162; Heinz Qui-
ring, »Der Traum des Descartes. Eine Verschliisselung seiner Kosmologie, seiner Metho-
dik und der Grundlage seiner Philosophie«, in: Kantstudien 46, 1954, S.135-156; Stefan
Niessen: Traum und Realitdt. Ihre neuzeitliche Trennung, 1993, S.159 ff.

52 Ich habe dies an einer anderen Stelle ausfithrlicher versucht (siehe Murat Ates:
»Dubious Perceptions. Enlightenment Philosophers’ Understanding of Dreams«, in: Ber-
nard Dieterle/ Manfred Engel (Hg.): Theorizing the Dream/Les savoirs et théories du réve,
2017, S.189-207). Fiir eine allgemeinere Besprechung der Meditationes siehe auch: Fre-
derick Broadie: An Approach to Descartes’ Meditations, 1970. Andreas Kemmerling (Hg.):
René Descartes: >Meditationen uiber die Erste Philosophie, 2009. Ausfiihrliche Bibliogra-
phien haben zusammengestellt: Gregor Sebba: Bibliographia Cartesiana: A Critical Guide
to the Descartes Literature 1800-1960., 1964; Vere Chappell/Willis Doney, Twenty-five Years



Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit

Aspekte dieser »Okonomie des Zweifels«, wie es Foucault einmal nannte,
herauszuarbeiten.? Ich werde dabei vier Etappen des cartesianischen Zwei-
fels herausheben, welche gewissermaflen eine sukzessive Steigerung verfol-
gen und dabei immer deutlicher aufzeigen, inwiefern der Traum als das abso-
lut Andere in Stellung gebracht wird. Bekanntermafien beginnt Descartes
zunéchst mit einer vergleichsweise harmlosen Skepsis. Die Sinneswahrneh-
mung, welche er gew6hnlich als Grundlage seiner Erkenntnis genommen
hat, konne jederzeit Sinnestauschungen unterliegen. So kann uns etwa die
Wahrnehmung in Bezug auf Nahe und Ferne der Gegenstédnde tduschen (Me
L3). Bei diesem Zweifel scheint es sich jedoch um voriibergehende Illusionen
zu handeln, welche im Laufe der Perzeption alsbald wieder korrigiert sein
werden. Um den skeptischen Einwand zu radikalisieren, geht Descartes einen
Schritt weiter, und bringt das Argument des Wahnsinns. Jene »Verriickten,
welche glauben, »Konige zu sein, wihrend sie [in Wirklichkeit] bettelarm
sind, oder in Purpur gekleidet, wahrend sie doch nackt sind« (Me I1.4), jene
von der Geistesschwiche zu allerlei an Wahnvorstellungen Getriebenen sol-
len den Leser:innen des Traktats vor Augen fithren, wie schwerwiegend man
sich doch in der (Selbst-)Wahrnehmung tauschen kann. Es ist dies insofern
ein stiarkeres Argument der Skepsis, da man nicht, wie bei einer >gewohn-
lichen« Sinnestduschung der Fall, den Irrtum kurzerhand korrigieren kénne.
Die Wahnsinnigen, so scheint es Descartes gemeint zu haben, zeichnen sich
gerade dadurch aus, dass sie an ihrem Irrtum entschieden festhalten und
sich nicht ohne weiteres eines Besseren belehren lassen. So zeichnet sich seit
Aristoteles der Wahnsinnige gerade dadurch aus, dass er am Tag trdumt und

of Descartes Scholarship, 1960— 1984: A Bibliography. 1987. Die Kritik von Husserl und Hei-
degger an Descartes werde ich an gegebener Stelle erwahnen (:122).

53 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, 1990, S.69. Ich werde spater noch
einmal auf Foucaults Lektiire und die Reaktion Derridas darauf eingehen. Fir weitere
Besprechungen des Traumarguments bei Descartes, auf die ich hier leider nicht geson-
dert eingehen kann, siehe: David Blumenfeld/Jean Beer Blumenfeld: »Can I Know That I
Am Not Dreaming?«, in: Michael Hooker (Hg.): Descartes: Critical and Interpretive Essays,
1978, S.234-255; Oets Kolk Bouwsma, »Descartes’ Scepticism of the Senses«, in: Charles
E.M. Dunlop (Hg.): Philosophical Essays on Dreaming, 1977, S.52—63; James Hill: »Descartes’
Dreaming Argument and Why We Might be Sceptical of it«, in: Richmond Journal of Phi-
losophy 8, 2004, S.11-18; Sophie Jama: La nuit de songes de René Descartes, 1998; George
Nakhnikian: »Descartes’s Dream Argument«, in: Michael Hooker (Hg.): Descartes: Cri-
tical and Interpretative Essays, 1978, S.256-286; Johannes Oberthiir: »Verdrangte Dunkel-
heit des Denkens — Descartes, Leibniz und die Kehrseite des Rationalismus, in: Michael
Buchholz/Glinter Gédde (Hg.): Macht und Dynamik des Unbewussten. Auseinandersetzun-
gen in Philosophie, Medizin und Psychoanalyse, 2005, S. 34-69; Wolfgang Rod: »L'argument
du réve dans la théorie cartésienne de I'expérience«, in: Les Etudes Philosophiques 4, 1976,
S.461-473

45



46

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

als radikaler Tag-Traumer nicht in der Lage ist, zu wissen, dass er traumt.>*
Auffallig ist jedoch, dass Descartes das skeptische Argument des Wahnsinns,
entgegen seines sonstigen Vorgehens in den Meditationes, nicht aus der eige-
nen Perspektive, also nicht aus der Position des Ich-Erzahlers ausformuliert.
Er meint nicht, er konnte selbst auch ein Wahnsinniger sein, wodurch seine
aktuelle (Selbst-)Wahrnehmung ein (Selbst-)Betrug sein misste. Sondern er
berichtet vielmehr von anderen, von jenen, die er selbst nicht ist, nicht sein
kann. Descartes méchte — und dies gleich zu Beginn der Meditationes — sich
selbst, wie auch seine Leser:innen, auflerhalb der Moglichkeit des Wahnsinns
verorten. Wie Foucault in Bezug auf diese Stelle hervorhebt, behélt Descartes
gegeniiber dem Wahnsinn die Stellung der Rationalitét bei, wonach »ich als
Denkender nicht irre sein kann«.5> Auf eine andere Weise verfahrt Descartes
nun mit dem dritten skeptischen Argument, bei dem er nun explizit auf die
Moglichkeit des Traums eingeht. Er nimmt sich hier nicht heraus, sondern
spricht wieder in einer Erste-Person-Perspektive und meint, dass er doch oft
Traume hatte, die sich genauso real anfiithlten, wie seine gegenwéirtige Erfah-
rung (Me 1.5).5¢ Und Descartes wiederholt jene Frage, die wir schon im Theai-
tetos lesen konnten: Wie kann ich mir sicher sein, dass ich jetzt nicht traume?
Seine Antwort wird lauten: »Denke ich einmal aufmerksamer hieriiber nach,
so sehe ich ganz klar, dafl Wachsein und Trdumen niemals durch sichere
Kennzeichen unterschieden werden konnen, so dafl ich ganz betroffen bin
und gerade diese Betroffenheit mich beinahe in der Meinung bestérkt, ich
traumte« (Me 15).57 Achten wir hier auf das Adverb »beinahe«. Wir werden
spater sehen, dass Descartes zu keinem Zeitpunkt wirklich geglaubt haben
wird, dass er traumt, oder dass es keine sicheren Kennzeichen fir die Unter-
scheidung gegeben hitte. Doch es soll fiir ihn hier der Verdacht, wonach es
moglich sein konnte, dass die aktuelle Erfahrung ein Traum ist, geniigen,
um den Einwand sogleich gelten zu lassen. Die Moglichkeit allein reicht aus,
um zu sagen: »Also dann, wir triumen. Mogen alle Einzelheiten [unseres
gegenwirtigen Erlebens] nicht wahr sein, daffl wir die Augen 6ffnen, den
Kopf bewegen, die Hinde ausstrecken« etc. (Me L6.). Das skeptische Traum-
argument gegen die Giiltigkeit der aktuellen Erfahrung kann freilich nur

54 Vgl. dazu auch Descartes: Pas I.20.

55 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, 1990, S. 69.

56 »Als ob ich nicht ein Mensch wére, der des Nachts zu schlafen pflegt, und dem dann
genau dieselben, ja bisweilen noch weniger wahrscheinliche Dinge im Traume begegnen,
als jenen im Wachen! Wie oft doch kommt es vor, daf} ich mir all diese gewdhnlichen
Umstinde wiahrend der Nachtruhe einbilde, etwa daf} ich hier bin, daf} ich, mit meinem
Rocke bekleidet, am Kamin sitze, wihrend ich doch entkleidet im Bette liege« (Me Ls).

57 Vgl. dazu auch nochmals das Zitat von Sextus Empiricus in Fufinote 41.



Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit

deswegen greifen (wie wir dies bereits beim Theaitetos erlautert hatten), weil
bereits im Voraus iiber den ontologischen Rang des Traums (stillschweigend)
entschieden worden ist. Der Traum wird hier gerade nicht als auf Augenhohe
mit dem Wachen betrachtet, sondern es herrscht die Prasupposition, derzu-
folge der Traum nicht wahr, ja das Falsche an sich, die pure Illusion, das vollig
Sinnlose sei. Nur weil dem Traum eine derartige Abwertung zukommt, nur
weil der Traum schon als das radikal Andere gegentiber der Wahrheit, dem
Sein und der Sinnhaftigkeit in Stellung gebracht ist, kann dieser dritte Zwei-
fel tiberhaupt funktionieren: Wenn ich jetzt gerade traume, dann muss alles,
was ich jetzt erlebe, per se eine sinnlose Tduschung sein. Dass der Traum eine
eigene Realitat oder gar eine eigene Vernunft haben koénnte, steht in dieser
absoluten Abwertung des Traums nicht zur Debatte.

Mit dem Traumargument steigert sich indes die Intensitét des skeptischen
Einwands. Wahrend der Wahnsinnige sich nur in gewissen Teilaspekten und
Bereichen der Erfahrung tauscht, dabei jedoch weiterhin in eine wahre Welt
eingebettet bleibt und ferner durchaus in der Lage ist, die meisten Dinge sei-
ner Umgebung richtig wahrzunehmen, zu beurteilen und lediglich in bestim-
men (Selbst-)Wahrnehmung versagt; besagt hingegen das Traumargument,
dass eben die gesamte Erfahrung ein Irrtum sein muss. Mit anderen Worten:
Wenn ich aktuell trdume, dann ist nicht nur ein partieller Bereich meiner
(Selbst-)Wahrnehmung von der Tduschung betroffen, sondern die gesamte
Perzeption und Welterfahrung als solche. Weil die Skepsis des Traumargu-
ments solcherart ein allumfassendes Ausmafl annimmt, weil der »Traumende
verriickter ist als der Irre«, wie Derrida berechtigterweise gegen Foucault
einwendet, ist in der Tat nicht der Wahnsinn der grof3e Gegenspieler der Ver-
nunft, sondern der Traum.>8

58 Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz, 1976, S. 82. Foucaults These, der Wahn-
sinn sei das Andere der Vernunft, basierte darauf, dass Descartes sich (im Unterschied
zum Trdumenden) mit dem Wahnsinnigen in keinster Weise identifizierte und somit
fir sich als den Denkenden die Moglichkeit des Wahnsinns per se ausgeschlossen hatte
(Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 1990, S.68ff.). Mit dem oben Gesagten
sollte jedoch deutlich geworden sein, dass das Traumargument (hierin mochte ich Der-
rida beipflichten) umfassender und somit in der Logik des Descartes der Traumende in
der Tat verriickter ist als der Wahnsinnige. Was Foucault in diesem Zusammenhang
(aber auch Derrida) entgeht, sind zwei weitere Punkte: Erstens wird Descartes gegen
Ende seiner Meditationes, ich werde die Stelle spater zitieren, auch die Moglichkeit des
Traums aufgrund seiner Fahigkeit zum Denken, ndmlich kausale und kohédrente Zusam-
menhénge erkennen zu koénnen, ausschlieen. Also auch hier ist das Denken-konnen
letztlich das Kriterium gegeniiber dem Traum (bzw. genauer: gegeniiber einer Nivellie-
rung von Traum und Wirklichkeit). Und zweites, dies hatte ich bereits gesagt, wird der
Wahnsinn im Grunde ebenso vom Traum her gedacht. Der Wahnsinnige wird von Des-
cartes verstanden als jener, der am Tage trdumt, der nicht in der Lage ist, aufzuwachen,

a7



48

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Dass dem so ist, sehen wir selbst noch im vierten Zweifelsmoment, der
gleichermaflen, wenn auch auf indirekte Weise auf den Traum rekurriert.
Descartes setzt in dieser Passage die Untersuchung fort, indem zumindest die
idealen Wahrheiten, die von der zum totalen oneirischen Schein herabgesetz-
ten Erfahrung ausgenommen sein sollten, zu retten versucht. Da Idealitaten,
wie mathematische und geometrische Grundprinzipien, unabhéngig von der
Erfahrung ihre Gultigkeit haben, so glaubt er zunichst denken zu diirfen,
missten diese von der chronischen Negativitat des Traums nicht betroffen
sein. »Denn ich mag wachen oder schlafen, so sind doch stets 2+3=5, das
Quadrat hat nie mehr als vier Seiten, und es scheint unmdéglich, daf} so augen-
scheinliche Wahrheiten in den Verdacht der Falschheit geraten konnen« (Me
1.8). Nur wird die skeptische Methode einen Weg finden, um auch an solch
makellosen Wahrheiten Zweifel aufkommen zu lassen. Es konnte doch sein,
so Descartes, dass ihm eine Art boser Damon einredete, dass zwei und drei
funf ergeben oder dass das Quadrat nie mehr als vier Seiten habe (Me IL.9). Es
konnte einen »ich weify nicht welchen, allméachtigen und hochst verschlage-
nen Betriiger« geben, der »mich geflissentlich stets tauscht« (Me IL.3). Mit die-
sem Argument wird die Méglichkeit der Tauschung auf ein Hochstmaf gestei-
gert, (beinahe) zur ginzlichen Totalit4t erhoben. Denn nicht nur der gesamte
Erfahrungshorizont mit all seinen Wahrnehmungsinhalten, sondern auch
jegliches noch so ideales Urteil konnte durch einen betriigerischen Ddmon
unentwegt vorgespielt (worden) sein. Damit zweifelt Descartes, so scheint
es, auch an (bestimmten Formen) der Vernunft selbst.>® Anhand einer kul-
turgeschichtlichen Kontextualisierung kénnen wir nun aufzeigen, weshalb
sich auch dieses letzte Argument weiterhin auf den Traum bezieht. Denn was
Descartes hier wiedergibt, ist eine zentrale Vorstellung der mittelalterlichen
Traumdivination, wonach ein scheinbar gottgesandter Traum tatséchlich von
betriigerischen Ddmonen bzw. vom Teufel hochstpersonlich eingeflo83t wird.
Der ddmonische Traum, der weil es sich den Anschein der géttlichen Sendung

und somit nicht wissen kann, dass sein aktuelles Erleben (am Tag) ein Traum ist (vgl. Pas
I.21). Denselben Standpunkt werden wir auch nochmals bei Kant sehen. Somit basieren
beide der besagten skeptischen Einwénde, der eine implizit und der andere explizit auf
den Traum. Nur in einem konnte man Foucaults Ansicht vielleicht doch auch verteidigen:
Gerade weil die >Wahnsinnigen< den Traum in die Ordnung der Wachwelt einbrechen
lassen und damit die Wachenden in ihrer Ordnung (oder wollen wir gar sagen, in ihrem
>Ordnungstraum«<?) stéren, das Funktionieren des Alltags behindern, stellen sie fiir die
verniinftige Wirklichkeit eine >qualitativ< ganz andere Dimension der Bedrohung dar, als
der Schlaftraum, den man doch einfacher beiseite zu schieben gewohnt ist.

59 Dies wiirde jedoch nur eine mathematisch-geometrisch verfahrende Ratio betref-
fen. Zumindest jene Vernunft, die hier weiterhin am Zweifeln und am (Be)denken ist,
wird davon, wir werden es noch sehen, nicht betroffen sein.



Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit

gibt, tAuscht umso mehr, fithrt den Menschen vollig in die Irre.®® Derart ist
auch fir Descartes die Moglichkeit, dass alles (einschliefllich der Mathema-
tik und Geometrie) nur ein ddmonischer Traum wire, der totale Betrug. Wir
konnen also zumindest nach dieser Lesart behaupten, dass sich alle radikalen
Zweifelsmomente der Meditationes (ausgenommen die der Sinnestduschung)
im Grunde auf den Traum beziehen. Namlich: 1. Der Wahnsinn, der sich als
eine Art partieller Traum am Tag abspielt und in bestimmten Bereichen der
(Selbst-)Wahrnehmung fundamental irrtiimliche Vorstellungen hervorbringt.
2. Das Traumargument selbst, welches den gesamten Erfahrungshorizont als
[lusion wertet und 3. Der ddmonische Traum, der neben der Erfahrung nun
auch die idealen Wahrheiten zum Irrtum macht und somit den Schein zur
Totalitat erhebt. In all diesen skeptischen Argumenten demarkiert der Traum
immerzu das, was nicht sein darf. Seine trigerische Natur destruiert alles,
mit dem sie in Berithrung kommt. Doch nicht alles, eine letzte Bastion, von
der sich alles wieder zuriickerobern lésst, bleibt gewahrt. Bekanntlich wird
Descartes nach solch absolut anmutender Dekonstruktion das Refugium in
der Gewissheit des »ich denke, ich bin< finden: »Er [der betriigerische Damon]
tausche mich, soviel er kann, niemals wird er doch fertigbringen, daf} ich
nichts bin, solange ich denke, daf} ich etwas sei. Und so komme ich, nachdem
ich nun alles mehr als genug hin und her erwogen habe, schliefilich zu der
Feststellung, dafl dieser Satz: >Ich bin, ich existiere« [...] notwendig wahr ist«
(Me I13). Der Ausweg besteht darin, dass, auch wenn alles nur oneirischer
Trug sein mag, ich dennoch bin, existiere. Und ich bin nicht irgendwie, son-
dern ich bin denkend. Von dieser Gewissheit aus gibt es fiir Descartes jeden-
falls wieder Hoffnung, es miisste doch einen Gott geben, der nicht betriigt,
der mir eine Vernunft gibt, ja der selbst diese Vernunft ist, von der aus eine
Wirklichkeit jenseits traumerischer Illusionen (re-)konstruiert werden kénn-
te.5! Ausgehend von der Gewissheit einer gottgegebenen Vernunft, welche die
eines verniinftigen Gottes ist, wird Descartes nun auch jene (durch ihn selbst
zuvor zur Totalitat stilisierte) Bedrohung des Traums brechen, bannen und
als Held der Geschichte all das wieder sorgfaltig aufbauen, was der Zweifel
(scheinbar) zertriimmert hatte. Gegen Ende der Meditationes widerspricht er
gar der skeptischen Methode als solche, wirft sie ab, lasst die Katze aus dem

60 Zur besagten Traumvorstellung im Mittelalter siehe u.a. Bernd Hergemoller: Schiaf-
lose Nidchte. Der Schlaf als metaphorische, moralische und metaphysische Grofie im Mittelal-
ter, 2002; sowie Marie Elisabeth Wittmer-Butsch: Zur Bedeutung von Schlaf und Traum im
Mittelalter, 1990.

61 Wie es bei Derrida pointiert heiflt: »Gott ist [fiir Descartes letztlich] der andere
Name fiir das Absolute der Vernunft selbst, der Vernunft und des Sinns im Allgemeinen«
(Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz, 1976, S.94).

49



50

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Sack und gibt nun doch das deutliche Merkmal, welches die Wachwirklich-
keit vom Traum immer schon und ein fur alle Mal unterschieden haben soll:

[So] darf ich alle tibertriebenen Zweifel dieser Tage als lacherlich verwerfen,
vor allem beziiglich des Traumes, den ich nicht vom Wachen unterscheiden
konnte; jetzt ndmlich merke ich, daff zwischen beiden der sehr grofie Unter-
schied ist, dafl niemals meine Trdume sich mit allen tibrigen Erlebnissen durch
das Gedachtnis so verbinden, wie das, was mir im Wachen begegnet. Denn in
der Tat, wenn mir im Wachen plétzlich jemand erschiene und gleich darauf
wieder verschwinde, wie es in Traumen geschieht, und zwar so, dafl ich weder
sahe, woher er gekommen, noch wohin er gegangen, so wiirde ich dies nicht
mit Unrecht eher fiir eine blofe Vorspiegelung oder fiir ein in meinem Gehirne
erdichtetes Trugbild halten [...]. Begegnet mir aber etwas, wovon ich deutlich
bemerke, woher, wo und wann es kommt, und vermag ich seine Wahrnehmun-
gen ohne jede Unterbrechung mit dem gesamten tibrigen Leben zu verkniipfen,
so bin ich ganz gewif, dafl es mir nicht im Traume, sondern im Wachen begeg-
net ist. (Me VI.24.)

Was also die Wachwirklichkeit auszeichnen und diese vom Traum abheben
soll, ist eine koharente und kausale Ordnung, die ich als Denkender immer
zu erkennen weif3. Diese These wird spéater (1720) von Christian Wolff noch-
mals wiederholt werden.®? Nun, selbst wenn man dieses Unterscheidungs-
merkmal gelten lassen wollte, wire sie (wenn iiberhaupt) nur in Hinblick auf
den bizarren Traum anwendbar. Denn keinesfalls sind alle Traume derart
eigentiimlich, dass sie jene abrupten und zusammenhanglosen Briiche auf-
weisen, die Descartes hier als Merkmal beschreibt. Oder anders gesagt: Im
Traum ist nichts von dem unmoglich, was in der cartesianischen Ordnung
der Wachwirklichkeit moglich wére. Man kann, und dies dirfte sogar 6fter
der Fall sein, durchaus auch >unspektakulidre< Traume erfahren, in denen sich
alles genau in jenen (weitgehend unauffalligen) Abldufen abspielt, die man
auch aus dem Wachleben gewohnt ist.®3 Das weif} freilich auch Descartes, der

62 »Wen man nun die Wahrheit gegen den Traum hélt«, so Wolff »und dabey acht hat,
worinnen sie von einander unterschieden sind, so wird man keinen anderen Unterschied
bestimmen koénnen, als den ich vorhin gegeben, nehmlich daf} in der Wahrheit alles in
einander gegriindet ist, im Traume nicht, und daher im ersten Falle die Verdnderungen
der Dinge eine Ordnung haben, im Traume hingegen lauer Unordnung ist« (Christian
Wolft: Verniinftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Mensch, auch allen Dinge
iiberhaupt, 1983, S.76). Fur eine umfangreiche Auseinandersetzung zum Traum bei Chris-
tian Wolff siehe: Sonia Carboncini: Transzendental Wahrheit und Traum. Christian Wolffs
Antwort auf die Herausforderungen durch den Cartesianischen Zweifel, 1991.

63 Der Einwand von Thomas Hobbes gegen jene Stelle der VI. Mediation geht in eine



Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit

ja selbst am Anfang der Meditationes ausfithrt, dass diese aktuelle Szene, in
der er sich gerade befinde — mit eben genau denselben (scheinbar) kohéaren-
ten Ablaufen, mit derselben Lebendigkeit und demselben Realitatsglauben -
genauso im Traum stattfinden kénnte. Gerade diese Moglichkeit, ndmlich
dass sich die aktuelle Erfahrung gleichermaflen im Traum abspielen konnte,
machte das Traumargument iiberhaupt erst derart wirkméchtig. Diese einmal
heraufbeschworene Wirkmacht lasst sich nicht mehr dadurch depotenzieren,
indem man darauf hinweist, dass es auch zusammenhanglose Traume geben
kann. Dadurch wird allein der Moglichkeitsspielraum des Traums deutlich,
der eben weitaus mehr vermag, als wozu die cartesianische Wachwirklichkeit
in der Lage ist. Was Descartes am Ende tibrig bleibt, ist der vollstdndige Riick-
zug in die Dogmatik einer mysteridsen Vernunft, die, weil ihr eben eine gott-
liche Berechtigung zukommt, nicht fehlgehen kann und sich daher anmaflen
darf, den Sachverhalt mit einem unhinterfragbaren Machtwort zu entschei-
den: »Denn daraus, dafy Gott kein Betriiger ist, folgt jedenfalls, dafl ich mich
in solchen Dingen nicht tdusche« (ebd.). Wer in einem derartig dogmatischen
Letztargument seine Rettung sucht, mochte damit erst recht sagen, dass ihm
der Traum weiterhin eine Bedrohung ist. Aus dem Dilemma scheint es kei-
nen Ausweg zu geben. Vielleicht soll es ihn auch nicht geben. Denn fiir eine
Vernunft, die ihr Reich nur negativ zu bestimmen vermag, muss das Bedro-
hungszenario (in welcher Form auch immer) aufrecht bleiben.

Folgen wir an dieser Stelle, um das Ausmafl der Problematik und gleichsam
die Kontinuitat einer Abwertung des Traums in den herrschenden Philoso-
phien der neuzeitlichen Aufklarung nachzuzeichnen, einem weiteren exem-

ahnliche Richtung. Hobbes vermerkt: »Hier fragt es sich, ob ein Traumender, der zwei-
felt, ob er trdumt, nicht auch trdumen kénnte, daf sein Traum mit den Ideen vergangener
Ereignisse in einer langen Reihe zusammenhéngt. Kann er es, so kann das, was dem
Traumenden Handlungen seines fritheren Lebens zu sein scheinen, als wahr angesehen
werden, genau wie wenn er wachte« (in: René Descartes: Meditationen iiber die Grund-
lagen der Philosophie mit den samtlichen Einwdnden und Erwiderungen, 1915, S.176). Da sich
der Traum - zumindest der Mdglichkeit nach — ebenfalls in einer zusammenhéngen-
den Geschichte zutragen kann, lasst Hobbes das von Descartes angefithrte Unterschei-
dungsmerkmal nicht gelten. Fiir ihn ist hingegen das entscheidende Kriterium vielmehr
die Evidenz des Aufwachens: »Ist er aber erwacht, so wird er seinen Irrtum miihelos
erkennen« (ebd. S.177). Doch selbst dies bleibt zweifelhaft. Wie etwa Bertrand Russell
berechtigterweise darauf hingewiesen hat, kann uns noch nicht einmal das Erwachen
aus dem Traum die Gewissheit geben, dass wir uns nicht mehr in einem Traum befin-
den. Es konnte schlief8lich sein, wie beim »false awakening« der Fall, dass selbst noch
das Erwachen getraumt, also weiterhin ein Teil des Traums ist (Bertrand Russell: Human
knowledge. Its scope and limits.1948, S.186; zum Phédnomen des >false awakening« siehe
Fufinote 259).

51



52

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

plarischen Namen des Kanons, der jene operative Negativitat des Traums
beibehaltet, diese jedoch gerade als Kritik gegen den cartesianischen Rationa-
lismus umfunktioniert. Die Rede ist von John Locke. In einer Randbemerkung
seines An Essay Concerning Human Understanding kommt er auf den Traum zu
sprechen und versucht hierbei kurz, aber deutlich zu demonstrieren, dass die
Dubiositat des Traums gerade nicht zu jenem sicheren Refugium des ego cogito
fuhren kann, sondern dieses vielmehr verunméglicht. Locke tibernimmt zwar
die epistemologische wie auch ontologische Abwertung des Traums, doch
entgegen Descartes soll aufgezeigt werden, inwiefern dadurch nicht die leibli-
che Sinneserfahrung, sondern jene Rationalitét problematisiert werden muss,
welche glaubt, sich ohne Weiteres aus der Erfahrungswelt zuriickziehen zu
kénnen:

It is true, we have sometimes instances of perception whilst we are asleep, and
retain the memory of those [dream-]thoughts: but how extravagant and incoher-
ent for the most part they are; how little conformable to the perfection and order
of a rational being, those who are acquainted with dreams need not be told. This
I would willingly be satisfied in, — whether the soul, when it thinks thus apart,
and as it were separate from the body, acts less rationally than when conjointly
with it, or not. If its separate thoughts be less rational, then these men must
say, that the soul owes the perfection of rational thinking to the body: if it does
not, it is a wonder that our dreams should be, for the most part, so frivolous and
irrational; and that the soul should retain none of its more rational soliloquies
and meditations (HU I1.1, § 16, 57).

Was sich in diesem Absatz zunachst und unmissverstindlich ausdruckt, ist
die grundsétzlich defizitdre Rolle, die auch Locke dem Traum zuspricht. Die
Traume sind obskur, unrealistisch, fehlgeordnet, inkohérent und entsprechen
somit nicht der Vollkommenheit und Ordnung eines verniinftigen Wesens.
Gerade weil der Traum derart unvollkommen und belanglos ist, sieht Locke
darin den Beweis, dass die Seele, wenn sie sich von der Ordnung der korper-
lich-sinnlich erfahrenen Wachwelt entfernt, wie dies im Schlaf der Fall zu
sein scheint, sich in bodenlose Absurditiaten verliert. Die Pramisse, dass die
Seele beim Riickzug aus der korperlichen Erfahrung ihre Verniinftigkeit ver-
liert, will im Umkehrschluss sagen, dass sie ihre Verniinftigkeit gerade dem
Eingebettet-sein in die (Wach-)Erfahrung verdankt. Dies bedeutet nun, dass
ein jedes Denken, welches das Reich der Erfahrung verlésst, wie in den Medi-
tationes von Descartes methodologisch der Fall, niemals wird jenen sicheren
Boden finden konnen, den es sich erhofft. Denn dieser Boden ist eben die
(Wach-)Erfahrung selbst. In dieser Logik markiert die Negativitit des Traums



Die Neuzeit und der Traum als das Andere einer rationalen Wirklichkeit

also nicht nur die Grenzen der Wachwirklichkeit, sondern zumal auch die
Grenzen einer naiven Vernunft, die glaubt, sich von ihr abwenden und in ein
(erfahrungsunabhingiges) Reich sicheren Wissens fliichten zu kénnen. Nur
hat die Locke’sche Logik, so schliissig sie sich auch prasentieren mag, ihre
eigenen Probleme. Sie funktioniert im Grunde nur, weil sie dem Traum per
se den Status der Erfahrung abspricht. Doch wieso der Traum keine (wenn
auch eigentiimliche) Erfahrung sein soll — oder wie Leibniz entgegen wird
»eine Welt fir sich« ist (NE IL1g. §1) — bleibt bei Locke unklar.6¢ Das Aner-
kennen des Traums als ein Modus der Erfahrung hatte Locke nicht nur dazu
gezwungen, zugleich einzurdumen, dass es doch eine Art von Denkvermo-
gen geben muss, welche die Traumerfahrung in ihrer Eigenheit strukturiert
und erméglicht — was wiederum fiir ein kontinuierliches, ununterbrochenes
Denkvermdgen sprechen wiirde. Sondern die fiir ihn vielleicht schwerwie-
gendere Problematik lag offenbar darin, dass er damit fiir das eine Seelenle-
ben die Moglichkeit mehrerer personaler Identifikationen annehmen miisste:

[I]f it be possible that the soul can, whilst the body is sleeping, have its thinking,
enjoyments, and concerns, its pleasures or pain [wie dies im Traum doch der

64 Wir konnten vielleicht sogar sagen: Indem Locke die (letztlich nicht in der Erfah-
rung selbst begriindete) Nichtigkeit der Traumerfahrung mitmacht, wird von ihm doch
ein rational gefélltes Urteil vorausgesetzt und vielleicht sogar naiver gesetzt, als es der
selbstreflexive Rationalist vollbringen konnte. Leibniz scheint hier in der Tat umfassen-
der anzusetzen, indem er sowohl die Traum- als auch die Wachgedanken (die bei Leibniz
letztlich auch den Erfahrungshorizont des Traums und des Wachens umschlieffen) auf
eine tatige Substanz zuriickfithrt. So kommt es in einem von Leibniz verfassten fiktiven
Gesprach zwischen Philaletes und Theophilus zu folgendem Disput: Philaletes (der hier
offenbar die Locke’sche Position vertritt, jedenfalls beinahe wortgleich die oben zitierte
Stelle bei Locke wiederholt) meint: »Die meisten Tradume, deren wir uns erinnern, sind
unordentlich und schlecht verbunden. Man miisste also behaupten, dass die Seele das
Vermogen, verniinftig zu denken, dem Koérper verdankt«; woraufthin Theophilus (d.h.
Leibniz selbst) antwortet: »Der Korper entspricht allen Gedanken der Seele, mogen sie
verninftig sein oder nicht. Und die Traume haben ebenso sehr ihre Spuren im Gehirn
wie die Gedanken der Wachenden« (NE IL1. §16). Schliefilich wird Leibniz (sowohl gegen
Locke als auch gegen Descartes) postulieren: »Ubrigens ist, wenn die Erscheinungen nur
verbunden sind, wirklich auch nichts daran gelegen, ob man sie Traume nennt oder nicht,
weil die Erfahrung zeigt, dass man sich in den um der Erscheinungen willen genomme-
nen Massregeln nicht tduscht, wenn sie nach Massgabe der Vernunftwahrheiten genom-
men werden« (NE IV.2. §14). Diese Aussage sollte uns jedoch nicht glauben lassen, Leibniz
wollte damit Traum und Wachen voéllig gleichstellen, sondern er sieht es lediglich als
irrelevant an, ob die aktuelle Erfahrung nun ein Traum sei oder nicht. Eine eigenstandige
Auseinandersetzung mit der oneirischen Erfahrung suchen wir jedenfalls auch bei ihm
vergeblich. Es sind vielmehr kursorische Nebenargumente, die in einer gréfieren Kam-
pagne gegen Lockes Empirismus angefithrt werden.

53



54

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Fall zu sein scheint] it is certain that Socrates asleep and Socrates awake is not
the same person; but his soul when he sleeps, and Socrates the man, consisting
of body and soul, when he is waking, are two persons: since waking Socrates
has no knowledge of, or concernment for that happiness or misery of his soul,
which it enjoys alone by itself whilst he sleeps, without perceiving anything of
it; no more than he has for the happiness or misery of a man in the Indies, whom
he knows not (HU IL1, §11, 55).

Der Traum scheint solcherart auch Locke mehr Probleme zu bereiten, als er
mithilfe einer tradierten Negativitat des Traums kurzerhand gel6st zu haben
glaubte. Um die von Descartes postulierte Allgegenwértigkeit des ego cogito,
ergo sum in die Schranken zu weisen, wird Locke jedenfalls eine Ebene tie-
fer gehen und entlang des traumlosen Tiefschlafs argumentieren miissen.
Der Tiefschlaf, von dem man nun endgiiltig wird behaupten diirfen, dass die
Sinne gleichermaflen paralysiert sind wie jegliches Denken, demonstriere
nun doch eindeutig, dass es eine Existenz (der Seele) geben kann, die keines
denkenden Ichs bedarf. Damit mdchte Locke den Beweis erbringen, dass das
Denken im Grunde erst dann einsetzt, wenn es zu einer Erfahrung kommt
und dass somit kein von der Erfahrung unabhangiges und ununterbrochenes
Denken - »the same thinking thing« — méglich sein kann (HU II.27 §9f;
vgl. HU IL1 §10). Leibniz wird auch an diesem Punkt widersprechen. Unzu-
frieden mit Lockes Tiefschlafargument wendet er ein: »Man schléft niemals
so tief, dafl man nicht immer noch eine schwache und verworrene Empfin-
dung hitte, und man wiirde niemals durch das starkste Gerdusch der Welt
erweckt werden, wenn man nicht irgendeine Perzeption [...] gehabt hitte«
(NE II.1 §13). Damit scheint Leibniz sagen zu wollen, dass selbst im tiefsten
Schlaf auf einer subtilen Ebene weiterhin ein minimales Cogito (im Sinne von
Kognition) gegeben sein miisse, da ansonsten eine Weckung von aufien nicht
moglich wire.®> Diese zwischen Locke und Leibniz kursorisch aufgeworfene

65 Den Einwand von Leibniz konnte etwa folgendes Beispiel bekréftigen: Man kann,
indem man laut den Namen einer schlafenden Person ruft, diesen selbst aus einem tie-
fen Schlaf wecken. Dies verdeutlicht nicht nur, dass er trotz des Schlafs weiterhin eine
>Auflenwahrnehmung< hatte und somit die Stimme zu héren vermochte, sondern dass er
zumal in der Lage war, seinen eigenen Namen wiederzuerkennen, sich mit dem Namen
zu identifizieren, was wiederum auf ein weiterhin aktives Denk- und Erinnerungsver-
mogen verweist. Mit solch einem Beispiel wiirden wir zwar Leibniz entgegenkommen,
doch das Exempel verweist auch auf ein phdanomenologisches Problem. Denn es hat
streng genommen seine Giiltigkeit nur fiir denjenigen, der in der Wachwelt solcherart
den schlafenden Korper mit dem Zuruf seines Namens weckt. Es gibt uns noch keine
Auskunft dartiber, was der Traumende oder gar (Tief-)Schlafende selbst erfahrt bzw. ob
Letzterer tiberhaupt etwas erfihrt (:230 ff.).



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

Frage des Tiefschlafs sowie die nach einer (Dis-)Kontinuit4t von Person und
Subjektivitat wahrend Traum- und Wachphasen wird unsere phanomenologi-
schen Untersuchungen ausfiihrlich in Anspruch nehmen (siehe Kap. IV). Wir
werden zumal sehen, dass es sich hierbei um eine weitaus altere Fragestellung
handelt, welche die vedantischen Philosophien seit den Mandukya-Upanisad
beschaftigen (siche Kap. V.).

4. Das defizitare Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

Die historisch tradierte und sedimentierte Auffassung, welche die Negativitat
des Traums als epistemisches Argument fiir die (De-)Markierung einer ver-
niunftigen Wachwirklichkeit und damit der Vernunft selbst funktionalisiert,
stellt - wenn man das derart vereinfachend linieren darf — den einen Strang
in der abendlandischen Narration dar. Es handelt sich im Grunde weniger
um eine theoretische Auseinandersetzung mit der oneirischen Erfahrung als
vielmehr um eine argumentative Operation, in welcher man sich riickschlie-
Bend erhofft, die Positivitat dessen zu klaren, mit dem sich die Philosophie zu
beschiftigen hat. Der Traum wird also nicht einfach verbannt, ausgeschlos-
sen und ignoriert, wobei sicherlich auch dies fiir den tiberwiegenden Teil des
philosophischen Kanons zutrifft, sondern es handelt sich in diesen Diskursen
vielmehr um eine — um nochmals mit Foucault zu sprechen — inkludierende
Exklusion. Der als Tauschung par excellence definierte und zum operativen
Zweifelsmoment stilisierte Traum ist zwar auflerhalb dessen, was als wahr
und wirklich gilt, doch gerade weil er dieses verbotene Aufien darzustel-
len, weil die Grenzen seiner Negativitat das Wahre, Sichere und Gewisse zu
markieren hat, taucht er (gewollt oder nicht) wieder mitten im Zentrum auf.
Solch eine argumentative Funktionalisierung des Traums im Zentrum der
Epistemologie konnten wir bereits in Platons Theaitetos lesen und dann in
einer komplexeren Form in Descartes skeptischer Methode und schliefilich
nochmals bei Locke in einer gleichsam umgedrehten Richtung als Argumen-
tation gegen das ego cogito. Eine weitere historische Diskurs- bzw. Flucht-
linie — es handelt sich in der Tat auch hier um eine Flucht vor dem Traum,
in der zugleich die Flucht selbst begriindet werden soll — kénnte man hin-
gegen anhand jener Wahrnehmungstheorien nachzeichnen, die wir bereits
in einer Passage in Platons Timaios und ausfiithrlicher in der Parva Naturalia
des Aristoteles gelesen hatten. Der Traum erscheint in dieser (gleichermafien
diskontinuierlichen) >Linie< weniger operativ, sondern es wird vielmehr der
Versuch unternommen, wenn auch in wenigen und halbherzigen Ansétzen,
die Entstehung der (an sich tiberfliissigen) Traume zu klaren. In diesen wahr-

55



56

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

nehmungstheoretischen, teils auch physiologischen Erklarungsansatzen - so
konnte man in aller Kiirze zusammenfassen — wird der Traum als Rest einer
diurnalen Perzeption angesehen, der als solcher Rest irgendwie im Wahr-
nehmungsvermdgen zuriickbleibt und belebt durch die Befindlichkeiten des
Korpers bei Nacht eine Art Eigenleben fiihrt. Variationen dieser Erklarung
durchlaufen in den neuzeitlichen Aufklarungsphilosophien eine Renaissance,
sodass man eben behaupten kann, hierin eine weitere genealogische (Dis-)
Kontinuitat in der herrschenden (abendldndischen) Philosophiegeschichte
gefunden zu haben.

Noch vor den geradezu deckungsgleichen Ausfithrungen von Thomas Hobbes
in De Corpore, versucht zuvor Descartes jenes wahrnehmungstheoretisch-
physiologische Erkldrungsmodell des Traums neu aufzustellen, indem er die-
ses auf eine recht ausgefeilte Gehirn-Metaphysik griindet.¢ Wir beziehen uns
aufeine, verglichen mit den Meditationes weitaus weniger beachteten Schrift,
die den Titel Les passions de I’ame (»Die Leidenschaften der Seele«) tragt. All
jene Dinge, die Descartes zehn Jahre zuvor in den Meditationes so umstand-
lich angezweifelt hatte, wird man hier als bare Miinze vorfinden. Sowohl
die unbezweifelbare Existenz des eigenen Koérpers als auch die Existenz der
Auflenwelt werden in der hier ausformulierten Wahrnehmungstheorie nicht
nur anerkannt, sondern spielen sogar eine entscheidende Rolle. In diesen, fiir
uns hochst interessanten Passagen fithrt Descartes zunéchst in einem recht
mechanistisch anmutenden Modell aus, wie Wahrnehmung stattfindet, wie
namlich die Gegenstinde der Aulenwelt in den dufleren Sinnesorganen des
Kérpers Reizbewegungen auslosen, die dann anhand der Nervenbahnen und
in Form von feinstofflichen Korperteilen — die er auch »Lebensgeister« nennt
(Pas I.10) — zu den Hohlen des Gehirns gelangen. Im Gehirn befinde sich
schlief$lich eine »Driise«, durch welche die Seele mit dem Koérper interagiert
und jene durch die Lebensgeister ibertragenen Impulse der dufieren Objekte
zu einer Vorstellung formt, welche gewissermaflen in Korrelation mit dem
Objekt steht (Pas 1.23).67 Die Wahrnehmung wird demnach zwar von Auflen-

66 Fiir Hobbes Ausfithrungen, die ich hier nur erwéhne, jedoch nicht weiter ausfiih-
ren werde, siche: Thomas Hobbes: Elemente der Philosophie, Erste Abteilung, Der Korper,
1997, S.265ft; siehe dazu auch u.a. den Artikel von Wolfgang von Leyden, »Descartes
and Hobbes on Waking and Dreaming«. In: Revue Internationale de Philosophie 10, 1956,
S.95-101.

67 Dazu gibt Descartes etwa folgendes Beispiel: »Sehen wir z.B. ein Thier auf uns
zukommen, so malt das zuriickgeworfene Licht seines Kérpers zwei Bilder von ihm, eines
in jedem unserer Augen, und diese Bilder erzeugen zwei andere mit Hiilfe des Sehnerven
in der inneren Flache des Gehirns nach seinen Héhlungen zu; von dort strahlen diese Bil-
der durch Vermittlung der [...] Lebensgeister in der Weise nach der kleinen Eichel, welche



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

objekten verursacht, doch was die Seele letztlich als Vorstellung perzipiert,
ist nicht dieses Objekt an sich, sondern eben eine (durch die Mechanik des
Korpers erzeugte) Vorstellung dessen. Die (mittels der im Gehirn angedockten
Driise) an die Seele iibertragenen Vorstellungen miissen jedoch nicht unbe-
dingt ihre Ursache im Aufleren des Korpers, sondern kénnen ihren Grund
durchaus auch im Korper selbst haben, wie dies etwa bei Hunger, Durst,
Schmerz, Fieber etc. der Fall sei (Pas 1.24). Im Weiteren schildert Descartes
nun auch die Moglichkeit, wonach die Seele — ohne unmittelbare Einwirkung
der duBeren oder inneren Eindriicke des Korpers — auch selbst Vorstellungen
erzeugen, d.h. imaginieren kann. Solches Imaginieren findet statt, indem die
Mechanik in umgekehrter Weise in Gang gesetzt wird: »Wenn die Seele sich
einen nicht vorhandenen Gegenstand vorstellen will, z.B. einen verzauber-
ten Palast« (Pas 1.20.), dann werde dieses Bild dadurch hervorgerufen, indem
nun die eigentliche Aktivitat von der Seele ausgeht und diese willentlich jene
»Driise« im Gehirn stimuliert: Demnach »macht der Wille die Driise sich so
bewegen, dass die Lebensgeister nach den Poren des Gehirns gestofien werden,
deren Offnung die Vorstellung dieses [imaginierten] Gegenstandes bestimmt«
(Pas I.43.). Doch wie die Seele eine Vorstellung aktiv wollen und produzieren
kann, die ihr erst im Nachhinein durch jene Stimulierung der Lebensgeis-
ter (d.h. letztlich erst durch die willentliche Produktion selbst) gegeben sein
kann, bleibt hier ein ungeldstes Ratsel: Was erst am Ende des Prozesses als
Imaginiertes erscheinen soll, ist ihr, weil man dies eben zuerst intendieren
konnen muss, gleichsam als Anfangspunkt vorausgesetzt. Eine Verdrehung,
die uns in anderer Form gleich wiederbegegnen wird. Es ist jedenfalls genau
diese Stelle einer Auseinandersetzung mit dem Vorgang der Imagination,
an der, obgleich nur in einer kleinen Nebenrolle, endlich auch die Traume
erneut die cartesianische Bithne betreten. In der Beschreibung des Traums
als einer Imagination spricht Descartes jedoch nicht mehr von einer willentli-
chen Tétigkeit, wie dies am Tage etwa beim Phantasieren eines »verzauberten
Palastes« der Fall sein soll, sondern er spricht vielmehr im wortlichen Sinne
von einer Leidenschaft (passion) der Seele, die sie erleidet, die ihr zustofit,
die sich also in einer Art Passivitat zutragt. Von einem passiven Modus des
Erleidens heimgesucht, geschieht es nun der Seele, dass sie im Schlaf die Reste
vorangegangener (perzeptiver) Vorstellungen — die jetzt »vielmehr nur den
Schatten oder das Bild« von jenen originalen Vorstellungen am Tage meinen
(Pas I.21) - im Gehirn aufwiihlt, dabei akzidentelle Eindriicke erweckt und

von diesen Geistern umgeben ist [...]. So bilden beide Bilder im Gehirn nur eines auf der
Eichel, was unmittelbar auf die Seele wirkt und sie die Gestalt des Thieres sehen lasst«
(Pas L.35).

57



58

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

diese schliefilich zu einer tauschend echten Wahrnehmung zusammenfiihrt.
Dass es sich bei den Traumbildern um ein akzidentelles Geschehen handelt,
wird darin begriindet, dass »die Lebensgeister verschieden bewegt werden
und auf die Spuren verschiedener fritherer Eindriicke im Gehirn treffen und
deshalb zuféllig ihren Weg mehr durch diese Poren als durch andere nehmen«
(ebd.). Unterstrichen wird nicht nur das Zuféllige, sondern einmal mehr das
Betriigerische und Irrtiimliche der oneirischen Erfahrung: »Mitunter sind
diese Bilder [des Traums] dem Original so dhnlich, dass man sie irrtiimlich
fir letztere halt« (Pas 1.26). Sie konnen einem im Schlaf derart »lebhaft vor-
kommen, dass man sie [wirklich] zu sehen oder innerlich zu fithlen meint,
obgleich sie nicht vorhanden sind« (ebd.). Die paradoxe Situation besteht also
darin, dass es sich beim Traum zwar um eine als vorhanden erlebte, aber doch
nicht vorhandene Erfahrung handelt. Ein Paradox, das eben nur deswegen zu
Stande kommen kann, weil die Seele (von der neurologisch vermittelten Inter-
aktion mit der Auflenwelt abgeschnitten) sich géanzlich ihrer Leidenschaft
hingibt und damit in voélliger Passivitat ihr eine Imagination widerfahrt, die
ihren physiologischen Grund allein in belanglosen Bewegungen der Lebens-
geister im Gehirn hat.¢8

Mit dieser durchaus komplex angesetzten Erklarung scheint Descartes
jenen Charakterzug des Traums, mit dem er in den Meditationes operiert
hatte und die ihm in mehrfacher Hinsicht zum skeptischen Argument dienen
konnte, ndmlich dass der Traum im Wesentlichen absolute Tauschung sei,
nachtraglich begriindet haben zu wollen. Anderseits konnen wir die Stofirich-
tung, wonach die eigentliche Ursache des Traums im Seelenleben zu suchen
sei, ansatzweise auch in einem (kaum beachteten) Nebensatz der Meditationes
finden, in dem es heif3t: »Denn wie die Triebe, von denen soeben die Rede
war, obschon sie in mir sind, sich dennoch anscheinend von meinem Willen
unterscheiden, so gibt es in mir vielleicht auch irgendeine andere, mir nur
noch nicht gentigend bekannte Fihigkeit [der Seele], welche diese Vorstel-
lungen [in mir] hervorbringt«, sodass »sie sich, wihrend ich schlafe, ohne

68 Zur Erganzung sei hinzugefiigt, dass Descartes an einer Stelle im Traité de 'homme
nahelegt, dass man wahrend des Schlafs doch nicht vollig von der AuBenwelt abgeschnit-
ten ist. Demnach widerfahren der Seele im Schlaf nicht nur die im Gehirn herumschwir-
renden Reste der diurnalen Wahrnehmung, sondern es kénnen sich mit diesen zudem
schwache Impulse der aktuellen Auflenwahrnehmung vermischen, die dann gewisser-
maflen im Traum tberinterpretiert werden: »So traumen wir manchmal im Schlaf, wenn
wir durch eine Miicke gestochen werden, man gébe uns einen Degenstich, oder wenn wir
nicht vollstindig zugedeckt sind, bilden wir uns ein, wir seien ganz nackt, und wenn wir
ein wenig zu stark zugedeckt sind, glauben wir von einem Gebirge erdriickt zu werden«
(René Descartes: Uber den Menschen. Beschreibungen des menschlichen Korpers (1648), hrsg.
Karl Rothschuh, 1969, S.131f)).



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

irgendwelche Mitwirkung duferer Dinge in mir bildeten« (Me IIL.10). Was
Descartes genauer meint, wenn er hier kursorisch von einer »mir unbekann-
ten Fahigkeit« ausgeht, wird nicht weiter ausgefiihrt, es bleibt offen. Offen
bleibt im Grunde auch weiterhin die entscheidende Frage, wie die Seele sich
selbst dermaflen hinter das Licht zu fithren und dabei sogleich den Akt der
eigenen Verfithrung zu vergessen vermag. Denn ob nun iiber jene myste-
riése >Driise< im Gehirn vermittelt oder nicht: Wenn man die Ursache jeg-
licher Phantasie, aus dem die Traume bestehen sollen, letztlich in die Seele
verlegen mochte, dann bedeutet die von ihnen ausgehende Tduschung im
Endeffekt eine Selbsttaduschung der Seele. Nur wie kann es sein, dass (1.) die
Seele sich derart verdaufiert, dass sie von ihrer Verauflerung nichts mehr
weify und sich (2.) dabei derart tauscht, dass sie schlief}lich das Aufien ihrer
Selbst-Tauschung als vollkommene und lebendige Realitdt annimmt — wie
dies in der Traumerfahrung letztlich der phdnomenologische Sachgehalt ist.
An irgendeinem Punkt dieser doppelten Selbstverauflerung misste, damit
der Mechanismus einer absoluten Tauschung dermafien reibungslos funktio-
nieren kann, eine Wirkkraft oder ein Wirkbereich einsetzen, welcher nicht
mehr als bewusster Bereich der Seele gelten kann. Darauf scheint Descartes
vielleicht sogar hinaus gewollt zu haben, wenn er in Les passions de I’ame von
den Traumen als einem passiven Ausgeliefert-Sein der Seele an ihre Affektivi-
tat und in der soeben zitierten Stelle der III. Meditationes gar von einem ihm
unbekannten Seelenvermdégen - facultas, nondum mihi satis cognita — ausgeht.
Es wird jedoch noch eine Weile dauern, bis die in der Entstehung befindliche
Psychologie des 19. Jahrhunderts fiir diesen der Seele fremden und ihr doch
zugehorigen Bereich den Begriff des sUnbewussten< konzipieren und welche
dann von Freud endgiiltig zur Quelle des Traums erhoben sein wird.

Doch bevor wir uns ausfithrlich mit der Psychoanalyse Freuds befassen wer-
den, wollen wir uns noch einen Moment ldnger bei der Philosophie der neu-
zeitlich gestifteten Aufklarung aufhalten und uns mit einem weiteren >gro-
Ben Namen«< des Kanons befassen, der von der Narration als (vorlaufiger)
Hoéhepunkt der Aufklarung gefeiert wird: Immanuel Kant. Man muss in die-
sem Kontext Kant nicht nur deswegen beriicksichtigen, weil er den wahr-
nehmungstheoretisch-physiologischen Ansatz fortsetzt, sondern vor allem,
weil er auf dulert energische Weise die Differenz, Exklusion und Diskri-
minierung des Traums forciert, wodurch sich ihm gewissermaflen indirekt
und ungewollt ein Umbruch in seinem eigenen Denken anbahnen wird. Wie
es dazu ein wenig zugespitzt bei Stefan Niessen heifit: »Kant sollte schlief3-
lich die neuzeitliche Trennung von Traum und Realitat zur Vollendung brin-
gen, indem er sich anschickte, noch der Metaphysik selbst alles Spekulieren

59



60

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

und Traumen abzugewdhnen.«® Gemeint ist vor allem seine gegen Emma-
nuel Swedenborg verfasste Streitschrift Trdume eines Geistersehers. Obzwar
der Traum gleich im Titel dieser Schrift gefithrt wird, sollte man sich nicht
vorschnell zu der Erwartung verleiten lassen, man werde eine detaillierte
Untersuchung des Phanomens angeboten bekommen; zumal hier der Signifi-
kant Traum bzw. Traumerei in einem metaphorischen Sinne gebraucht wird,
sinnbildlich das belanglos spekulative Denken bezeichnen soll. So wie man
zu sagen pflegt: »Das ist doch alles nur Traumereil< Anderseits gibt solch
metaphorische Verwendung doch schon einiges an Auskunft dariiber, was
man vom Traum halten wird. Unmittelbar adressiert wird das Phdnomen
jedenfalls nur an seltenen Stellen, mit wenigen Satzen, die man zunéchst
zusammentragen muss, um in etwa wiedergeben zu kénnen, wie sich Kant
nun die Entstehung und Stellung von Trdumen erkldren wollte. Und doch
wirkt das Wenige, wenn auch auf Umwegen, markant, umwélzend: In die-
ser frithen Schrift - die man keineswegs unterschétzen darf, da sie doch
einen Wendepunkt in seinem Denken, namlich den Vorboten seiner spate-
ren, sogenannten >kritischen« Schaffensperiode darstellt — nimmt Kant die
Auseinandersetzung mit Swedenborg zum Anlass, um gewissermaflen das
Terrain seiner Kritiken, sowohl der reinen als auch der praktischen Vernunft
auszuloten.”? Die eigentliche Aufgabe wird dementsprechend darin liegen,
wie man gegen Ende der Schrift erfahrt, die »Grenzen der menschlichen Ver-
nunft« zu ziehen (KW2, 368). Man misse sich wieder »auf dem niedrigen
Boden der Erfahrung und des gemeinen Verstandes« einfinden, aus dessen
Grenzen »wir niemals ungestraft hinausgehen, und der auch alles enthilt,
was uns befriedigen kann« (KW2, 368). Gerade diese Grenze soll Swedenborg
nun verlassen haben. Der einst renommierter Schiiler Newtons wird, weil er
sich doch auch ein wenig in der Geisterseherei verloren hat, als der okkulte
Gegenspieler ins Feld gefithrt, dessen Werk Arcana Coelestia, so Kant, »acht
Quartbédnde voll Unsinn« seien (KW2, 360). Mit diesem energischen Angriff
scheint der noch im Werden befindliche Kant gleichsam sich selbst beschwo-
ren bzw. zu sich selbst in Distanz gehen zu wollen. Denn der vom rechten Weg
der Vernunft abgekommene »Phantast« Swedenborg spiegelte ihm doch auch
eine Tendenz in seinem eigenen Denken wider, die ihn gern zu gefahrlichen

69 Stefan Niessen: Traum und Realitdt. Ihre neuzeitliche Trennung, 1993, S. 278.

70 Da Trdume eines Geistersehers den Weg in die sogenannte >kritische Periode« ebnet,
darf man vielleicht auch mit Bezug auf Kant behaupten, dass die Auseinandersetzung
mit dem Traum eine Zasur in seinem Denken ausgelost hat. Vgl. dazu u.a.: Alison Lay-
wine: Kant’s Early Metaphysics and the Origins of the Critical Philosophy, 1993; Reinhard
Brandt: »Uberlegungen zur Umbruchsituation 1765-1766 in Kants philosophischer Bio-
graphie, in: Kant-Studien 99, 2008, S. 46-67.



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

und im wortlichen Sinne »geistreichen« Spekulationen neigen lief.”! Noch
nicht vor allzu langer Zeit, genauer in seiner Schrift tiber die Theorie des Him-
mels, befasste sich Kant selbst (nachdem er sich im Ubrigen ebenfalls zunichst
mit Newton auseinander gesetzt hatte) ausgiebig und in aller Ernsthaftigkeit
mit moglichen Bewohnern anderer Welten und damit, welche Fahigkeiten
solch aufBerirdischen Wesen wohl zukommen missten (KW1, 349 ff.). Sweden-
borg in die Welt der Trdume zu verbannen, sollte ihn selbst vom Okkulten
kurieren, ihm nicht zuletzt die Gewissheit geben, dass man damit nicht zu
vergleichen, sondern mit festen Tritten auf dem Weg der Vernunft, ja auf dem
Weg zur reinen Vernunft war.

Dieser Abneigung entsprechend finden wir nun also Bemerkungen, die
Aufschluss dariiber geben, wie Kant den Traum, den er gemeinsam mit der
Welt der Geister und Geisterseher zu verbannen gedenkt, verstanden haben
wollte. Diesseits der Metapher wird eine theoretische Erkldrung angeboten,
welche jener des Aristoteles recht nahekommt. Eine zentrale Rolle spielt auch
hier die Phantasie. Kant postuliert, dass es von allen duf3eren Empfindungen
»kopierte Bilder in der Einbildung« gébe, welche das Material der Phanta-
sie darstellen, jedoch von den wahren Empfindungen zu unterscheiden sind
(KW2, 347). In Anlehnung an Descartes (wenn auch nicht in Ubereinstim-
mung mit ihm) fihrt er die Differenz zwischen inneren Einbildungen und
aufleren Empfindungen auf Gehirnaktivitaten zuriick. Der Unterschied zwi-
schen beiden liege in den Nervenbewegungen, dass namlich »die Richtungs-
linien der Bewegung bei jenem [der Phantasien] sich innerhalb dem Gehirne,
bei diesem [der Empfindungen] aber auflerhalb schneiden« (KW2, 345). Im
>Normalfalls, d. h. im Fall der alltdglichen Wahrnehmungsnormalitit, welche
von keiner neuronalen Stérung betroffen ist, sind Imagination und Perzeption
in den Gehirnaktivititen sauber voneinander getrennt, sodass ich, »so lange
ich wache, nicht fehle, die Einbildungen als meine eigenen Hirngespinste von
dem Eindruck der Sinne zu unterscheiden« (ebd.). Mit der Rickfithrung der
Differenz auf eine Gehirnmetaphysik mochte Kant seinen Ausfithrungen -
wie man das ja auch heute noch in vielen Diskursen zu unternehmen pflegt -
die Autoritat einer unbezweifelbaren Naturgewalt geben. So handele es sich

71 Wie Hartmut und Gernot Bohme schreiben, bemerkte Kant »bei seiner intensi-
ven Swedenborg-Lektiire, dafl er [...] Swedenborg nicht unahnlich war. Dies begann ihm
unheimlich zu werden«. Er hatte »in Swedenborg eine Art Zwillingsbruder, das Gegen-
bild seiner selbst erblickt, von dem sich zu trennen lebenswichtig war« (Hartmut B6hme
u. Gernot Béhme: Das Andere der Vernunft: Zur Entwicklung von Rationalitdtsstrukturen am
Beispiel Kants, 1983, S. 251, vgl.: Friedemann Stengel: »Kant - >Zwillingsbruder< Sweden-
borgs?«, in: Friedemann Stengel (Hg.): Kant und Swedenborg. Zugdinge zu einem umstritte-
nen Verhdltnis, 2008, S.35-98).

61



62

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

beim »Wahnsinn«, der vom Normalfall abweicht, insofern er die kategoriale
Trennung zwischen Phantasie und Wahrnehmung nicht mehr zu vollziehen
weifl, um eine neurophysiologische Storung: Die Verschiebung des »focum
imaginarium« zu den dufleren Riandern des Gehirns fithre dazu, dass der
Wahnsinnige die »Gegenstédnde seiner Einbildung aufler sich versetzt, und als
wirklich vor ihm gegenwértige Dinge ansieht« (KW2, 346). Diese auf der ana-
tomischen Naturgewalt des Gehirns basierende und demnach medizinisch-
pathologisch gemeinte Darstellung wird Kant auch als ausschlaggebendes
Argument gegen die Visionen der Geisterseherei ins Feld fithren und schlie3-
lich seinen Opponenten Swedenborg (wenn auch figurativ gesprochen) zum
»Kanditaten des Hospitals« erkliaren (KW2, 348).

Nun steht auch die Erklarung des Traums genau in diesem Kontext einer
»Krankheit des Kopfes« (vgl. KW2, 264). In Entsprechung zum Wahnsinn
entstehe ebenso beim Traum ein (im ibertragenen Sinne gemeinter) patho-
logischer Sachverhalt: Die Einbildungen, welche Kopien der eigentlichen
Empfindungen sind, nehmen deren Stelle ein und tauschen somit vor, echte
Aufleneindriicke zu sein. Was dem Traumenden, obgleich er am Tage nicht
unbedingt ein Kranker sein muss, dennoch mit dem Wahnsinn eint, ist offen-
bar die Absenz jener Gehirnaktivitat, welche die Differenzierung zwischen
Phantasien und Auflenwahrnehmung ermoglichte und nun dem Schlaf erle-
gen ist. Jedenfalls bestimme sich das Oneirische durch dasselbe Problem
wie beim Wahnsinn, dass ndmlich (zumindest fiir die Dauer des Schlafes)
die Schiméren der Einbildung die véllige Macht tiber das Geschehen tiber-
nehmen:

Derjenige, der im Wachen sich in Erdichtungen und Chiméaren, welche seine
stets fruchtbare Einbildung ausheckt, dermafien vertieft, daf} er auf die Empfin-
dung der Sinne wenig Acht hat, die ihm jetzt am meisten angelegen sein, wird
mit Recht ein wachender Traumer genannt. Denn es diirfen nur die Empfindun-
gen der Sinne noch etwas mehr in ihrer Stirke nachlassen, so wird er schlafen
und die vorige Chiméaren werden wahre Traume sein. Die Ursache, weswegen
sie es nicht schon im Wachen sind, ist diese, weil er sie zu der Zeit als in sich,
andere Gegenstinde aber die er empfindet als aufer sich vorstellt, folglich jene
zu Wirkungen seiner eignen Tétigkeit, diese aber zu demjenigen zahlet, was er
von auflen empfingt und erleidet. [...] Daher kénnen die Bilder ihn im Wachen
wohl sehr beschiftigen, aber nicht betriigen, so klar sie auch sein mégen. [...]
Schlummert er hierbei ein, so erlischt die empfundene Vorstellung seines Kor-
pers, und es bleibt blof die selbstgedichtete iibrig, gegen welche die andre Chi-
maren als in duferer Verhaltnis gedacht werden, und auch so lange man schlaft
den Traumenden betriigen miissen, weil keine Empfindung da ist, die in Verglei-



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

chung mit jener das Urbild vom Schattenbilde, nimlich das Aulere vom Innern
unterscheiden liee.« (KW2, 343)

Kant bleibt hier insofern dem Modell des Aristoteles treu, als die »Schat-
tenbilder« jene Nachwirkungen der dufieren Eindriicke meinen, welche als
Phantasien der Seele im Schlaf ihr Eigenleben fithren. Oder mit anderen Wor-
ten gesagt: Das Innenleben der diurnalen Wahrnehmung wird im Schlaf zu
ihrer oneirischen Auflenwelt. Unverandert bleibt zudem, dass es sich hierbei
um eine Quasi-Welt handelt, die ihrem Wesen nach freilich nur Trugbild,
Betrug und Irrtum ist. Der Grund, wieso die Tauschung derart reibungslos
funktionieren koénne, wird bei Kant (gleichsam parallel zur neurologischen
Erklarung) damit begriindet, dass das Vermogen zur Wahrnehmung und Reg-
lementierung duflerer Empfindung mit dem Einschlafen paralysiert werde. Es
ist daher naheliegend, dass man in Traumen »wilde und abgeschmackte Chi-
mairen antrifft, wie sie es denn notwendig sein miissen, da in ihnen Idee der
Phantasie und die der &uleren Empfindung untereinander geworfen werden«
(KW2, 333). Aufgrund der Paralyse konne selbst das Bizarrste dem Traumer
als echte Wahrheit gelten.”? Jenes Vermogen, das am Tage die duBeren Emp-
findungen und Eindriicke ordnet und diese von reinen Phantasien zu unter-
scheiden weif, miisste bei Kant letztlich die Verstandestatigkeit meinen. Doch
es bleibt in diesem Zusammenhang klarungsbediirftig, im welchem Verhalt-
nis der Verstand zu den derart entscheidend angefiihrten Gehirnaktivitaten
steht: Mochte Kant mit Blick auf den cartesianischen Dualismus in letzter
Instanz die Physiologie des Gehirns oder doch die denkende (immaterielle)
Seele dafiir verantwortlich machen, dass die (von der Korrektur duflerer Emp-
findung verlassenen) Phantasien sich derart als eine Auflenwirklichkeit auf-
spielen und einen als real erlebten Traum bilden kénnen. Dass die Seele und
die ihr zugehorige »Verstandeskraft« tatsachlich im Gehirn zu verorten oder
gar von ihm verursacht sei, wie es der naive Hirnforscher annehmen will,
schien Kant (so zumindest im ersten Teil seiner Schrift) doch widersprechen
zu wollen (Vgl. KW2, 324 ff)). Diese Haltung widerspricht damit aber auch der
im zweiten Teil verfolgten Physiologie und Pathologie einer Gehirn-Metaphy-
sik, auf die er sich hinsichtlich der oneirischen Sinnestauschung als letztgiil-
tige Begriindung berufen mochte. Das Problem hiangt gewiss mit der grund-

72 Man muss hierzu auch jene Stelle in der Schrift Versuch iiber die Krankheiten des
Kopfes mitlesen, die Kant zwei Jahre zuvor verfasste. Kant bringt hier zumal deutlicher
zum Ausdruck, dass man wahrend des Traums durchaus einen Realitdtsglauben haben
konne. Gerade weil die »Chiméren«, wie bizarr sie auch sein mégen, im Traum die Stelle
der Auflenwelt einnehmen, sei es »kein Wunder, daf3 die Trdume, so lange sie dauern, fir
wahrhafte Empfindungen wirklicher Ding gehalten werden« (KW2, 264).

63



64

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

satzlicheren Frage zusammen, ob denn die Verstandestitigkeit (der Seele)
vom Gehirn verursacht wird oder ob es nicht umgekehrt zuerst und immer
schon (wenn man so méchte: a priori) den Verstand braucht, um tiberhaupt
so etwas wie Gehirn denken, sich Gehirnaktivititen vorstellen und im Rah-
men dieser Vorstellung erforschen zu kénnen.”? Wie auch immer Kant die
Tauschung im Verhaltnis von Verstandestitigkeit und Gehirnaktivitét (bzw.
in der Beeintridchtigung, Stérung oder Absenz beider) gemeint haben wollte,
die Absicht seiner hinkenden Begriindungsversuche war doch deutlich: Der
Traum wird als eine Art tempordrer Wahnsinn begriffen, der man durch den
Schlaf anheimfalle und von dem man gewissermaflen mit jedem Erwachen
wieder geheilt werde. Die Annahme des néachtlichen Wahnsinns, der radika-
len Tauschung und Irrtums wahrend des Schlafs, lasst sich jedenfalls nicht

73 Obzwar sich Kant in dieser frithen Schaffensperiode (und zwar bereits in seiner
Schrift iiber die Krankheiten des Kopfes) an Descartes Gehirn-Metaphysik orientieren
mochte, stellt er anderseits (wie oben erwédhnt im ersten Teil der Trdume eines Geister-
sehers) durchaus auch in Frage, ob die Seele ihren Ort tiberhaupt im Gehirn haben kénne.
Er fithlt sich gar zu der Aussage verleitet: »Ich gestehe, dafl ich sehr geneigt sei das
Dasein immaterieller Naturen in der Welt zu behaupten und meine Seele selbst in die
Klasse dieser Wesen zu versetzen.« (KW2, 327) Da die Seele (und mit ihr auch der Ver-
stand) immateriell sei, konne sie auch keinen materiellen Raum einnehmen bzw. miisste
sie (was dem gleichkdme) sich ausnahmslos auf den ganzen leiblichen Erfahrungsraum
ausstrecken. So hat die Seele entweder keinen Ort oder jeglichen Ort. Hingegen in seiner
Spatschrift Streit der Facultiten scheint Kant (wenn auch flichtig) sich wieder der Gehirn-
Metaphysik anndhern zu wollen, spricht vom Gehirn als »Sitz [...] der Vorstellungen«
und (KW7:106) und »Organ des Denkens« (KW7:113). In der im selben Jahr erschienenen
Anthropologie in pragmatischer Hinsicht wird er differenzierter vorgehen. Erneut bezug-
nehmend auf die Descartes mochte er zwar weiterhin nicht bestreiten, dass das Gehirn
eine zentrale Bedeutung haben kann, indem etwa dort die »Eindriicke, welche die erlit-
tenen Empfindungen hinterlassen« zuriickbleiben. Doch er wird in der Frage wie eine
Anthropologie als der Lehre von der Kenntnis des Menschen — was eben die Lehre vom
Erkenntnisvermégen des Menschen miteinschlieft — méglich sein kénne, jene physio-
logische Herangehensweise als einem »theoretischen Verniinfteln« iiber Gehirnaktivi-
taten ablehnen. Da man »die Gehirnnerven und Fasern nicht kennt, noch sich auf die
Handhabung derselben zu seiner [des Menschen] Absicht versteht« und woméglich auch
nicht verstehen kann, weil der Mensch doch komplexer, vielschichtiger ist, sei es jeden-
falls Zeitverlust, sich damit weiter zu beschaftigen. Er wird eben den pragmatischen Weg
wihlen und den Menschen aus seiner eigenen Téatigkeit heraus — namlich »was er als
freihandelndes Wesen aus sich selber macht, oder machen kann und soll« — erkundschaf-
ten. (KW7, 119; vgl KW7, 176). (Siehe zu dieser Problematik u. a.: Tobias Schlicht: »Erkennt-
nistheoretischer Dualismus. Kant und das Geist-Gehirn-Problemy, in: Uwe Meixner u.
Albert Newen (Hg.): Philosophiegeschichte und logische Analyse. Schwerpunkt: Philo-
sophie des Geistes, 2007, S.113-136; Linda Palmer: »Kant and the Brain: A New Empirical
Hypothesis«, in: Review of General Psychology 12, 2008, S.105-117; Georg Northoff: »Imma-
nuel Kant’s Mind and the Brain’s Resting State«, in: Trends in Cognitive Sciences 16, 2012,

S.356-359.



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

dadurch schwichen, bezweifeln oder umgehen, indem man anfithrt, dass
man bisweilen doch auch im Traum Verstand zeigen, ja geordnete Gedanken
haben kann. Bemerkenswerterweise wird dies von Kant nicht bestritten, ja
ihm selbst sei so manch klarer Gedanke nach einem Nickerchen gekommen,
was ihn vermuten lasst, dass der Verstand doch auch im Laufe des Schlafs
tatig gewesen sein muss. Nur beeilt sich Kant, um sogleich klarzustellen,
dass solch verniinftige Gedanken sich nicht wihrend des Traums einstellen,
sondern parallel dazu bzw. tiberhaupt auf einer tieferen Ebene, ndmlich in
einer traumlosen Phase des Schlafs ereignen.” Nun es ist gewiss erstaunlich,
wenn nicht mit Blick auf die behauptete Paralyse sogar widerspriichlich, dass
Kant fir den Tiefschlaf die Moglichkeit klaren Denkens einraumt. Und doch
bleibt er insofern konsequent, als er nicht in Erwagung ziehen mdchte, ein
solches Denkvermdgen konnte sich wahrend des Traums zutragen, ja sich gar
dem Traum zu verdanken haben. Das Eingestdndnis der Moglichkeit einer
oneirischen Intelligenz hatte die Konzeption des Traums als einer vollkom-
menen Tduschung ins Leere gefiithrt und schliellich die Gesamtargumenta-
tion gegen Swedenborg — der ja in den irrationalen Traum einer Geisterwelt
verriickt sei — in eine Schieflage gebracht. Vielmehr wird sich Kant um ein
weiteres, zentrales Argument bemithen, wieso es sich bei den Trdumen der
Nacht (und dann im iibertragenen Sinne bei den entriickten Tagtraumen der
Geisterseher) um einen schieren Betrug handeln muss: Der Traum sei eine
absolute Subjektivitat, konne nicht intersubjektiv erlebt, geteilt und teilbar
sein. Das Fehlen einer Korrektur von Auflen, die zunachst von einer wahr-
nehmungstheoretischen Perspektive behauptet wurde, ndmlich als das Fehlen
des diurnalen Normalfalls, in dem die Phantasien (vorausgesetzt Verstand
und Gehirn funktionieren) von den Eindriicken der AufSenwelt stets richtig-
stellt, eben als Phantasien ausgewiesen und erkennbar gemacht sind - diese
Absenz eines Auflen wird nun gleichsam erweitert. Das Fehlen eines Aufien,
meint jetzt das andere Ich, die Abwesenheit des Anderen, welcher der aktu-
ellen Erfahrung — phanomenologisch gesprochen — ihre eigentliche Objekti-
vitdt zusprechen konnte.”> Indem Kant den Satz von Heraklit (den er filsch-

74 Kant geht diesbeziiglich sogar einen Schritt weiter und meint, die Tatigkeit des Ver-
standes im (traumlosen) Schlaf, von der wir beim Erwachen oft keine Erinnerung haben,
konne sogar »klarer und ausgebreiteter sein [...] als selbst die klarsten im Wachen; weil
diese bei der vélligen Ruhe duflerer Sinne von einem so tatigen Wesen, als die Seele ist,
zu erwarten« wire (KW2, 333). »Die Handlungen einiger Schlafwanderer, welche biswei-
len in solchem Zustande [im Schlaf] mehr Verstand als sonst zeigen, ob sie gleich nichts
davon beim Erwachen erinnern, bestatigen die Moglichkeit dessen, was ich vom festen
Schlafe vermute. Die Trdume dagegen, das ist, die Vorstellung des Schlafenden, deren er
sich beim Erwachen erinnert, gehdren nicht hierher« (ebd.).

75 In unseren phdnomenologischen Untersuchungen werden wir ausfiithrlicher darauf

65



66

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

licherweise Aristoteles zuschreibt) umdreht und zugleich radikalisiert, soll
dem Traum also jegliche Objektivitat abgesprochen, er soll endgiiltig in die
Sphére reiner Subjektivitét, in eine solipsistische Seinsweise verbannt sein:
»Aristoteles sagt irgendwo: Wenn wir wachen, so haben wir eine gemeinschaft-
liche Welt, trdumen wir aber, so hat ein jeder seine eigne. Mich diinkt, man sollte
wohl den letzteren Satz umkehren und sagen kénnen: wenn von verschiede-
nen Menschen ein jeglicher seine eigene Welt hat, so ist zu vermuten, dafl sie
triumen« (KW2, 342). Solch eine (An-)Wendung des heraklitischen Satzes, wie
der darauffolgenden Argumentationsstrategie unschwer zu entnehmen ist,
verfolgt ein doppeltes Spiel. Sie schliefit nicht nur die oneirische Erfahrung
in die Isolation des Solipsismus ein und reduziert somit den Traum zu etwas
Machbarem und Gemachten, zu einem Akt der reinen Kreation und Leistung
des Individuums — was freilich zunéchst die Idee eines autonom phantasie-
renden Subjekts voraussetzt. Sondern der Satz verfolgt iiberdies seine Impli-
kation und Implementierung in das Wachleben, mochte all jene Traumer, die
am Tage unfiahig, ungewillt oder unqualifiziert sind, an einer intersubjektiv
glltigen Wahrheit, an einer Wahrheit der Verniinftigen teilzunehmen, erneut
den Weg ins Hospital anzeigen. Somit entpuppt sich letztlich auch der Traum-
diskurs als ein schonungsloser Machtdiskurs, in welchem dariiber entschie-
den werden soll, wessen Wahrheit als allgemeingiiltige Wahrheit gelten und
wer mit aller Gewalt epistemischer Vorentscheidungen in die Isolation und
an die Peripherien der Gesellschaft verbannt werden darf.

Die Konnotation des heraklitischen Satzes von einer solipsistischen Isolie-
rung des Traums wird uns in der Spéatphase Kants, genauer in seiner Anthro-
pologie in pragmatischer Hinsicht wieder begegnen. Gewiss vergehen dazwi-
schen die wohl zwanzig wichtigsten Jahre seines Denkens, deren erste Halfte
er im Anschluss an die Trdume eines Geistersehers mehr oder weniger in einem
Schweigen und die zweite schlief8lich in einer schriftstellerisch dufiert akti-
ven Phase verbringt, in der er sein transzendentalphilosophisches und vor
allem kritisch ausgerichtetes Denken ausbuchstabiert. Fiir unseren Kontext
ist es indes hochst bemerkenswert, dass Kant insbesondere in der Frage der
Imagination einen differenzierteren, mit den Frithschriften verglichen teil-
weise gar kontraren Weg geht. Einbildung meint nicht bzw. nicht mehr die

eingehen und aufzuzeigen versuchen, an welchen Stellen der Allgemeinplatz des Traum-
solipsismus briichig wird. Allein die Tatsache, dass es sich bei dieser These doch um
einen Gemein-platz handelt, dass sie von vielen vertreten wird oder vertreten werden
kann, d.h. eben intersubjektiv gemeint und geteilt wird, verweist auf einen phdnomeno-
logischen Sachverhalt, mit dem im Grunde der eigenen These eines schieren Solipsismus
bereits widersprochen wird. Wir werden dies noch genauer ausfithren (:239 ff.; :3811F.).



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

Antithese zu >wirklich< und >wahr, ist nicht nur Grund fiir >Blendwerk< und
>Wahn« Im Gegenteil, wie Kant selbst meint, erwacht er aus dem »dogmati-
schen Schlummer« (KW4, 260) und sieht sich von seinen Hume-Lektiiren dazu
veranlasst, umzudenken und im Zuge dessen der Einbildung gar eine funda-
mentale Rolle in der Bedingung der Moglichkeit von Erfahrung und Erkennt-
nis zuzusprechen. Die produktive Einbildungskraft sei fiir die Synthesis der
Anschauungsformen a priori (d.h. von Raum und Zeit), hingegen die repro-
duktive Einbildung fiir die Synthesis a posteriori der einzelnen Empfindungen
(in Raum und Zeit) verantwortlich. Letzteres fithre die mannigfaltigen Ein-
driicke zu einer assoziativen Einheit zusammen, mache diese damit dem Ver-
stand zugédnglich, sodass aus ihnen empirisches Wissen werden kénne (KW,
771f). Wenn man zumal jene Stelle der Kritik der reinen Vernunft bedenkt,
wonach die ,Synthesis iiberhaupt [...] die bloffe Wirkung der Einbildungs-
kraft® sei (KWjy, 64; KW3, 91), dann schuldet im Grunde auch der Verstand,
wie alle Formen der Erkenntnis, die sie letztlich alle auf Synthesis beruhen,
ihre Tatigkeit der facultas imaginandi. So sind selbst Schematisierungen der
Kategorien und die mathematischen Begriffe ein Wirken der Einbildung. Die
facultas imaginandi erhilt eine derart zentrale Rolle, dass sie also nicht nur
als eine Vermittlung zwischen den Vermégen der Sinnlichkeit, des Verstandes
und der Vernunft agiert, sondern — wie Heidegger meint - ihre »gemeinsame
Wurzel« (GA3, 137ff), d.h. den metaphysischen Grund des gesamten Seelen-
vermogens darstellt.”s Obzwar dem so ist, wird Kant in seiner letzten Schaf-
fensphase, gemeint ist eben die Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, sich
doch auch erneut an die dunklen Seiten der Imagination erinnern und ter-
minologisch zwischen einer willkiirlichen und unwillkiirlichen Einbildungs-
kraft unterscheiden. Wahrend die willkiirliche Einbildung etwa die Arbeiten
des kunstlerischen »Genies« auszeichne, der seine imaginative Kreativitat
mit Vernunft und Begabung zu verbinden weif}, bezeichnet Kant demgegen-
iiber die unwillkiirliche Einbildung in einem abwertenden Ton als schwérme-
rische »Phantasie«. Dazu heifit es in einen pointierten Satz: »Wir spielen oft
und gern mit der Einbildungskraft; aber die Einbildungskraft (als Phantasie)
spielt ebenso oft und bisweilen sehr ungelegen auch mit uns« (KW, 175). Das
Problem mit den unwillkiirlichen Phantasien liegt also in der Ekstase, dass

76 Zur Bedeutung der Einbildungskraft in der Kantischen Erkenntnistheorie siehe
u.a.: Wilfrid Sellars: »The Role of Imagination in Kant’s Theory of Experience«, in: Henry
W. Johnstone (Hg.): Categories: A Colloquium, Pennsylvania State University Press, 1978,
S.231-245; Peter F. Strawson: »Imagination and Perceptionc, in: ders. (Hg.): Freedom and
Resentment, 1974, S.45-65. J. Michael Young: »Construction, Schematism and Imagina-
tion, in: Topoi 3, 1984, S.123-131; Eva Schaper: »Kant’s Schematism Reconsidered, in:
Review of Metaphysics 18, 1964, S.267-292.

67



68

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

man in eine Phantasiewelt verleitet wird, tiber dessen Spiel es keine Kon-
trolle mehr gibt. Um die Gefahren des Kontrollverlustes zu unterstreichen,
unterscheidet Kant ein zweites Mal, spricht von Phantasien die »entweder
blos ziigellos oder gar regellos« sind: Die ziigellose Phantasie »ist Uppigkeit
aus ihrem Reichtum; aber die regellose nahert sich dem Wahnsinn, wo die
Phantasie ganzlich mit dem Menschen spielt« (KW7, 181). In diesem Zusam-
menhang kommt Kant nun auch wieder auf den Traum zu sprechen. Wer die
Chimaéren »fir (innere oder duflere) Erfahrungen zu halten gewohnt ist, ist
ein Phantast. Im Schlaf (einem Zustande der Gesundheit) ein unwillkiirli-
ches Spiel seiner Einbildungen zu sein, heifit traumen« (KW7, 167). Ausgehend
von dieser Annahme ist es durchaus konsequent, dass sich Kant abermals
weigert, die Traumerfahrung als ein eigenstdndiges Phdnomen ernstzuneh-
men oder gar erforschen zu wollen. Weil der Traum in den Bereich einer
unwillkiirlichen, zumal anarchischen Dichtung gehort, jedenfalls aulerhalb
der Kontrolle und somit der Ordnung des Verstandes liegt, kann man nahe-
liegenderweise »aus diesem Phianomen keine Regeln des Verhaltens« ablei-
ten (KW7, 189). Was keinen Regeln folgt, ist nicht erforschbar. Just an dieser
Stelle untermauert Kant seine Ablehnung erneut mit jener solipsistischen
These, die er bereits in den Trdumen eines Geistersehers als Letztargument
angefithrt hatte: »Wenn wir wachen, so haben wir eine gemeinschaftliche
Welt; schlafen wir aber, so hat ein jeder seine eigene« (ebd).”” Einmal mehr
wird das heraklitische Mantra zitiert, um zu versichern, beim Trauminhalt
handle es sich um eine absolut subjektive Projektion, welche jeglicher Objek-
tivitat entbehre. Da wir es mit einem reinen Solipsismus zu tun haben, kann
es Uber den Trauminhalt auch hier nicht mehr zu sagen geben, als dass es
ein irrtiimliches, zufélliges, anarchisches und letztlich bedeutungsloses Spiel
der Phantasie ist. Wie es jedoch sein kann, dass der Traum einerseits mit uns
spielt, von einem Aufien auf das Subjekt zukommt, ihm widerféhrt, ihn mit
seinen Spielchen in die Irre fihrt und dann anderseits doch kein Auflen haben
darf, ein rein solipsistischer Akt des Individuums, also doch irgendwie sein
eigener Wille, seine Welt sein soll — diese recht steile Schieflage wird hier
nicht weiter hinterfragt. Vielleicht war sich Kant auch der Gefahr bewusst,
welche solche Fragen fiir die hier verfolgte Metaphysik im Gesamten bedeu-

77 Dieser Satz wird von Kant im Ubrigen auch in der Anthropologie als ein diskurs-
politisches Instrument verwendet: »Das einzige allgemeine Merkmal der Verriicktheit
ist der Verlust des Gemeinsinnes (sensus communis) und der dagegen eintretende logische
Eigensinn (sensus privatus)« (KW7, 219). Jener »der sich in den Kopf setzt, den Privatsinn
ohne oder selbst wider den Gemeinsinn schon fir giiltig anzuerkennen, ist einem Gedan-
kenspiel hingegeben, wobei er nicht in einer mit andern gemeinsame Welt, sondern (wie
im Traum) in seiner eigenen sich sieht« (ebd.).



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

tet hatte. Denn woher will man iiberhaupt die Gewissheit nehmen, dass das
Wachleben, so wie es dem Traum unterstellt wird, nicht minder das Spiel der
(eigenen) Phantasie mit einem selbst ist? Woher also die Gewissheit, dass es
iiberhaupt ein Aufien, ein Ding aufler mir, so etwas wie ein Ding an sich geben
konnte? Wieso sollte die Imagination nur die Bedingungen moglicher Erfah-
rung und nicht die Erfahrung an und fiir sich (im transzendentalen wie auch
empirischen Sinne) schaffen? Und wenn man hinsichtlich des Wachlebens
solch einen absoluten Idealismus scheut, mit allen moglichen erkenntnistheo-
retischen Tricks vermeiden mochte, wieso scheut man ihn nicht ebenso hin-
sichtlich der oneirischen Erfahrung? Wir mochten versuchen diese Fragen,
die sich Kant nicht stellt, nicht stellen méchte, in unseren phdnomenologi-
schen Untersuchungen nochmals aufzugreifen. Wie man jedenfalls unschwer
erkennen kann, wird die immensen Aufwertung der facultas imaginandi (als
eine die Erfahrung, Erkenntnis wie auch das kiinstlerisch-kreative Schaffen
konstituierende Kraft) bei Kant keineswegs zu einer Aufwertung des Traums
fuhren. Was er in den Trdumen eines Geistersehers postuliert hatte, wird in
mit anderen Worten in sein neues Denken iibersetzt: Wenn am Tage die Ein-
bildung - hier »willkiirlich« und »regellos« — auf den Menschen einwirkt,
dann entrickt er, verfillt der Schwarmerei und dem Wahnsinn, wenn dies
hingegen bei Nacht geschieht, dann trdumt er. Was sich allein verschiebt ist
die Verortung der Grenze. Sie verlauft jetzt nicht mehr zwischen der Einbil-
dung und den Eindriicken einer an sich existierenden Auflenwelt. Sondern
die Grenze wird innerhalb einer neu aufgestellten Imagination gezogen, die
(in ihrer omnipotenten, alles durchwaltenden Konstitutionsleistung) ent-
weder nitzlich oder gefdhrlich, d.h. entweder ordnend oder traumend sein
kann.

Obgleich sich seine Ansichten zur oneirischen Erfahrung in den wesent-
lichen Ziigen auch zwanzig Jahre spéter nicht dndert, Kant zumindest dies-
beziiglich weiterhin im »dogmatischen Schlummer« verweilt, wird er auf die
Frage, wieso wir denn tiberhaupt traumen (miissen), eine hochst originelle
Antwort entwickeln. Die im Grunde zwecklosen Bespielungen der Phantasie,
die man als Traumgeschichten wahrend des Schlafs erlebt, konnten, so die
These, fiir den Organismus insofern eine bedeutsame, ja lebensnotwendige
Funktion haben, als sie das génzliche Einschlafen des Organismus verhin-
dern. Denn wiirde der Korper zur Géanze einschlafen, dann wire dies ein
irreversibler Schlaf, namlich der ewige Schlaf des Todes. Was Kant zwei Jahre
zuvor an einer Stelle der Kritik der Urteilskraft vorsichtig ausformuliert, indem
er sich fragt, ob es nicht sein konnte, dass der Traum »die Lebensorgane
innigst bewege« und »daf folglich, ohne diese innerlich bewegende Kraft
[..] der Schlaf, selbst im gesunden Zustande, wohl gar ein vélliges Erloschen

69



70

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

des Lebens« bedeuten misste (KWs5, 380), wird in der Anthropologie bereits
als ein Faktum prasentiert:

Das Spiel der Phantasie mit dem Menschen im Schlafe ist der Traum und findet
auch im gesunden Zustande statt, dagegen es einen krankhaften Zustand verrat,
findet es im Wachen geschieht. — Der Schlaf, als Abspannung alles Vermdgens
auflerer Wahrnehmungen und vornehmlich willkiirlicher Bewegungen, scheint
allen Tieren, ja selbst den Pflanzen (nach der Analogie der letzteren mit den
ersteren) zur Sammlung der im Wachen aufgewandten Krafte notwendig; aber
eben das scheint auch der Fall mit den Traumen zu sein, so daf3 die Lebenskraft,
wenn sie im Schlafe nicht durch Traume immer rege erhalten wiirde, erléschen
und der tiefste Schlaf zugleich den Tod mit sich fithren miiite (KW7, 175).78

Der Traum wird an der Schwelle zum Tod als eine Art >Hiiter des Lebens« ein-
gefiihrt. Um die These — wonach der Traum (so in der Kritik der Urteilskraft)
ein néchtliches »Heilmittel« sei (KW5, 380), das den Organismus gegen sein
eigenes Sterben bewahre — aufrechterhalten zu kénnen, muss Kant nun nahe-
liegenderweise dem eine zweite stiitzende These hinzufiigen. Diese besagt,
dass der Schlaf niemals ohne »Traume [...] ist, ob man sich gleich nur selten
derselben erinnert« (ebd.). Schliefilich kann der Traum nur dann den Tod
verhindern, wenn er im Schlaf ununterbrochen aktiv ist. Oder anders gesagt:
Schon die geringste Unterbrechung jener Animierung der Organe durch die
Phantasien wiirde bereits den irreversiblen Ubergang des Schlafs in den Tod
bedeuten. Diese zwar schliissige, doch schwer haltbare Hilfsthese finden wir
dann auch erneut in der Anthropologie: »Wenn man sagt: einen festen Schlaf,
ohne Traume gehabt zu haben, so ist das doch wohl nicht mehr, als dafl man
sich dieser bei Erwachen gar nicht erinnere« (KW7, 175). Gleichwohl scheint
Kant mit diesem Satz insgeheim eingestehen zu wollen, dass es sich hierbei
um eine reine Hypothese handelt, die unmdglich bewiesen werden kann.
Wenn sich niemand an einen Schlaf erinnert, der kontinuierlich von Trau-
men begleitet ist und wenn man gar aus dem Tiefschlaf erwachend behauptet,
dass man nichts getraumt hat, dann wére es doch naheliegend — wie es bei
Locke der Fall war — anzunehmen, dass es irgendwie Liicken im Schlaf gibt,
die keinerlei Erfahrungsinhalt mit sich bringen. Denn welche andere Evidenz
koénnte Kant anfithren als eben die Erinnerung, die man nach dem Erwa-
chen hat und die uns eben sagt, dass man manchmal auch tief und traum-

78 Ein paar Seiten spéter wird die These wie folgt zusammengefasst: »Das Traumen
scheint zum Schlafen so notwendig zu gehoren, dafl Schlafen und Sterben einerlei sein
wiirde, wenn der Traum nicht als eine natiirliche, obzwar unwillkiirliche Agitation der
inneren Lebensorgane durch die Einbildungskraft hinzukdame« (KW7, 190).



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

los geschlafen hat? Gerade wenn man von der Aktivitat der Phantasie im
Wachzustand riickschlielen mochte, dass der Traum ein rein subjektives Spiel
der Phantasie sei, dann musste man zusehen, ob es der Phantasie tatsach-
lich moglich ist, ununterbrochen aktiv zu sein oder ob gerade ihre Aktivitét
Ermiidungserscheinung mit sich bringt und eine Ruhephase einfordert.” Nur
wiirde Kant ein Pausieren bzw. eine Liicke, in der wihrend des Schlafs nichts
phantasiert wird, einrdumen, dann misste er anderseits auch seine eigentli-
che These vom Traum als einem physiologischen Hiiter des Lebens revidieren.
Das Eine ist ohne das Andere nicht zu haben.

Auch wenn die Annahme eines ununterbrochenen Traumens schwer zu
halten war und somit auch die Hauptthese — der Traum wiirde wihrend des
Schlafs den Organismus vor dem totalen Einschlafen bewahren — hinfallig
zu werden drohte, scheint Kant in dieser Spatphase sich immerhin bemiiht zu
haben, dem Oneirischen doch noch einen Sinn, ja eine Existenzberechtigung
zu geben. Oder miissen wir gar annehmen, dass es fiir Kant letztlich unmég-
lich wurde, die bedeutsame Existenz des Traums zu leugnen; zumal er selbst
mit dem Alter immer Ofter, wie Vorlander berichtet, »durch schreckende
Trdume aus dem Schlaf gestort, ja aus dem Bett bis ins Vorhaus gejagt« wur-
de.80 Irgendwie schien er sich dazu gezwungen zu fithlen, einen plausiblen

79 In einem anderen Zusammenhang spricht Kant selbst (wenn auch indirekt) von
derlei Licken in der Traumerfahrung, wenn er ndmlich gerade die Licken in der onei-
rischen Erfahrung als Unterscheidungsmerkmal zwischen Traum und Wachen anfiihrt:
»Wiirde es nicht beim Erwachen viele Liicken (aus Unaufmerksambkeit iibergangene ver-
kntipfende Zwischenvorstellungen) in unserer Erinnerung [an den Traum] geben; wiir-
den wir die folgende Nacht da wieder zu trdumen anfangen, wo wir es in der vorigen
gelassen haben: so weif3 ich nicht, ob wir nicht uns in zwei verschiedenen Welten zu
leben wahnen wiirden« (KW7, 175). Im Grunde bringt hier Kant erneut die (In-)Kohéarenz-
these vor, wie wir sie bei Descartes und Wolff zitiert hatten. Doch Kant scheint hier zu
meinen, dass die Liicken vielmehr in der Erinnerung an den Traum liegen wiirden. Nur
haben wir, phanomenologisch gesehen, in Bezug auf vergangene Erlebnisse keine andere
Evidenz als unsere Erinnerung, wonach wir eben annehmen miissen, dass es in der Tat
wihrend des Schlafs zum Aussetzen der Erfahrung (d. h. eben zu einem traumlosen Tief-
schlaf) kommt. Im Ubrigen kennt Kant — selbst wenn er sie nicht gelten lassen will (was
denn auch gegen das Unterscheidungsmerkmal sprechen konnte) - Phanomene im Wach-
zustand, die ihm nahelegen, dass das Denken sowie auch das Phantasieren durchaus
pausieren konnen. So beschreibt er etwa Personen, die am Tage ganz natiirlich in einen
Zustand der starren Versenkung fallen und »wo man auf die Frage, was der mit starrem
Blicke eine Weile auf denselben Punkt Geheftete jetzt denke, die Antwort erhilt: ich habe
nichts gedacht« (ebd.). Vor dem Hintergrund fernéstlicher Meditationspraktiken wiirde
jedenfalls solch eine >Liicke< im Sinne einer Abwesenheit von jeglichen Gedanken und
Phantasien auch wiahrend des Wachzustandes kein allzu auflergewéhnliches Phanomen
darstellen.

80 Karl Vorlander: Immanuel Kant. Der Mann und das Werk, Band 2., 1992, S. 325.

71



72

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

Grund liefern zu miissen, wieso diese unnétigen und entbehrlichen Chiméaren
uns nachts derart iiberfallen und zumal den Anspruch einer rational katego-
risierbaren Welt gefahrden. Der sinngebende Erklarungsversuch bezog sich
jedoch lediglich auf die Gegebenheit des Traums als solchen, nicht auf die
konkreten Traumerfahrungen. Was genau wir letztlich traumen, bleibt fir
Kant weiterhin ein im Grunde akzidentelles und sinnloses Ereignen — ein
Phinomen, mit dessen weiterer Beschaftigung sich der aufgekldarte Mensch
nicht aufhalten sollte.8!

Mit dieser letzten Bemerkung zu Kant méchte ich mir einen zeitlich gréfieren
Sprung erlauben und die - zugegebenermaflen recht kursorisch und selek-
tiv gehaltenen Ausfithrungen - an dieser Stelle vorlaufig abschlieffen.82 Ich
denke, es diirfte deutlich geworden sein, wie die ontologische Andersheit,
die epistemologische Negativitat und somit die philosophische Abwertung
und Vernachlédssigung des Traums begriindet wurde. Wie Manfred Engel in
unterschiedlichen Aufsitzen ausgefithrt hat, wiirde auch ich meinen wol-
len, dass die Philosophien der Neuzeit und Aufklarung im Allgemeinen eine

81 Wie es Petra Gehring in Bezug auf den spéten Kant pointiert ausformuliert: Der
Traum als »Spiel der Einbildungskraft ist zwar sinnlos und folglich das Gegenteil der
Vernunft. Es erweist sich aber indirekt auf Vernunft bezogen - in der Selbstzweckhaf-
tigkeit des Lebens und der Abwehr des Todes, der das Traumen dient« (Petra Gehring:
Traum und Wirklichkeit, 2008, S.100). Weniger einverstanden bin ich jedoch mit Gehrings
Annahme, dass es sich bei Kant um eine Art Widerspruch oder Ambivalenz handle. Geh-
ring meint: »Autonomes Spiel der Phantasie und Uberlebensfunktion - bringt man diese
beiden [Kantischen] Bestimmungen des Traums zusammen, so ergibt sich eine eigen-
timliche Ambivalenz. Denn beides passt nicht recht zueinander« (ebd.) Dass Kant den
Traum im Sinne eines Spiels der Einbildungskraft (genauer miisste man jedoch sagen:
der unwillkiirlichen und regellosen Einbildung) als ein »sinnloser und streng genommen
vor allem storender Reiz« verstanden hat, soll laut Gehring der These, wonach der Traum
doch Sinn ergebe, indem er dem Uberleben dient, widersprechen. Die Ungenauigkeit in
Gehrings Lesart liegt, so scheint es mir, in einer Verwechselung der Ebenen. Denn Kant
spricht dem Traum nur auf einer allgemeinen Ebene jenen lebenserhaltenden Sinn zu.
Das Trdumen hat als solches (oder wenn man so mochte >an und fir sich<) die Funktion,
den Organismus wéhrend des Schlafs zu stimulieren. Allein auf der Ebene der konkreten
Traumerlebnisse, also jener >Geschichtens, die wir letztlich erleben, sieht Kant weiterhin
nur ein sinn- und zweckloses Spiel qua Tauschung am Werk. Und mit dieser Ebene will
er sich auch nicht auseinandersetzen. Eine Ambivalenz scheint mir darin nicht gegeben
zu sein. Ob man Kant diese Logik abkaufen méchte, ist freilich eine andere Frage.

82 Fiir weitere Ausfithrungen zum Traum in der abendlandischen Neuzeit und Aufkla-
rung siehe u.a. die soeben erwahnte geschichtsphilosophische Arbeit von Petra Gehring,
wie auch den bereits mehrfach zitierten Stefan Niessen. Weitere Ausarbeitungen finden
sich u.a. in Jens Heise: Traumdiskurse, 1989, Walter Seitter, Kunst der Wacht. Trdumen und
andere Wachen, 2001; Walter Seitter, Geschichte der Nacht, 1999 wie auch in dem Klassiker
von Ludwig Binswanger: Wandlungen in der Auffassung und Deutung des Traums, 1928.



Das defizitére Traumspiel und seine Verdrangung in den Solipsismus

»Defizitartheorie« des Traums verfolgt haben.83 Diese defizitdre und depo-
tenzierte Auffassung vom Traum wird sich bis zu der (in der Entstehung
befindlichen) Anthropologie und Psychologie am Ende des 18. und dann des
19. Jahrhunderts fortsetzen. Was sich fortsetzt ist insbesondere jene wahr-
nehmungstheoretische Linie, die den Traum als eine Restwahrnehmung des
Wachlebens ansieht und diese letztlich auf eine Fehlleistung im Innenleben
der Psyche zuriickfiihrt. Der Traumsolipsismus wird im Zuge dessen zu einem
unhinterfragbaren Faktum. Anderseits konnen wir mit der Entstehung dieser
neuen Wissenschaften — sozusagen abseits von den dominierenden philoso-
phischen Debatten — auch eine Enttabuisierung und eine deutliche Steigerung
des Interesses am Traum beobachten. Dem Traum wird, so Engel, »ein neuer
zweifacher heuristischer Wert zugeschrieben: Er ist, erstens, ein wichtiges
Mittel der Individualpsychologie, weil er Einblicke in Charakter und Leit-
ideen des Traumers gewahrt. Zweitens konnen wir am Traum - wie in einer
Experimentiersituation — die Gesetze der Einbildungskraft studieren.«84 Spa-
testens mit Gotthilf H. Schubert, Carl G. Carus und Ignaz P. V. Troxler ent-
steht schliefilich eine anthropologisch und psychologisch orientierte Traum-
forschung, die im 19. Jahrhunderts mit Namen wie Johannes Volkelt, Ludwig
Striimpell, Friedrich W. Hildebrandt, Friedrich Scholz, Heinrich Spitta, Karl
Albert Scherner, Paul Radestock und Wilhelm Robert eine vorlaufige Hoch-
phase erfahrt und schliellich im Werk von Sigmund Freud kulminiert. Mit
Verweis auf bestehende Forschungen8> werde ich an dieser Stelle die Ent-
stehung jenes Traumdiskurses iiberspringen und - weil er gewissermafien

83 Siehe u.a.: Manfred Engel: »Kulturgeschichte/n? Ein Modellentwurf am Beispiel
der Kultur und Literaturgeschichte des Traumes«, in: KulturPoetik. Zeitschrift fiir kultur-
geschichtliche Literaturwissenschaft 1, 2001, S.153-176; Manfred Engel: »Traumtheorie und
literarische Traume im 18. Jahrhundert«, in: Lutz Danneberg u.a. (Hg.): Scientia Poetica.
Jahrbuch fir Geschichte der Literatur und der Wissenschaften, 1998, S.97-128; Manfred
Engel: »Traumen und Nichttrdumen zugleich. Novalis’ Theorie und Poetik des Traumes
zwischen Aufklirung und Hochromantik«, in: Herbert Uerlings (Hg.): Novalis und die
Wissenschaften, 1997, S.143-168.

84 Manfred Engel: »Traumen und Nichttrdumen zugleich. Novalis’ Theorie und Poetik
des Traurupert spirames zwischen Aufklarung und Hochromantik, in: Herbert Uerlings
(Hg.): Novalis und die Wissenschaften, 1997, S.151.

85 Neben den erwihnten Artikeln von Manfred Engel, vgl. dazu Stefan Goldman: Via
regia zum UnbewufSten. Freud und die Traumforschung im 19 Jahrhundert, 2003; Stefan Gold-
man: Traumarbeit vor Freud. Quellentexte zur Traumpsychologie im spdten 19. Jahrhundert,
2005; fiir eine allgemeinere Auseinandersetzung siehe Claire Gantet: Der Traum in der
frithen Neuzeit. Ansdtze zu einer kulturellen Wissenschaftsgeschichte, 2010; aber auch Freuds
eigene Zusammenfassung der traumtheoretischen Diskurse des 18. und 19. Jahrhunderts
im ersten Kapitel seiner Traumdeutung: Die wissenschaftliche Literatur der Traumprobleme
(TD 5-92).

73



74

Geschichtlichkeit einer philosophischen Traumvergessenheit

diesen in seinem Werk zusammengefasst, auf originelle Weise neu ausge-
richtet und einer komplexen Traumhermeneutik zugefithrt hat — sogleich den
Sprung zu Freuds anspruchsvoller Traumtheorie wagen. Was beim spéten
Kant und selbst noch in diesen psychologischen Traumdiskursen weitgehend
als sinnlos erschien, wird durch Freuds Bemithungen eine immense, ja gera-
dezu zentrale Bedeutung fiir das Seelenleben des Menschen erhalten. Eine
Auseinandersetzung mit Freud, die in mehrerlei Hinsicht bedeutsam ist und
daher im Folgenden ausfiihrlicher behandelt werden soll, wird in einem spate-
ren Abschnitt schliellich den Weg zu einer Phanomenologie des Traums auf-
zeigen, deren Anfinge gerade in einem kritischen, aber durchaus wiirdigen-
den Verhiltnis zur Psychoanalyse liegen. Im Anschluss daran wird es moglich
sein, die eigentliche Aufgabe dieser Untersuchung, ndmlich eine eigenstan-
dige phanomenologische Untersuchung des Traums anzugehen.



Il. Der groRe Versuch einer Rehabilitation der
Traumerfahrung durch Freud und die
phanomenologische Kritik daran

1. Die Begriffsperson Freud und seine Wegbereiter

Nach einer abendléandischen Philosophiegeschichte der Vernachlédssigung,
Verdrangung und gar >Verbannung« des Traums als antagonistischer Gegen-
part und zugleich Storfaktor einer vorgeblich rational geordneten Wirklich-
keit, begegnet jene Geschichte mit dem Engagement eines jungen Arztes aus
Wien erstmals einer ernsthaften und eigenstidndigen Untersuchung als dem
Versuch einer wissenschaftlichen Rehabilitation des Traums - und zwar in
einem Ausmaf} und einer Intensitét, die heute noch seinesgleichen sucht. Die
historische Bedeutsamkeit und Notwendigkeit einer grundséatzlichen Ausein-
andersetzung mit dem Phédnomen des Traums stand Freud klar und deutlich
vor Augen:

»Seit der Verwerfung der mythologischen Hypothese ist der Traum [...] erkla-
rungsbediirftig geworden. Die Bedingungen seiner Entstehung, seine Beziehung
zum Seelenleben des Wachens, seine Abhangigkeit von Reizen, die sich wih-
rend des Schlafzustandes zur Wahrnehmung dréangen, die vielen dem wachen
Denken anst6Bigen Eigentiimlichkeiten seines Inhaltes, die Inkongruenz zwi-
schen seinen Vorstellungsbildern und den an sie gekntpften Affekten, endlich
die Fliichtigkeit des Traumes, die Art, wie das wache Denken ihn als fremdartig
beiseite schiebt, in der Erinnerung verstimmelt oder ausléscht: — all diese und
noch andre Probleme verlangen seit vielen hundert Jahren nach Lésungen, die
bis heute nicht befriedigend gegeben werden konnten.« (UT37)

Freuds Engagement, den Traum einer »befriedigenden Lésung« zuzufiihren,
beabsichtigte, wie sich bereits aus diesem Zitat erkennen lasst, nicht nur eine
Klarung des nachtlichen Mysteriums, sondern er erhoffte sich von seinen
jahrelangen Arbeiten zum Traum eine fundamental neue Erkenntnis iiber
das menschliche Dasein als solches. Um jene Zasur zu beschworen, die er
sich von seinem Werk Die Traumdeutung erhoffte, liel Freud bekanntlich das
Erscheinungsdatum seines Buches auf 1900 vordatieren.t¢ Es sollte damit

86 »Es war im Winter 1899, dafl mein Buch >Die Traumdeutungy, ins neue Jahrhundert
vordatiert, endlich vor mir lag« (UTig3).



76

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

sinnbildlich dem neuen Jahrhundert eine ebenso neue, wie bahnbrechende
Sichtweise auf die Lebensherausforderungen des Menschen — namlich als
einem Wendepunkt zu tiefenpsychologischen Einsichten — iibergeben werden.
In der Tat wird Die Traumdeutung Freuds den Durchbruch der Psychoana-
lyse ermoglichen und mit diesem Durchbruch die Psychoanalyse sowohl zu
einem festen Bestandteil der Geisteswissenschaften als auch der therapeu-
tischen Praxis erheben. Das Werk erhilt bald unter Befiirworter:innen und
Gegner:innen Regale einer weltweiten Rezeptionsgeschichte, die heute kaum
noch uberblickt werden kann.8” Das Buch durchlduft aber auch bereits zur
Schaffensperiode Freuds seine eigene Geschichte mehrfacher (durch Leser:in-
nen hervorgerufener und teils sogar von ihnen verfasster) Wandlungen, bis es
schlief8lich 1929 mit der achten Auflage einen vorlaufigen Abschluss findet.s8
Die darin enthaltenen Thesen - insbesondere die unheimliche Entdeckung
des Unbewussten und die Methode des assoziativen Interpretierens ihrer ver-
drangten Inhalte — werden nicht nur den eigentlichen Anfang und somit den
kontinuierlichen Ursprung des Freud’schen Denkens, sondern tiberhaupt der
psychoanalytischen Bewegung darstellen. Wie Freud 1913 in einem Artikel fiir
die Scientia schrieb, ist es »die Deutung der Traume, mit welcher das Schicksal

87 Zur Rezeptionsgeschichte, siehe u.a.: Gerd Kimmerle: Freuds Traumdeutung. Friihe
Rezensionen, 1986; Angel Garma: The Psychoanalysis of Dreams, 1974; August Ruhs: »Zur
Rezeption der Traumdeutung im deutschsprachigen Raumc, in: RISS. Zeitschrift fiir Psy-
choanalyse 14 (46), 1999, S.11-34; Heinrich Deserno (Hg.): Das Jahrhundert der Traumdeu-
tung: Perspektiven psychoanalytischer Traumforschung, 1999; Burkhard Schnepel (Hg.):
Hundert Jahre »Die Traumdeutung«. Kulturwissenschaftliche Perspektiven in der Traumfor-
schung. Studie zur Kulturkunde 119, 2001; Brigitte Boothe (Hg.): Der Traum — 100 Jahre nach
Freuds Traumdeutung, 2000.

88 Zur Geschichte des Buches siche die ausfithrliche Arbeit von Lydia Marinelle u.
Andreas Mayer: Trdaume nach Freud — Die »Traumdeutung« und die Geschichte der psycho-
analytischen Bewegung, 2009; sowie Ilse Grubrich-Simitis: »Metamorphosen der >Traum-
deutung< — Uber Freuds Umgang mit seinem Jahrhundertbuchx, in: Jean Starobinski, Ilse
Grubrich-Simitis u. Mark Solms (Hg.), Hundert Jahre 'Traumdeutung' von Sigmund Freud,
2000.

Die hier verfolgte Lektiire wird sich, wenn nicht anders vermerkt, an der Letzt-
version der Traumdeutung orientieren, wie sie im Band 2/3 der Gesammelten Werke (kurz:
GW) erschienen und spéter beim Verlag Fischer als Einzelausgabe veréffentlicht wurde.
Im Folgenden werden die Seitenzahlen nach der Fischer-Ausgabe mit dem Sigel »TD«
angegeben. Der Kiirzel »UT« verweist auf eine 1901 veréffentlichte Zusammenfassung
der Traumdeutung, die Freud fir die Reihe Grenzerfahrungen des Nerven- und Seelenlebens
(Heft 8, Hrsg. L. Lowenfeld und H. Kurelle, Verlag Bergmann: Wiesbaden, S.307-344)
verfasst hat. Der Text findet sich in GW 2/3 auf den Seiten 643-701 und wird im Folgen-
dem ebenfalls nach der Einzelausgabe des Fischer Verlags unter dem Titel Schriften iiber
Traume und Traumdeutungen zitiert. Fir die vollstdndigen Angaben zu den verwendeten
Quellen und eine Aufschliisselung der Siglen sieche das Literaturverzeichnis.



Die Begriffsperson Freud und seine Wegbereiter

der Psychoanalyse [...] seinen Anfang nimmt« (GW13, 389). An einem grund-
satzlichen Verstehen und einer Auslegung der Traume als theoretisches und
praktisches Kernmoment der Psychoanalyse wird Freud bis zum Ende seines
Schaffens festhalten.8”

Doch bevor wir mit einer eigenstdndigen Lektiire der Freud’schen Traumauf-
fassung beginnen und die darin enthaltene bzw. durch sie entfaltete Meta-
psychologie in ihren grundlegenden Ziigen textnah rekapitulieren mochten,
sei zuvor in aller Kiirze darauf hingewiesen, wie sich Freud gegeniiber dem,
wie er meint, insuffizienten Traumwissen seiner Zeit verhalt. Bemerkenswert
ist, dass Freud, obwohl er sein Werk Die Traumdeutung nennt, die Traditio-
nen einer mystisch-mythologischen Traummantik nicht mitberticksichtigen
oder gar sich selbst in diese einreihen wollte. Deren Anliegen und Gelingen
sei, wie es kurz und knapp heifit, »eine Sache des witzigen Einfalls« (TD
111)%. Das ehrgeizige Anliegen Freuds wird vielmehr darin bestehen, seine

89 So heifit es etwa in seinem 1933 gehaltenen Vortrag zur XXIX. Einheit der Neue
Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse: Die Traumlehre »nimmt in der
Geschichte der Psychoanalyse eine besondere Stelle ein, bezeichnet einen Wendepunkt;
mit ihr hat die Analyse den Schritt von einem psychotherapeutischen Verfahren zu einer
Tiefenpsychologie vollzogen. Die Traumlehre ist seither auch das Kennzeichnendste und
Eigentimlichste der jungen Wissenschaft geblieben, etwas wozu es kein Gegenstiick in
unserm sonstigen Wissen gibt, ein Stiick Neuland, dem Volksglauben und der Mystik
abgewonnenen« (GWis, 8).

9 In einem Zusatz von 1914 (siehe Fuinote in TD 112) scheint Freud seine Haltung dies-
beziiglich revidieren zu wollen, indem er zumindest die antike Traumdeutung des »Arte-
midoros aus Daldis« (gemeint ist Artemidor) in Bezug auf seine assoziative Methode
durchaus zu schitzen weifl. Das Problem sei jedoch, dass Artemidor die (assoziative)
Auslegung der Traume dem Traumdeuter zugesprochen habe, statt diese (zunéchst) dem
Traumer selbst zu Gberlassen. »Die Technik, die ich im folgenden auseinandersetze, [so
Freud weiter], weicht von der antiken [des Artemidor] in dem einen wesentlichen Punkte
ab, daf} sie dem Traumer selbst die Deutungsarbeit auferlegt. Sie will nicht berticksich-
tigen, was dem Traumdeuter, sondern was dem Traumer zu dem betreffenden Element
des Traumes einfallt« (ebd.). Was Freud genauer unter seiner Technik der Assoziation
versteht und ob er die Interpretation tatsdchlich dem Traumer tiberldsst, wird uns spa-
ter ausfithrlicher beschéftigen. In Bezug auf Artemidor, sofern Freud ihn iberhaupt und
wenn ja griindlich gelesen hat (offensichtlich hat er ihn, wie er selbst angibt, iber einen
Vortrag von Gomprez aus dem Jahre 1866 kennengelernt), scheint Freud immerhin die
Grundannahme tibernommen zu haben, wonach »der Traum eine Bedeutung hat« (TD
114). Diese Bedeutung miisse jedoch allein durch »ein wissenschaftliches Verfahren«
ausgearbeitet werden (ebd.) — oder anders (ein wenig umstiandlicher) gesagt, dirfe die
prinzipielle Unbrauchbarkeit eines mystischen »Deutungsverfahrens des Traumes keinen
Moment lang zweifelhaft sein« (TD 113). Trotz dieser praventiven Distanzierung gab es
doch immer wieder Versuche, die gerade belegen wollten, dass die Freud’sche Traumdeu-
tung der Traummantik doch naher war als dies Freud selbst zugeben wollte. (Vgl. dazu

7



78

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

neuen Erkenntnisse unumst68lich innerhalb der Autoritit der Wissenschaft-
lichkeit anzusiedeln, die ihrerseits keinen Flirt oder gar eine Beziehung zu
irgendeiner Art von Mystik toleriert. Wenn also in Bezug auf den Traum
die Rede von einem »unbefriedigende[n] Wissensstand« ist, dann meint dies
nicht die moégliche Spannweite des Wissens als solche. Er verortet sich nicht,
wie dies etwa spéater sein abtriinniger Schiiler Carl Gustav Jung strecken-
weise unternehmen wird, in okkulten und mythologischen Konzepten, die
Jung u.a. zu den »Archetypen der Traumsymbolik« fithren sollten.! Sondern
die Absicht Freuds liegt darin, seine Thesen im akademischen Traum-Dis-
kurs, wie sie ihm vornehmlich als Seelenkunde des 19. Jahrhundert vorlag,
zu etablieren.®? Sein Verhailtnis zu jener Wissenschaft war jedoch durchaus
von Ambivalenzen gekennzeichnet: Einerseits beklagte Freud, »die wissen-
schaftliche Literatur zum Traumproblem« sei »nur sehr wenig weit gedie-
hen« und es lasse sich darin »nichts oder wenig, was das Wesen des Traumes
trafe« finden (TD 19). Anderseits — wie wir heute tiberblicken und was manch
eine:n Liebhaber:in der Freud’schen Terminologie enttduschen diirfte — sind
viele Begriffe und teils ganze Ausfithrungen der Freud’schen Traumtheorie
jener Literatur entnommen, regelrecht von ihr abgeschrieben. Dies gilt nicht
nur fir die Rede von einem »Unbewussten«, sondern etwa auch fiir zentrale
Begriff wie die der »Traumarbeit«, der »Verdichtung«, eines »assoziativen
Verfahrens«, der »Wunscherfilllung« usw.?? Trotz solch eklatanter Anlei-

u.a. Beat Naf: Freuds »Traumdeutung« — Vorldufer in der Antike?, in: Der Traum 100 Jahre
nach Freuds Traumdeutung, 2000, S.59-79). Wir werden jedenfalls spéter in der von Stekel
ausgearbeiteten und von Freud befirworteten Traumsymbolik sehen kénnen, dass es in
der Auslegung der Symbole in der Tat eine methodische Nahe zur antiken Traumdeutung
gibt.

91 Carl Gustav Jung: Traum und Traumdeutung, 2010, S.50ff.

92 Vgl. dazu die ausfiithrliche Studie von Stefan Goldman: Via regia zum Unbewussten.
Freud und die Traumforschung im 19. Jahrhundert, 2003.

93 So heiflt es etwa, um ein Beispiel zu geben, im 1883 von F. Scholz verfassten Buch
Traum und Schlaf, das von Freud selbst im Literaturverzeichnis der ersten Ausgabe
der Traumdeutung angefithrt wird, jedoch diesbeziiglich nicht zitiert wird: Der Traum
»schopft aus dem Brone des Unbewufiten oder unbewuft gewordenen. Was der Jahre
Arbeit bedeckte und begrub, lafit er sichtbar werden« (Friedrich Scholz: Traum und Schlaf,
1887, S.42). Der besonders einfallsreich klingende Begriff der »Traumarbeit« hingegen
kann bereits bei Wilhelm Robert (1886) nachgelesen werden, der ebenfalls in Freuds Lite-
raturverzeichnis angefithrt ist, wonach man davon ausgehen kann, dass er diesen gele-
sen und von dort tibernommen hat. (Vgl. dazu Henry Ellenberg: Entdeckung des Unbe-
wussten. Geschichte und Entwicklung der dynamischen Psychiatrie von den Anfingen bis
zu Janet, Freud, Adler und Jung, Bd. 1, 1973, S.432; Didier Anzieu: Freuds Selbstanalyse
und die Entdeckung der Psychoanalyse, Internationale Psychoanalyse, 1990, S. 24. Regelrechte
Plagiatsvorwiirfe finden sich in: Stefan Goldman: Via regia zum Unbewussten. Freud und
die Traumforschung im 19 Jahrhundert, 2003, S.186f.) Es scheint jedenfalls nicht schwer



Die Begriffsperson Freud und seine Wegbereiter

hen am Stand der psychologischen Literatur des 19. Jahrhunderts wird Freud
diese vor allem beméangeln. Um es in einem einzigen Satz komprimiert wie-
derzugeben, betrifft die Kritik insbesondere jenes schon in den Parva natu-
ralia des Aristoteles aufgestellte und bis in die Neuzeit und Moderne fort-
gefiihrte Paradigma, wonach es sich bei Traumen lediglich um »Reste« der
Wahrnehmung handeln soll, die als schwache Abbilder des Tagesgeschehens
wiahrend des Schlafes wieder auftauchen bzw. im inneren des Organs fort-
leben, sich gemeinsam mit etwaigen Leibreizen zu allerlei absurden Bildern
vermischen. Demnach hitten die oneirischen Absurdititen (bestenfalls) die
Funktion einer Erleichterung der Seele, jedoch ohne dass man deren aleato-
rischem Charakter irgendeine Bedeutung zusprechen dirfte. Folglich soll fir
den damaligen Stand der Wissenschaft jener Sprachgebrauch gegolten haben,
wonach Traume lediglich Schaume sind (TD 146).

Freud wird zwar in der Ausformulierung seiner »eigenen« Lehre nicht
bestreiten, dass es sich beim Traummaterial um Tagesreste, d.h. um eine
»Sammlung von psychischen Resten und Erinnerungsspuren« handeln kann
sowie auch um gewisse Sinnes- und Leibreize wihrend des Schlafs (TD 236),
doch damit ist, so der entscheidende Einwand gegen den damaligen »Wis-
sensstand«, nichts dariiber ausgesagt, wie und wieso es genau zu jener Kom-
position des jeweiligen Traumgeschehens kommen muss. In Abgrenzung
zur herrschenden Ansicht postuliert Freud schlichtweg, dass die Reste und
Reize »fiir sich allein nicht imstande [sind], einen Traum zu bilden. Streng-
genommen sind sie nur psychisches Material fiir die Traumarbeit« (UT 124).
Demnach kénnen die oftmals voneinander vollig unabhéngig eingearbeiteten
Traummaterialien als solche die Frage der komplexen und vielschichtigen
Traumgeschichten nicht ergriinden und vor allem kénnen sie nicht die tiefere
Bedeutung des Traums kldren, von deren Existenz Freud felsenfest iiberzeugt
ist. Der »Sinn« der Traume miisse sich vielmehr in einer genauen Analyse
der Trauminhalte entscheiden, der sich die »herrschende Traumlehre« bis-
lang verweigert habe (TD 110). Was auch immer das Eigenstdandige an Freuds
Traumtheorie sein mag — sofern ein Gedanke iiberhaupt auf die angebliche
Eigenstandigkeit einer Person zuriickgefithrt werden kann, wie am Schluss
der letzten Fufinote doch bezweifelt werden musste — es wird sich in jenen
Analysen, die zunichst und urspriinglich die Selbstanalysen Freuds waren,

zu fallen, auch im Falle Freuds einmal mehr zu beobachten, dass das angebliche Genie
immer, ob sie/er dessen gewahr ist oder nicht, ob sie/er es beabsichtigt oder nicht, immer
aus einem ihr/ihm vorausgehenden und zugleich begleitenden Diskurs einer kollektiven
Arbeit schopft bzw. aus ihr hervorgeht. Der Name des angeblichen >Genies« ist lediglich
der ehrgeizige Ausdruck einer bereits schlummernden Gedankenbewegung, die auf sie/
ihn allein keineswegs zuriickgefithrt werden kann.

79



80

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

aus- und abbilden.?* Die Methode dieser Analysen und die damit einherge-
henden Probleme werden noch Thema werden. Doch zuvor sei der Versuch
unternommen, die charakteristischen Erkenntnisse der anfanglichen Psycho-
analyse in Erinnerung zu rufen.

2. Der Traum der Psychoanalyse

Wie bereits der Terminus der Selbstanalyse andeutet, soll der Traum immer
einen selbst betreffen. Das Traumgeschehen meint das »Seelenleben« eines
alltaglichen Subjekts, es hat seine Bedeutsamkeit nicht fiir sich, sondern
immer in Bezug auf das Sein des Trdumers in seiner alltaglichen »Wach-
welt«. Dabei wird der Traum in jeglicher Hinsicht als eine solipsistische Fabri-
kation des Subjekts, als »die eigene psychische Leistung des Traumers« ver-
standen (UT 37). Mit diesen beiden Grundvoraussetzungen ist gewahrleistet,
dass die Auseinandersetzung mit dem Traum einen Nutzen hat, dass sie ein
niitzliches Unterfangen fiir das Dasein in seinem (»Wach«-)Leben darstellt
und dass diese Auseinandersetzung nur iiber eine am Individuum ausgerich-
tete Psychologie gewahrleistet werden kann. Doch wieso kreiert — angeblich
in volliger Eigenregie — das Subjekt einen Traum? Wir wiren vielleicht zu
voreilig, wenn wir auf diese Frage alsbald und auf missverstandliche Weise
antworten wollten, der Traum meine jenen letzten und prignanten Satz, den
Freud nach seiner ersten vollstdndigen Selbstanalyse, die Analyse des Traums
von Irmas Injektion, in Hervorhebung niederschreiben musste: »Nach vollende-
ter Deutungsarbeit ldfSt sich der Traum als eine Wunscherfiillung erkennen.« (TD
135). Diese Antwort, die gewiss eine Definition sein méchte, ist jedoch, wenn
man liberhaupt so sprechen kann, nur die eine Seite der Miinze und noch
nicht einmal die schillernde. Dem steht gewissermaflen die wesentlichere
Grundannahme entgegen, wonach der Traum in erster Linie die Funktion
des Bewahrens und Hiitens innehabe: Wir »miissen« (!), so Freud an einer
anderen Stelle, »den Traum als Hiiter des Schlafes anerkennen«.®> Die eigent-
liche Aufgabe des Traums ist demnach, stérende Elemente zu verarbeiten bzw.
diese einzuarbeiten, damit das Schlafen gewahrleistet sei. Obwohl Freud fiir

94 Wollte man an der Annahme der Entstehung der psychoanalytischen Traumtheo-
rie aus der Selbstanalyse Freuds festhalten, die als Theorie zudem den Ursprung der Psy-
choanalyse als solcher darstellen soll, so kénnte man die (zugegebenermaflen gewagte)
Behauptung aufstellen, wonach die ganze Geschichte der Psychoanalyse (im Angesicht
all ihrer Patient:innen) im Grunde immer noch den einen, tiberaus schwierigen Fall
namens Sigmund Freud zu behandeln und zu lésen hat.

95 UT 78f., Vgl. TD 410, 569.



Der Traum der Psychoanalyse

die Traumbildung das Bediirfnis Schlafen-zu-miissen dermaflen zentral ein-
fihrt, gibt er bemerkenswerterweise in diesem Kontext nur wenig Auskunft
dariiber, woher iberhaupt das Bediirfnis des Schlafens rithrt.?¢ Gerade fiir
den Psychologismus miisste der Schlaf — jenseits der physiologischen Erkla-
rung im Sinne einer kérperlichen Ruhe (die man sich ohnehin auch anders
beschaffen konnte) — einen >psychischen«< Sinn haben. Ist der Schlaf, um mit
einer spateren Auffassung Freuds zu sprechen, das narzisstische Verlangen
nach Integritit wie einst vor der Geburt im Mutterschof3 (GW13, 146)? Oder
ist er gar Ausdruck des Todestriebes, der Sehnsucht, dass dieses ganze Thea-
ter auch irgendwann einmal aufhéren muss bzw. aufhéren soll, sei es im Tod
oder eben auch nur fir die Dauer seines kleinen Bruders, dem (traumlosen)
Schlaf? Man konnte jedenfalls — so oder so — meinen, dass der Schlaf als ein
zutiefst ersehntes Bediirfnis seinerseits einen Wunsch darstellt. Freud selbst
spricht vom »Schlafwunsch« (TD 560f.). Wollte man dies so gelten lassen,
miisste man jedoch zugleich die darin ausgedriickte Paradoxie mitlesen, denn
das Schlafen-wollen zeichnet sich demnach gerade dadurch aus, dass man
keinen Wiinschen mehr hinterherrennen, sondern im physiologischen wie
auch psychologischen Sinne allein die Ruhe will. Es ist dies also der paradoxe
Wunsch nach Wunschlosigkeit.

Sofern wir also anerkennen wollen, oder wie Freud in einem driangenden
Ton schreibt: anerkennen »miissen«, dass die primare Wesensbestimmung
des Traums »das Hiiten des Schlafes« ist, »miissen« wir zugleich anerkennen,
dass in diesem Zusammenhang die diversen Wiinsche das eigentliche Pro-
blem darstellen. Es sind ndmlich nicht nur mégliche Reize von auflen, etwa
wenn man schlafend, von einer lastigen Fliege gereizt, diese wegscheuchen
mochte (TD 566), welche den Schlaf storen und das Erwachen herbeifiih-
ren konnten. Auf eine subtilere und fiir den Schlaf nicht minder bedrohliche
Weise irritieren die »inneren« Wiinsche des Subjekts. Ob dies nun triviale
Wiinsche sind, wie die des Kindes mit dem Tiere spielen zu wollen (UT 78),
oder Bediirfnisse, wie die nach Nahrung und Wasser (TD 137) oder schlief3-
lich tiefer gelegene Wiinsche der Triebregungen (TD 548) — all diese Wiinsche,
sofern sie sich wahrend des Schlafes melden, sind fiir dessen Ruhe hinderlich,
sind eine Beunruhigung. Dies gilt insbesondere fiir die unbewussten Wiinsche
der Triebe, namentlich des Sexualtriebs (TD 396), der, um diversen Anforde-
rungen des Alltags gerecht zu werden, unterdriickt und verdrangt werden

9 Bereits in der Eingangsphase der Traumdeutung schreibt Freud: Wenngleich »in
der Charakteristik des Schlafzustands die Verdnderung der Funktionsbedingungen fiir
den seelischen Apparat mit enthalten sein mufl«, bleibe »dies ein wesentlich physiologi-
sches Problem« und daher bevorzuge er es »die Literatur des Schlafs aufler Betracht« zu
lassen (TD 24).

81



82

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

musste. Nachdem mit dem Einschlafen jene Instanz, die fiir deren Zensur
und Verdrangung wahrend des Alltages zustandig war, herabgesetzt wurde,
sei es geradezu unvermeidlich, dass die tiefsten der verdrangten Wiinsche
aufbegehren und nach Befriedigung verlangen. Davon ausgehend postuliert
Freud schlieBlich, dass der Traum als Hiiter des Schlafes die ersehnte Ruhe nur
dadurch gewéhrleisten konne, indem er einen Kompromiss zwischen den sto-
renden Wiinschen (sowie auch Reizen) auf der einen Seite und der Wunsch-
losigkeit der Ruhe auf der anderen eingeht.”” Die Wiinsche sollen zwar in
den Traumgeschichten den Glauben ihrer Befriedigung erhalten, damit ihr
Aufbegehren dadurch gelindert sei, doch andererseits muss der Kompromiss
zugleich den Traumerreger, wenn es sich dabei um Verdrangtes handelt,
umso mehr camouflieren, codieren, entstellen. Denn das unverhillte Auftre-
ten des verdrangten Wunsches wiirde unweigerlich die - fiir die urspriing-
liche Verdrangung verantwortliche — Instanz vollstandig aktivieren, welche
sich unverziiglich um die erneute Einhaltung des Verbots bemithen miisste,
indem sie den Schlaf unterbricht, das Aufwachen aus dem Unerlaubten for-
ciert. Allein durch das gekonnte Arrangement des Traums wiirde dies ver-
hindert werden. So meint die Traumarbeit eine besondere Kunst, die Kunst,
den unbewusst-unerlaubten Ausldser mittels Techniken der Entstellung in das
Szenario seiner (zumindest partiellen) Erfallung zu tiberfithren. Diese Kunst
der entstellten Darstellung besteht also gewissermaflen darin, den Anlass
anzudeuten, jedoch nicht wirklich abzubilden. Denn das wahre Bild wiirde
fur Aufsehen und das heifit eben fir das Aufwachen in die bekannte (glei-
chermaflen aber auch unbefriedigende) Ordnung der Alltdglichkeit sorgen.

Um diese Annahmen besser verstehen zu konnen, um verstehen zu konnen,
woher Freud die Gewissheit nimmt, dass es sich beim Traum so und nicht
anders abspielen soll, scheint es einmal mehr hilfreich zu sein, eine von ihm
eingefiihrte Unterscheidung genauer zu betrachten. Es ist dies die zunéchst
recht hypothetisch anmutende, doch durchaus ernst gemeinte Differenz zwi-
schen dem manifesten Trauminhalt und den latenten Traumgedanken (TD
284). In dieser terminologischen Unterscheidung meint der manifeste Traum
das eigentliche Traumgeschehen, wie es sich im Schlaf fiir den Traumer ereig-
net bzw. noch genauer: wie es nach dem Erwachen vom zuvor Triumenden
erinnert und berichtet wurde.?® Ganz im Sinne der herrschenden Philosophie-

97 Zusammengefasst in den Worten Freuds: »Es ist klar, dafl Wiinsche und Bediirf-
nisse, die sich regen, die Hemmnisse des Einschlafens sind. [...] Da der Traum, welcher
den Wunsch erfillt zeigt, wahrend des Schlafens Glauben findet, hebt er den Wunsch auf
und erméglicht den Schlaf« (UT 78f)

98 Es ist wichtig, zu betonen, dass es zwischen dem Akt des Traumens und dem Erin-



Der Traum der Psychoanalyse

geschichte mochte Freud dabei keineswegs bestreiten — und diese enorme
Bewertung scheint fiir das Folgende entscheidend und gewissermafien eine
Entscheidung gegen den erlebten Traum zu sein -, dass der manifeste Inhalt
an sich unsinnig, absurd, irrational und befremdlich sei. Und doch, darin liegt
sozusagen die Wiirdigung des manifesten Traums, stecke »viel Methode hin-
ter diesem Unsinn« (UT 64). Den Sinn hinter dem unsinnigen Traum nennt
Freud schliefllich die latenten Traumgedanken, die sich bereits am Tage, jedoch
unbewusst und grofitenteils im Konnex zur Entwicklungsgeschichte gebildet
haben. Es sollen diese latenten Gedanken eben jenen verborgenen Wiinschen
des Traumers entsprechen, welche als die eigentlichen Motive des Traumes
operieren, diesen wie einen »Motor« antreiben (TD 577). Von den latenten
Traumgedanken - die im Gegensatz zum manifesten Trauminhalt durchaus
Sinn ergeben sollen, nachvollziehbar, verstandlich, logisch und in kausalen
Ketten verbunden sind - wisse das erwachte und sich erinnernde Subjekt
jedoch zunichst nichts, weil es im Traum eben nur das Manifeste erfahren
habe. Grund fiir die Kaschierung des latenten Inhalts sei die bereits ange-
sprochene Traumarbeit, welche in ihren visuellen Geschichten die verbor-
gen-bedeutsamen Traumgedanken in den als unsinnig-erlebten Trauminhalt
umwandelt, komprimiert und dabei entstellt. Dieser Prozess wird einerseits
mit dem Verbot und der Verdrangung des Latenten und andererseits mit der
doch erwarteten Befriedigung und Beruhigung ihrer Regungen im Manifesten
erklart. Jedenfalls miisse der Prozess der Ent- bzw. Verstellung den hinter der
Traumerfahrung stehenden Gedanken unbedingt verbergen, um ein Erwa-
chen zu verhindern. Dabei differenziert Freud die verbergende Traumarbeit,
welche mit dem Material an Tagesresten (aber auch aktuellen Sinnesreizen
wihrend des Schlafes) kompositorisch arbeitet, unter verschiedenen funk-
tionalen Aspekten: So soll das erste Charakteristikum der Traumarbeit die
Verdichtung sein (TD 285f.). Sie ermégliche, dass mehrere latente Gedanken zu
einer einzigen manifesten Darstellung im Traum zusammengefiihrt, vereinigt
und komprimiert werden, aber auch umgekehrt, dass ein latenter Gedanke
von mehreren Elementen des Manifesten reprasentiert wird. Als zweites
verhandelt Freud den Aspekt der Verschiebung (TD 309f), welcher in einem

nern an den Traum einen - zumindest phanomenologisch gesehen — wesentlichen Unter-
schied gibt, denn das Erinnern meint bereits eine gewisse Rekonstruktion des Traumge-
schehens unter den Bedingungen einer Sprache, die (wenn man die Dualitdt mitmachen
mochte) immer Agent des »Wachlebens« ist. Streng genommen miisste man daher sagen,
dass Freud, wenn er vom »manifesten Traum« spricht, nie den eigentlichen Traum, son-
dern immer den, wie er vom »Wachen« her berichtet, d.h. erzdhlt bzw. aufgeschrieben
wird. Dieses Problem wird eine Phanomenologie des Traums unweigerlich beschéftigen
miissen.

83



84

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

besonderen Mafle fiir die Entstellung der latenten Wiinsche verantwortlich
sei, indem sie eine Art Akzentiibertragung bzw. -umwertung ausiibe. Infolge-
dessen werde eine bestimmte Vorstellung durch eine andere ersetzt, wobei sie
zugleich durch ihr Surrogat hindurch versinnbildlicht bleibt. Im Zuge solcher
Intensitétsverschiebungen und -vertauschungen kénne ein nebensachlicher
Wunsch im manifesten Traum als zentral und ein zentraler als nebensach-
liche Erscheinung (d.h. etwa in Verbindung mit einem irrelevanten Tages-
rest) dargestellt werden. Ein dritter Aspekt, der im wortwortlichen Sinne die
Traum-bildung anspricht, ist die Riicksicht auf Darstellbarkeit (TD 341), wonach
die Manifestationen eines abstrakten Gedankens das Prinzip der bildlichen
Darstellungsfahigkeit verfolgen. Unter den verschiedenen Verkniipfungsmog-
lichkeiten zum jeweiligen latenten Gedanken werde demnach von solcher
Traumbildung immer »diejenige bevorzugt, welche eine visuelle Darstellung
erlaubt« (TD 346). Dabei sollen die logisch-kausalen Zusammenhéange des
Latenten in ikonisch-anschauliche Représentationen iibertragen werden. Eng
verbunden mit der Behauptung einer préferierten bildlichen Darstellung steht
Freuds - jedoch erst in spateren Auflagen der Traumdeutung hinzugefiigte —
Theorie der Symbolik (TD 351).? Genau genommen miisste man bei diesem
letzten Aspekt von einer partiellen Leistung der Traumarbeit sprechen. Zwar
bedient sich die Traumarbeit gewisser Symbole als typischer Elemente der
Repréasentation, doch er erschafft diese nicht, sondern sie sind ihm gewisser-
maflen intersubjektiv und sogar inter- bzw. transkulturell vorgegeben. Man
brauche, so bemerkt Freud, »keine besondere symbolisierende Tatigkeit der
Seele bei der Traumarbeit anzunehmen«, sondern der Traum bediene »sich
solcher Symbolisierungen, welche im unbewuf3ten Denken bereits fertig ent-
halten sind« und die aufgrund »ihrer Darstellbarkeit, zumeist auch wegen
ihrer Zensurfreiheit, den Anforderungen der Traumbildung besser gentigen«
und deswegen bevorzugt zur Anwendung kommen (TD 351). Trotz gewisser
Vorbehalte, man diirfe diese Symbolisierungen nicht jenseits des individuel-
len Kontextes als Dechiffrierungskatalog in der Art altertiimlicher Traumbi-
cher lesen, fuhrt Freud dennoch eine Auswahl von Beispielen auf, bei denen
man sich der Symbolbedeutung gewiss sein konne. Gerade die Annahme
einer im Traum operierenden Symbolik wird, wie kein anderer Abschnitt der

9 Die Einarbeitung der Symboltheorie geschieht zunéachst in den Auflagen von 1909
und 1911 insbesondere als zusétzliche Erganzungen im Abschnitt D des sechsten Kapitels
und dann schlieBlich mit Einfligen einer eigenen Passage (des Abschnitts E unter dem
Titel Die Darstellung durch Symbole im Traume — Weitere typische Traume) in der Auflage
von 1914. Beeinflusst wurde Freud hierin insbesondere von W. Stekel und E. Jones, spéter
auch von C.G. Jung, der bekanntlich die Symboltheorie zu einer umfangreicheren Theorie
der Archetypen weiterentwickeln wird.



Der Traum der Psychoanalyse

Traumdeutung, die Tendenz foérdern, es handle sich beim manifesten Inhalt
des Traums zumeist um codierte sexuelle Wiinsche. Ich werde nochmal dar-
auf zuriickkommen.

Wahrend solcherart Verdichtung, Verschiebung, Riicksicht auf Darstellbarkeit
und Symbolisierung den priméren Vorgang der Traumarbeit zum Ausdruck
bringen, spricht Freud als letzten und abfeilenden Aspekt von einer »sekun-
déren Bearbeitung im Traum« (TD 572), »die von unserm wachen Denken
nicht zu unterscheiden« sei (TD 483). Der Inhalt des Traumes, welcher durch
die verhtillenden Entstellungen und komprimierten Codierungen des prima-
ren Vorganges Gefahr lauft, vollig zusammenhangslos, wirr und liickenhaft
zu werden, und somit iiberhaupt nicht mehr erlebbar (und erinnerbar) zu
sein droht, werde durch die sekundére Bearbeitung geglattet und seine dis-
kontinuierlichen Elemente in eine Art Pseudo-Zusammenhang gestellt, damit
zumindest eine minimale Sinnhaftigkeit hergestellt sei. Der sekundare Vor-
gang macht es moglich, wenn man so moéchte, dass der Traum tiberhaupt
erst erlebbar wird. Indem er einer »intellektuellen Funktion« folgend Loses
vereinheitlicht, Liicken kittet, Abgerissenes flickt und somit die voneinander
unterschiedenen und unabhéngig auftretenden Elemente in einer halbwegs
erfahrbaren Geschichte zusammenfiihrt, erméglicht er, »dafl der Traum den
Anschein der Absurditat und Zusammenhangslosigkeit verliert und sich dem
Vorbilde eines verstdandlichen Erlebnisses annahert« (TD 484). Doch gerade
weil die sekundare Bearbeitung Zusammenhénge herstellt, wo es keine gibt,
ist letztlich das Resultat ihrer Arbeit nicht minder irrational. Im Gegenteil,
weil ihre Irrationalitat sich den Anschein der Verniinftigkeit gibt, soll sie, wie
kein anderer Aspekt der Traumarbeit, eine Kaschierung der latenten Traum-
gedanken zu Stande bringen.!00

In dieser umfangreichen Gesamtkonzeption des Traumes, wie sie hier nur
in knappen Ziigen rekapituliert werden konnte!0!, gilt das Interesse Freuds -
naheliegenderweise — weniger dem an sich unsinnigen Traumgeschehen als
vielmehr der mannigfaltig operierenden Traumarbeit, insbesondere den in

100 Wir werden spater sehen, dass diese Beschreibungen einer Quasi-Rationalisierung
des Traums, die Freud der sekunddren Bearbeitung zuschreibt, womdéglich weniger tiber
den Traum als vielmehr etwas iiber die Arbeitsweise der Psychoanalyse aussagt. Freud
selbst schreibt jedenfalls, dass durch den sekundiaren Vorgang die Traume »sozusagen
schon einmal gedeutet worden sind, ehe wir sie im Wachen der Deutung unterziehen«
(TD 484).

101 Fir ausfiihrlichere Darstellungen, siehe u.a.: Alexander Grinstein: On Sigmund
Freud's Dreams,1968; sowie Alexander Grinstein: Freud's Rules of Dream Interpretation,
1983.

85



86

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

ihr verborgenen latenten Traumgedanken, von denen der Traumer jedoch
zunichst nichts weifl und die erst durch eine Deutung der Psychoanalyse
zum Vorschein kommen sollen. Die Annahme von solch latenten Gedanken
und Winschen ist gewiss das grole Dogma der Freudschen Traumtheorie,
deren Existenz im Grunde durch jede Traumdeutung, sofern sie sich als psy-
choanalytische behaupten will, belegt werden muss. Mit wenigen Worten
ausgedriickt, besteht die Aufgabe der analytischen Traumdeutung darin, den
»Zusammenhang herzustellen, den die Traumarbeit vernichtet« haben soll
(UT 62). Es gilt aufzudecken und an das Tageslicht zu bringen, was durch ihre
Entstellung verheimlicht werden musste. Wie eine Detektivarbeit lesen sich
Freuds Analysen. Die darin verfolgte Methode des Aufspiirens!?2 von latenten
Gedanken ist bekanntlich die eines assoziativen Sprechens. In einer Art zwei-
tem Bericht soll der (einst) Traumende seinen Einféllen freien Lauf lassen,
d.h., was auch immer ihm zum getrdumten Inhalt einfallt, moége ohne jegli-
ches Urteil ausgesprochen werden. Durch das quasi-uniiberlegte Aussprechen
von Einfallen, so die List der Methode, soll der Analysand der zensurierenden
Instanz zuvorkommen, diese gekonnt umgehen oder zumindest ihre Wirkung
schwichen. Die Methode psychoanalytischer Traumdeutung fordert daher
vom Analysanden zunéchst eine elementare »Ausschaltung der Kritik, mit
der er die ihm auftauchenden Gedanken sonst zu sichten pflegt. [...] Man sagt
ihm, der Erfolg der Psychoanalyse hidnge davon ab, daf} er alles beachtet und
mitteilt, was ihm durch den Sinn geht, und nicht etwa sich verleiten 1a3t, den
einen Einfall zu unterdriicken, weil er ihm unwichtig oder nicht zum Thema
gehorig, den anderen, weil er ihm unsinnig erscheint« (TD 115). Jeder Einfall
ist willkommen. Und doch werde es dem ungeiibten Analysanden naturge-
mafl schwerfallen, schneller zu sein als die blockierende Konditionierung.
Um den Einfall zu erleichtern, so Freud, miisse man den Trauminhalt zuerst
in Abschnitte zerstiickeln und erst dann dazu auffordern, zu jeder Partie
unzensiert Gedanken auszusprechen. »Das heifit, wir fordern den Traumer
auf, sich gleichfalls vom Eindruck des manifesten Traums frei zu machen,
seine Aufmerksamkeit vom Ganzen weg auf die einzelnen Teile des Traum-
inhalts zu richten und uns der Reihe nach mitzuteilen, was ihm zu jedem

102 Vgl. dazu Der Mann Moses, wo meint Freud an einer Stelle meint, dass es sich
bei den Entstellungen dhnlich verhalte »wie bei einem Mord. Die Schwierigkeit liegt
nicht in der Ausfithrung der Tat, sondern in der Beseitigung ihrer Spuren.« (GW16, 144).
Entsprechend der kriminologischen Metapher hat die Detektivarbeit der Psychoanalyse
jene Spuren zu verfolgen, welche die Taterin namens Traumarbeit durch ihre verbreche-
rischen Entstellungen hinterlassen hat. Auch wenn es geradezu eine karikative Uber-
zeichnung darstellt, scheint mir Hitchcock in seinem Film »Spellbound« doch auch eine
treffende Inszenierung jener psychoanalytischen Detektivarbeit vorgefithrt zu haben.



Der Traum der Psychoanalyse

Teilstiick einféllt, welche Assoziationen sich ihm ergeben, wenn er sie einzeln
ins Auge fait« (GWis, 12). Zweck der Aufspaltung des manifesten Traums in
Teilstiicke ist jedoch nicht nur, den Einfall zu erleichtern, sondern zugleich
jene sekundire Bearbeitung zu dekonstruieren, welche als letzter Akt der
Traumarbeit einen glattenden und somit verfalschenden Quasi-Zusammen-
hang zwischen den an sich kontextlosen Traumelementen hergestellt hatte.
Man konnte also auch sagen, die Analyse beginnt damit, den Traum unver-
standlicher zu machen, als er ohnehin schon ist. Doch nur so konne das Werk
der sekundiren Bearbeitung dekonstruiert und somit ein Ausgangspunkt fiir
die Assoziationen geschaffen werden. In welcher Reihenfolge man die nun
zerstiickelt daliegenden Traumpartien der Assoziation zufiihrt, ob man etwa
mit den am deutlichsten erinnerten Abschnitten des Traums beginnt oder mit
jenen, die einem Tagesgeschehen am nachsten stehen, ist im Grunde neben-
sachlich. Sobald die Assoziationsketten ihren Lauf nehmen, hat der manifeste
Traum als solcher ohnehin ausgedient. Im Gegenteil sei es fiir einen erfolgrei-
chen Lauf der Einfalle essentiell, sich um den manifesten Traum nicht weiter
zu kiitmmern, sondern nur noch den Direktiven der Assoziation zu folgen. Auf
diesem Wege werde man auch die weiteren Entstellungen der Traumarbeit
dekomprimierend riickgidngig machen, um schliefllich den latenten Gedan-
ken in seiner Sinnhaftigkeit finden zu konnen. Ein Missverstandnis wire es
jedoch, wie Freud ausdriicklich betont, wenn man die Fulle an Assoziatio-
nen sogleich fiir die latenten Traumgedanken halten wiirde. Die assoziati-
ven Einfélle produzieren gewissermaflen einen Uberschuss, den man jedoch
»auf dem Wege der Annidherung an die Traumgedanken produzieren mufl«
(GWi1s, 15). In diesem notwendigen Uberschuss, der mehr beinhaltet als fiir
die Formulierung der latenten Gedanken erforderlich ist, gilt es die eigentli-
chen Gedanken auszusortieren bzw. herauszudestillieren. Man werde im Zuge
dessen mit der Problematik konfrontiert werden, so Freud an derselben Stelle
weiter, dass »die Assoziation oft gerade vor den eigentlichen Traumgedanken
haltmacht«, ihnen nur »nahekommtc, »sie nur in den Anspielungen beriihrt.
Wir [gemeint sind die getibten Analytiker] greifen da selbststandig ein, ver-
vollstandigen die Andeutungen, ziehen unabweisbare Schliisse, sprechen das
aus, woran der Patient in seinen Assoziationen nur gestreift hat« (ebd.). Ver-
vollstandigt bzw. als solches ausgesprochen werden die latenten Gedanken
also erst vom Analytiker, dieser entscheidet letztlich, ob die Assoziationen
die Camouflagen und Verschiebungen der Traumarbeit tatsdchlich dekon-
struieren und so einen dahinterstehenden echten Gedanken erkennen lassen
konnten oder nicht. Wiirde man jedenfalls die Deutung dem ungeiibten Ana-
lysanden tiberlassen, bestiinde das Risiko, dass er die latenten Bedeutungsin-
halte, auf welche die Einfélle (geradezu zwingend) deuten, weiterhin intuitiv

87



88

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

zensuriert, indem er sozusagen »um den heiflen Brei herumredet« und es
nicht wagt, den Gedanken auszusprechen, der ihm (zumindest andeutungs-
weise) vorliegt. So hasst etwa der Traumer eine ihm nahestehende Person,
hat den Wunsch, diese zu verletzen, sich an ihr zu rachen oder wiinscht sich
vielleicht sogar ihren Tod, kann sich diese verbotenen Gedanken jedoch nicht
eingestehen, nicht zuletzt, weil ihm die gemeinte Person eben nahesteht. Der
Analytiker hingegen erkennt als Auflenstehender und zumal als qualifizier-
ter Traumdetektiv den Wunsch auf Anhieb und weist auf die begreifliche
Kausalitat der latenten Gedanken hin, die sich in den Assoziationen verbor-
gen haben sollen.

In der Traumdeutung geiibt und durch ihre Ubung autorisiert, kann sich
der Analytiker einen noch direkteren Weg zu den versteckten Wiinschen des
Trédumers erlauben. Dieser Weg, den Freud - wie in der Fuinote 99 ausge-
fihrt - der Traumdeutung erst spater hinzufiigt, ist die Methode der Symbol-
deutung: »Da wir diese Symbole zu tibersetzen verstehen, der Traumer aber
nicht, obwohl er sie selbst gebraucht hat, kann es sich treffen, dafl uns der
Sinn eines Traums unmittelbar klar wird, noch vor allen Bemithungen um
die Traumdeutung, sobald wir nur den Traumtext gehort haben, wihrend der
Traumer selbst noch vor einem Ritsel steht« (GW1s5, 16). Auch hier gilt: Der
Analytiker weifl immer mehr als der Traumer selbst. Er weif§ von Symbolen,
die ihm Geheimnisse verraten, ohne dass er iiberhaupt noch dem Traum-
text und seinen mithevollen Assoziationen zuh6ren muss. Was die Symbole
im Unterschied zu anderen Traumelementen auszeichnen soll, ist ihre feste
Bedeutung sowie die Eigenschaft, wonach mehrere Symbole ein und dasselbe
Signifikat bezeichnen. So sollen laut Freud etwa alle in die Ldnge reichenden
Objekte, wie Stocke, Baumstamme, Schirme, Dolche, Krawatten, Schlangen
usw. im Traum das méannliche Glied symbolisieren, alle Dosen, Schachteln,
Kisten, Schrinke, Ofen, Hohlen usw. den Frauenleib (TD 355f.). Symbole kén-
nen jedoch auch durchaus komplexere Kontexte zum Ausdruck bringen. So
soll etwa das Haareschneiden, der Zahnausfall oder das Kopfen im Traum die
Kastrationsangst (TD 358), das Steigen von Stiegen, Leitern, Treppen hingegen
die symbolische Darstellung des Geschlechtsaktes meinen (TD 356). Das Inte-
resse fiir die Symboldeutungen als direkter Weg zu versteckten Gedanken
und Wiinschen wird bald einen zentralen Stellenwert innerhalb der psycho-
analytischen Traumdeutung erhalten. Mit der Griindung der Internationa-
len Psychoanalytischen Vereinigung im Jahre 1910 wird sogar eine offizielle
»Sammelforschung auf dem Gebiete der Traum- und Neurosensymbolik«
eingerichtet.19 Vielleicht konnte man auch sagen, dass sich die Traumdeu-

103 Wilhelm Stekel: »Vorschldge zur Sammelforschung auf dem Gebiet der Symbo-



Das Unbewusste und das Es

tung einer Symboldeutung, also doch jener altertiimlichen Chiffriermethode
annahert, von der Freud 1899 (also in der Erstausgabe der Traumdeutung) noch
meinte, dass ihr Gelingen »eine Sache des witzigen Einfalls« ware (TD 111).
Ob man nun die Verfolgung der assoziativen Einfélle als Dekonstruktion
der Traumarbeit oder die Symboldeutung als direkten Weg zum latenten
Inhalt favorisiert: In beiden Fiallen hat der Analysand letztlich dem Urteil
bzw. der Intuition des Psychoanalytikers — dessen Prototyp Freud selbst ist -
zu vertrauen. Wie jedoch der Analytiker selbst zur Gewissheit kommt, dass
seine Deutung keine Fehldeutung ist, bleibt unklar. Letztlich kann er sich
wohl nur als Musterbeispiel auf die Selbstanalysen Freuds berufen, die ihren
Anfang, so zumindest Freud, im »Traum von Irmas Injektion« nahmen.104

3. Das Unbewusste und das Es

Bevor wir mit einer Kritik unserer Lektiire fortfahren mochten, scheint es
fir das Verstdndnis des Besprochenen hilfreich zu sein, zuvor genauer dar-
auf einzugehen, was fiir prinzipielle Annahmen Freud aus seiner Traumdeu-
tung fiir die Konstitution der menschlichen Psyche ableitet. Die Auseinander-
setzung mit den Traumen wird Freud insbesondere zur Ausarbeitung eines
topographischen Modells der Psyche verleiten, deren Schwergewicht in der
Annahme eines Seelenbereichs liegt, welcher den geheimnisvollen Namen
des »Unbewussten« tragt.195 Im letzten Kapitel der Traumdeutung, das Freud
mit dem berithmten Satz »Die Traumdeutung ist die Via regia zur Kenntnis
des Unbewufiten« einleitet (TD 596), versucht er, sozusagen als Conclusio sei-
nes Werkes, die Schwere dieser unheimlichen Entdeckung darzulegen. Man
konnte auch sagen, dass die theoretische Absicht der Traumdeutung letztlich
nicht bei der Deutung von Traumen stehen bleibt, sondern, wie Freud spéter

lik und der typischen Traumex, in: Jahrbuch fiir psychoanalytische und psychopathologi-
sche Forschungen, 1910, S.740f. Vgl. dazu auch das Kapitel »Ein >Zentralbiro fir Traume«:
Die Sammelforschung zur Symbolik«, in Lydia Marinelli, Andreas Mayer: Trdume nach
Freud — Die >Traumdeutung< und die Geschichte der psychoanalystischen Bewegung, 2009,
S.66f.

104 Vgl. als ausfiithrliche Recherche zu Freuds Selbstanalysen: Didier Anzieu: Freuds
Selbstanalyse und die Entdeckung der Psychoanalyse, 1990; sowie Jiirgen vom Scheidt: Freud
und das Kokain. Die Selbstversuche Freuds als Anstof$ zur »Traumdeutung«, 1973.

105 Der Begriff des Unbewussten ist keine Erfindung der Psychoanalyse. Freud bezieht
sich hier vor allem auf Theodor Lipps (GW17, 80; 147), der an einer Psychologie als grund-
legende Wissenschaft fiir Logik, Ethik und Asthetik arbeitete. Freuds Bewunderung fiir
Lipps kommt auch in seinen Briefen an Wilhelm Flief, zum Ausdruck (siehe Briefe Nr.
94, 95, 97, in: Sigmund Freud: Briefe 1873 — 1939, Ernst u. Lucie Freud (Hg.), 1968).

89



90

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

schreibt, eine aus ihr resultierende »Metapsychologie« zu entwickeln sucht.106
Die Verdrangungen tangieren demnach nicht nur die Phasen des Schlafes, wo
sie durch die Traumbildungen nach Ubersetzung und Befriedigung verlangen,
sondern erweisen sich als ein »Mechanismus, der sich permanent ereignen
und somit gleichermaflen auch das Wachleben betreffen soll. Aquivalent zum
latenten und manifesten Traum miissen also prinzipielle Bereiche, Vorgénge,
Ablaufe und Strukturen existieren, welche die komplexe Tétigkeit des »psy-
chischen Apparats« erklarbar machen.

Die Aussage Freuds lautet wortlich: »Die Traumarbeit zwingt uns eine
unbewuflte psychische Tatigkeit anzunehmen, welche umfassender und
bedeutsamer ist als die uns bekannte mit Bewufitsein verbundene« (GW8,
397). Ausgehend von der »Kenntnis des Traumlebens« (GW1o, 294), so schreibt
Freud in seiner Abhandlung Der Begriff des UnbewufSten, sei er zu der Erkennt-
nis gekommen, dass der psychische Akt zwei Zustandsphasen durchlaufe und
dazwischen »eine Art Priifung (Zensur) eingeschaltet ist. In der ersten Phase
ist er [der psychische Akt] unbewufit und gehért dem Ubw [Unbewuflten] an;
wird er bei der Priifung von der Zensur abgewiesen, so ist ihm der Ubergang
in die zweite Phase versagt; er heifit dann >verdriangt« und mufl unbewuflt
bleiben. Besteht er aber diese Priifung, so tritt er in die zweite Phase ein und
wird dem zweiten System zugehorig, welche wir das System Bw [Bewuf3tsein]
nennen wollen« (GWio, 271f). Das Unbewusste stellt demgemafl einen weit-
aus grofleren Bereich dar als das Bewusste. Sein Umfang schliefit im Grunde
den bewussten Bereich in sich ein. Es ist die Instanz einer allgemeinen und
verniinftigen Zensur, welche — um die sozialen, kulturellen, aber auch epis-
temologischen Erfordernisse des Alltags bewaltigen zu kénnen - stérende
bzw. unnotige psychische Inhalte unermiidlich in das Unbewusste abschiebt,
d.h. eben verdrangt.!9” Umgekehrt verhindert jene Zensur das Auftauchen
unbewusster Inhalte, deren Kern — wie Freud durch die Auseinandersetzung
mit der Traumarbeit erkannt haben will — vorwiegend »aus Triebreprasen-
tanzen, die ihre Besetzung abfithren wollen, also aus Wunschregungen«
besteht (GW1o0, 285). Alles Unbewusste, das aufbegehrt und bewusst werden
mochte, steht im Konflikt und muss eine von der Zensur bewachte Grenze
passieren. Die Schranken werden jedoch nur dann gedffnet, wenn der unbe-
wusste Inhalt eine »Realitdtspriifung« besteht. Diese entscheidet dariiber, ob

106 »Wir werden es nicht unbillig finden, die Betrachtungsweise, welche die Vollen-
dung der psychoanalytischen Forschung ist, durch einen besonderen Namen auszuzeich-
nen. Ich schlage vor, daf} es eine metapsychologische Darstellung genannt werden soll«
(GW1o, 280ft.).

107 Vgl.: Binswanger, der jene Zensur bereits in Platons Symposium am Werk sieht
(WA 17).



Das Unbewusste und das Es

der unbewusste Inhalt, der im Grunde allein nach dem Lust-/Unlustprinzip
agiert, mit den Anspriichen der Realitat konform gehen kann oder nicht.108
Das Bestehen solch einer Priiffung scheint jedoch unméglich zu sein, weil
die Realitatspriifung von derselben Instanz durchgefiithrt wird, welche den
Inhalt zuvor verdrangt hat bzw. unterdriickt hélt. Da das Verdréangte solcher-
art nicht unmittelbar bewusst werden kann, andererseits aber auch nicht
jedes aus dem aktuellen Bewusstsein Abgewiesene sich gleich in das Dunkel
des Unbewussten absentieren muss (wie etwa Erinnerungen, kognitive Vor-
aussetzungen und Zusammenhéinge), wird Freud notgedrungen eine dritte
Zustandsphase behaupten, namlich die des Vorbewussten (GW1o, 272f). Das
Vorbewusste (Vbw) soll den dynamischen Bereich zwischen dem Unbewus-
sten (Ubw) und dem Bewussten (Bw) darstellen. IThre Vorstellungen sind -
im Gegensatz zum Ubw — bewusstseinsfiahig, sprachlich vermittelbar, ohne
jedoch im Bw aktual présent zu sein. Da die Vorstellungen des Vbw latent
bewusst sind, kann das Bw (im aktuellen Wahrnehmungssystem verbleibend)
jederzeit auf sie zuriickgreifen und gleichermafien brauchbare, jedoch aktuell
nicht benétigte Informationen und Zusammenhénge im Vbw ablagern. Die
wichtigste Funktion des Vbw besteht jedoch in der Abschirmung des Bw vom
Ubw. Als Pufferzone verhindert das Vbw den unmittelbaren Kontakt zu den
unbewussten Triebreprasentanzen, Affekten und Wunschregungen, indem
es diese unterdriickt oder eine Ersatzvorstellung kreiert, die der unbewus-
sten Vorstellung die Besetzung entzieht. Aus Sicht des Ubw ermoglicht hin-
gegen der Bereich des Vbw jenen Spielraum, um unterdriickte Vorstellungen
camoufliert zu Uibersetzen, codiert zu versprachlichen, damit sie solcherart
die Realitatspriifung bestehen und - zumindest partiell — zu Bewusstsein
gelangen konnen. Mit der Einfithrung des Vbw als einer Zwischenregion
muss es zwangslaufig auch zu einer Verdoppelung der Zensur kommen, die
nun einmal zwischen dem System Bw-Vbw und ein zweites Mal zwischen dem
System Vbw-Ubw operiert, wobei sich die eigentliche Verdrangung oder die
Moglichkeit des Durchkommens vorwiegend an der letzteren Grenzen ent-
scheide (GW1o0, 279).199 Fiir die Regungen aus dem Unbewussten, die verwirk-

108 Der Entgegensetzung bzw. dem Kriftespiel von Lustprinzip und Realitatsprinzip
widmete Freud 1911 einen eigenen Artikel im 3. Band des Jahrbuchs fiir psychoanalyti-
sche und psychopathologische Forschung, die den Titel Formulierung iiber die zwei Prin-
zipien des psychischen Geschehens tragt (zu finden in GWS8, S.230-38). Freud betont darin,
dass die »Ersetzung des Lustprinzips durch das Realitatsprinzip keine Absetzung des
Lustprinzips, sondern nur eine Sicherung desselben« bedeutet (GW8, 235). So gelesen
konnte man - entgegen der angenommenen triebhemmenden Eigenschaft des Realitéts-
prinzips — meinen, dass dieses im Grunde die gefidhrliche Lust durch eine sichere und
mogliche Lust ersetzen méchte und somit auch einen triebfreundlichen Aspekt hat.

109 Vgl. dazu den Artikel von Freud unter dem Titel Die Verdringung, welchen er erst-

91



92

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

licht werden wollen, bedeutet dies jedenfalls, dass sie eine zweifache Priifung
bestehen, eine zweifache Grenzziehung tiberschreiten miissen. Es muss der
Dynamik der Ubersetzung zunichst gelingen, den verdringten (oder auch
»nachgedriangten«) Gehalt so zu iibertragen, dass er iiberhaupt vorbewusst
werden kann. Gelingt es zudem diesen im Bereich des Vbw durch eine sekun-
dare Bearbeitung in eine einigermaflen logische und verstandliche Sprache
zu Uiberfithren bzw. durch eine Ersatzvorstellung ersetzen zu lassen, erreicht
dieser derart die Narration des aktuellen Bw. Aufgrund der mehrfachen Ent-
stellungen, welche die urspriinglich verdrangten Affekte und Vorstellungen
auf diesem Wege durchlaufen (miissen), werden sie jedoch nicht mehr als
solche erkannt, zumal sie jetzt auch mit geringerer Energie besetzt sind.!1°
»Wie weit die Entstellung und Entfernung vom Verdrangten gehen muf, bis
der Widerstand des Bewufiten aufgehoben ist, a3t sich allgemein nicht ange-
ben« (GW1o0, 252). Dies hiangt wohl insbesondere von der >Qualitét< der Defor-
mation ab, inwieweit sie den Kriterien der Realitatspriifung gentigt. Sollte
jedoch der Widerstand allzu frith nachlassen, d. h. sollte die Zensur in beiden
Instanzen ihre Arbeit vernachldssigen, sodass Vorstellungen und Regungen
des Ubw (ohne verdriangt noch gentigend modifiziert bzw. entstellt worden zu
sein) zum Bw gelangen, miisse es zwangsweise zu einer essentiellen Kollision
kommen. Unvermittelt und mit hoher psychischer Energie treffe das Unbe-
wusste auf die Anforderungen der Aulenwelt, was schlieBlich in jenen reali-
tatsfremden Verhaltensweisen miinde, welche die Neurosen und Psychosen
auszeichnen soll.''! Wahrend die Neurose, die noch gewillt ist, die Autoritat
der Auflenwelt anzuerkennen, einen uniiberwundenen Konflikt im Inneren
des Subjekts austragt und die Starke des Konflikts durch entsprechende Sym-
ptome erkennbar macht, ereigne sich der Konflikt des Psychotischen, bei dem
sich das Ubw ungehemmt durchsetzen konnte, vielmehr zwischen dem Sub-

mals 1915 in der Internationalen Zeitschrift drztlicher Psychoanalyse veréffentlicht hat
(zu finden in GWio, S. 248 - 261).

110 Es gilt in diesem Zusammenhang zu erwahnen, dass sich laut Freud das Ubw
weder sprachlich noch gedanklich vollziehen kann, dass es im Grunde rein energetisch
besetzt ist und sich an (fiir das Bw) wesentlich unbekanntem »Material« abspielt. Der
sprachliche Ausdruck sei jedenfalls bereits eine Entstellung der psychischen Energie und
zeichnet somit bereits das Vbw aus. An einer Stelle in der Abhandlung Das Ich und das
Es schreibt Freud, dass »der wirkliche Unterschied einer ubw von einer vbw Vorstellung
darin besteht, dafl die erstere sich an irgendwelchem Material, das unerkannt bleibt, voll-
zieht, wihrend bei der letzteren (der vbw) die Verbindung mit Wortvorstellungen hinzu-
kommt« (GW13, 247).

11 Vgl. die beiden Aufséitze aus dem Jahre 1924 (beide erstmals erschienen in der
Internationalen Zeitschrift fiir Psychoanalyse): Neurose und Psychose (GW13, 387391,
sowie Der Realitdtsverlust bei Neurosen und Psychosen (GW13, 363-368).



Das Unbewusste und das Es

jekt und der Realitat als solcher. Insbesondere die Schizophrenie des Wahn-
sinns zeichne sich dadurch aus, dass sie »zum Verlust allen Anteils an der
Auflenwelt« (GW13, 389) tendiert und tiberall dort, wo sie nur die Gelegen-
heit sieht, dazu neigt, an die Stelle der dufleren Realitdt die Halluzinationen
zu setzen. Und auch Freud operiert an dieser Stelle mit einem Vergleich, der
uns inzwischen doch recht bekannt ist: »Die innere Verwandtschaft dieser
Psychose mit dem normalen Traum ist nicht zu verkennen« (GW13, 389). Der
Unterschied liege allein darin, dass der Traum eben jenen arrangierten Kom-
promiss mit dem Ubw wiahrend des Schlafes darstellt, wohingegen der Wahn-
sinn den partiellen Sieg des Ubw am Tage bedeutet. Das heif3t hier: Der Ver-
riickte traumt bei Tage, erfiillt auf halluzinatorische Weise die Bediirfnisse
des Ubw, ohne jedoch ein Bewusstsein von diesem Traum zu haben und vor
allem ohne sich von der Aufienwelt korrigieren lassen zu wollen. Man konnte
vielleicht aber auch sagen, es ist der entdauf3erte Widerstand des Verdrangten
gegen die Ordnung einer verniinftigen Realitét.

Nur wie es sein kann, dass die psychotische Person am Tage traumt, also
wach und bei Bewusstsein ist, und doch weitgehend dem Ubw unterliegt,
bleibt eine offene Frage.

Um unter anderem solche Fragen adaquater erfassen zu konnen, wird sich
Freud in einer spateren Phase dazu gedrangt fithlen, seine Metapsychologie
um die Theorie einer gespaltenen Subjektivitdit — dem sogenannten Strukturmo-
dell der psychischen Personlichkeit — zu erweitern. Grund dafiir ist nicht zuletzt
die prinzipielle Einsicht, wie es in der 31. Sitzung der Vorlesung Einfiihrung in
die Psychoanalyse aus dem Jahre 1933 heif3t, »daf} Ich und bewuf}t, Verdrangtes
und unbewuflt nicht zusammenfallen. Wir empfinden das Bediirfnis, unsere
Einstellung zum Problem bewufit-unbewuf}t griindlich zu revidieren« (GW1s,
76). Neben dem topographischen Modell des Seelischen (Ubw-Vbw-Bw) soll
das neue Strukturmodell der Personlichkeit weitere Probleme im Seelenleben
aufdecken und verstdandlich machen. Wenngleich Freud die alte Konzeption
des Ubw nicht vollig aufgibt, sie weiterhin als relevant ansieht, attestiert er
dieser anderseits doch auch eine gewisse Unféhigkeit, wonach dadurch das
»ichfremde« im Ich nicht ganzlich erklart werden kénne. In derselben Vorle-
sungseinheit heift es schlieBlich: »Gut, so wollen wir >unbewuf3t« nicht mehr
im systematischen Sinn gebrauchen und dem bisher so Bezeichneten einen
besseren, nicht mehr mifiverstandlichen Namen geben. In Anlehnung an den
Sprachgebrauch bei Nietzsche und infolge einer Anregung von G. Groddeck
heiflen wir es fortan das Es« (GW1s, 781.).112 Die Person (sozusagen als Uber-

112 Es wire spannend zu erfahren, welche Stelle bei Nietzsche Freud hier vor Augen

93



94

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

begriff fiir die Einheit des Seelischen — und es ist wichtig dies zu betonen, dass
es namlich trotz allem fiir Freud eine Einheit des Subjekts gibt) ist demnach
eine genuin Gespaltene, gespalten in ein »Ich« und ein »Es«. Das Radikale
und zugleich Schwierige der Freud’schen Subjekttheorie besteht nun darin,
dass das Ich (von dem das Bewusstsein abhéngt, mit diesem jedoch nicht iden-
tisch ist) keineswegs das Zentrum der psychischen Personlichkeit ausmacht.
Sondern das Ich sei lediglich ein Teil des weitaus umfangreicheren Es. Das Es
hingegen stellt — gewissermafien analog zum Ubw - in jeglicher Hinsicht das
Vorrangige und Grundlegende der Person dar. Es ist, so bemerkt Freud, »der
dunkle, unzulédngliche Teil unserer Personlichkeit; das wenige, was wir von
ihm wissen, haben wir durch das Studium der Traumarbeit [...] Wir ndhern
uns dem Es mit Vergleichen, nennen es ein Chaos, einen Kessel voll brodeln-
der Erregungen« (GW15, 80). Aufgrund der engen Ubereinstimmung mit dem
Vorgang des Ubw gelte auch fiir das Es jene Einsicht, die in Auseinander-
setzung mit dem Traum gewonnen wurde: Das Es sei letztlich durch Trieb-
regungen und -bediirfnisse gekennzeichnet und stellt damit gleichsam das
Energiereservoir der Personlichkeit dar. Im Es selbst gebe es jedoch keinerlei
Organisation fiir diese Energien, sowie in seinen Affekten auch kein Gesamt-
wille am Werk sei, sondern es herrsche auch hier lediglich das Bestreben
den Triebbediirfnissen unter Befolgung des Lustprinzips Befriedung zu ver-
schaffen. Das Es, welches sich in vielerlei Hinsicht durch Irrationalitit aus-
zeichne, fiir den »die logischen Denkgesetze nicht, vor allem nicht der Satz
des Widerspruchs« gelte (GW1s, 80), kenne »auch keine Wertungen, kein Gut
und Bose, keine Moral« (GW15, 81). Im Gegensatz zur Konzeption des Unbe-
wussten erscheint es jedoch bemerkenswert, dass Freud dem Es vergleichs-
weise mehr kollektive und geschichtliche Merkmale einrdumt, die sich als
Erlebnisse tiber Generationen hinweg sedimentieren und vererben. Die fun-
damentalen Tiefen des Es Gibersteigen somit immer schon das Individuelle,
verstricken dieses in ein Geflecht von intersubjektiven bzw. transpersonalen
Sedimentierungen der Sozialitat.!!3

hat. Er selbst gibt dazu leider keinen Hinweis. Vermutlich dirfte sich Freud hier auf Jen-
seits von Gut und Bose, den Aphorismus 17, beziehen, in dem Nietzsche meint, es sei »eine
Falschung des Thatbestandes, zu sagen: das Subjekt »ich« ist die Bedingung des Pradikats
>denke«, sondern man miisse vielmehr sagen: »Es denkt« (KSA 5, 31). Nur scheint mir
Nietzsche einen Schritt weitezugehen als Freud - oder vielleicht mdchte man vorsichtiger
sagen: in eine andere Richtung zu gehen als Freud - indem er namlich gleich hinzufiigt,
es sei »schon mit diesem >es denkt< zu viel gethan: schon dies >es< enthélt eine Auslegung
des Vorgangs und gehort nicht zum Vorgange selbst« (ebd.).

113 Dazu heif3t es: »Die Erlebnisse des Ichs scheinen zunéchst fiir die Erbschaft ver-
lorenzugehen, wenn sie sich aber haufig und stark genug bei vielen generationsweise
aufeinanderfolgenden Individuen wiederholen, setzen sie sich sozusagen in Erlebnisse



Das Unbewusste und das Es

Wihrend das Es solcherart das tiefenpsychologische Fundament der Per-
son darstellt, ist das Ich hingegen slediglich< ein »besonders differenzierter
Anteil des Es« (GW13, 267).1'4 Nach der urspriinglich narzisstischen Phase
des Kleinkindes werde das Ich als jener Teil ausdifferenziert, der in Beriih-
rung mit der Auflenwelt stehend die Welt perzipiert und sich dabei ein (von
der Auflenwelt reguliertes) Wahrnehmungssystem zurechtlegt. Die genuine
Aufgabe des Ichs bestehe somit darin, zwischen den Objekten der Auflenwelt,
die als potentielle Objekte der Triebbefriedigung erscheinen und dem Es, das
durch die Bediirfnisse getrieben ist, zu vermitteln. Aufgrund der standigen
Berithrung mit der Aulenwelt werde das Ich durch die rationale Ordnung der
Dinge geschult, nahere sich dieser immer weiter an und versuche bereits im
Laufe der frihkindlichen Entwicklung Kraft einer Identifikation mit dufle-
ren Objekten sich vom Es abzuspalten. Dabei handelt es sich jedoch um eine
Quasi-Verselbstandigung. Denn das Ich bleibt weiterhin und notgedrungen
ein Teil des Es und kann dieses als seine energiegebende und (nicht zuletzt
im Sinne des Selbsterhaltungstriebes) an der Existenz haltende Grundlage
unmoglich verlassen. Das Ich hat somit zwar weiterhin dem Es gegeniiber
die Auflenwelt zu vertreten, mit dieser zu kommunizieren, doch lisst es auf-
grund der Identifikation mit der Aulenwelt nicht zu, dass die inneren Erre-
gungsquellen das Wahrnehmungssystem store. Was mit der Logik der Reali-
tat nicht konform geht, was in der Bewéltigung der Herausforderungen der
Auflenwelt hinderlich ist, wird durch das Ich — wie bereits ausgefithrt - in das
Unbewusste verdrangt bzw. das Aufkommen solcherart verdrangter Inhalte
nicht zugelassen (GW13, 243). Das Lustprinzip des Es wird durch das Realitéats-
prinzip des Ich entthront. Um diesen Akt der Enthebung zu bewerkstelligen,
schaltet das Ich »zwischen Bediirfnis und Handlung den Aufschub der Denk-
barkeit ein« (GW15, 82). Die Fahigkeit zur Denkleistung, »zur Synthese sei-

des Es um, deren Eindriicke durch Vererbung festgehalten werden. Somit beherbergt
das erbliche Es in sich die Reste ungezdhlt vieler Ich-Existenzen« (GW13, 267). In seiner
spaten Schaffensperiode, in der sich Freud intensiv mit sozialen und kulturellen Fragen
beschiftigt, wird das Strukturmodell — gewissermaflen auf umgekehrten Wege - auf
das Kollektive angewendet: Die »Geschehnisse der Menschheitsgeschichte, die Wech-
selwirkungen zwischen Menschennatur, Kulturentwicklung und jenen Niederschldgen
urzeitlicher Erlebnisse, als deren Vertretung sich die Religion vordréngt«, so Freud, sind
»nur die Spiegelung der dynamischen Konflikte zwischen Ich, Es und Uber-Ich« (GW16,
S.32f). Jene Vorginge »welche die Psychoanalyse beim Einzelmenschen studierte« sol-
len sich somit »auf einer weiteren Bithne«, auf der Bithne des gesellschaftlichen Seins,
»wiederholen«. (ebd.)

114 Eine Vorldufer-Konzeption der Figuren des Es und Ich stellt die Differenzierung
von Lust-Ich und Real-Ich dar, die Freud bereits in fritheren Texten — wie etwa in seinem
1911 verfassten Formulierung iiber die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens (GW8,
235f.) oder dem 1915 verfasstem Triebe und Triebschicksale (GW1o, 228) — ausfiihrt.

95



96

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

ner Inhalte, zur Zusammenfassung und Vereinheitlichung seiner seelischen
Vorgéange«, die das Ich in der Auseinandersetzung mit einer an sich verniinf-
tigen Realitét erlernt habe, bezeichnet das eigentliche Charakteristikum des
Ichs (den sogenannten »Sekundarvorgang«), was wiederum dem affektiven
Es (als »Primédrvorgang«) vollig abgehe. Man konnte mit anderen Worten
sagen »daf} das Ich im Seelenleben Vernunft und Besonnenheit vertritt, das
Es aber die ungezahmten Leidenschaften« (GW1s5, 83). Wie diese antagonis-
tisch gemeinte Gegeniiberstellung bereits anklingen lasst, begibt sich damit
das (quasi-)verselbststandigte Ich in ein konstantes Dilemma. Zwischen bei-
den Stiihlen sitzend, ist es einerseits seiner konstitutiven Herkunft (ndmlich
der verniinftigen Wahrnehmungswelt) gegentiber verpflichtet, muss tiber-
haupt den Erwartungen einer Auflenwelt gerecht werden, anderseits bleibt
es unweigerlich ein Teil des Es, von dessen erhaltender Energie es abhangt
und im Gegenzug dafiir immer wieder (unbewusst) dazu gedriangt ist, dem
Triebverlangen nachzukommen. Spétestens an diesem diffizilen Punkt fithrt
Freud schliellich beide Modelle des Seelischen zusammen: »In seinem Ver-
mittlungsbestreben zwischen Es und Realitat ist es [das Ich] genétigt, die ubw
Gebote des Es mit seinen vbw Rationalisierungen zu bekleiden, die Konflikte
des Es mit der Realitat zu vertuschen, mit diplomatischer Unaufrichtigkeit
eine Riicksichtnahme auf die Realitat vorzuspiegeln, auch wenn das Es starr
und unnachgiebig geblieben ist« (GW15, 84).

Das Besondere am neuen Strukturmodell gegeniiber dem topographischen
Modell besteht jedoch in einem anderen Punkt, in einer anderen Figur, die
sich durch eine weitere Abspaltung als dritte Instanz in die psychische Per-
sonlichkeit einschaltet: das Uber-Ich. Wie sich das Ich durch allgemeine Iden-
tifizierung mit der Aulenwelt vom Es losgeldst hat, stellt nun das Uber-Ich
eine Abspaltung vom Ich dar, welches sich durch eine starke »Fixierung« an
die ersten Triebobjekte vollzogen habe. In der Freud’schen Theorie ist damit
insbesondere die frithkindliche Identifikation mit den Eltern (in der patriar-
chalen Vorstellung Freuds vor allem mit dem Vater) gemeint, mit denen (bzw.
dem) sich das Kind in der Frithphase bis zur v6lligen Kongruenz gleichsetzt.
Da jedoch die inzestudse Identifizierung mit dem Besetzungsobjekt frither
oder spiter zusammenbrechen muss — es spielt hier der ganze Odipuskom-
plex eine wesentliche Rolle — erfahrt die erlebte Intensitat der Identifikation,
sowie die Vehemenz ihres Abbruchs, eine eigenstandige und zugleich vom
Triebobjekt abgekoppelte Idealisierung.!’s Das dufiere Objekt des Begehrens,

115 Bzgl. der These des Odipuskomplexes siehe Freuds Artikel Der Untergang des Odi-
puskomplexes, veroffentlicht 1924 in der Internationalen Zeitschrift fiir Psychoanalyse (Bd.
10, S.245-52), nachgedruckt in GW13, 395-402, sowie den Artikel Einige psychischen Fol-
gen des anatomischen Geschlechterunterschieds, verdffentlicht 1925 in der Internationalen



Das Unbewusste und das Es

welches keines mehr sein darf, wird zum introjizierten Ideal, das als Innen-
leben zwangsweise eine Spaltung des Ichs evoziere. Als Ideal jeder Handlung
arbeitet das Uber-Ich (Freud nennt es in diesem Sinne auch das Ich-Ideal) fortan
als strenges Gewissen und Schuldgefiihl, beobachtet, bewertet, beanstandend
und reglementiert das Verhalten, sagt wie es sein sollte (Gebot) und wie es
nicht sein darf (Verbot). Somit verkompliziere sich die Situation des Ichs um
ein weiteres: Das »arme Ich« steht nun zugleich zwischen den Anspriichen
von AufBlenwelt, Es und Uber-Ich, deren Erfordernisse naturgemifl zumeist
auseinander gehen und sich nicht bzw. nur schwer miteinander vereinbaren
lassen. Nicht selten scheitert das Ich an der Aufgabe der Vermittlung.!'¢ Wenn
es am Boden des Scheiterns »seine Schwache einbekennen muf3, bricht es in
Angst aus, Realangst vor der Aulenwelt, Gewissensangst vor dem Uber-Ich
und neurotische Angst vor der Stirke der Leidenschaften im Es« (GW1s, 8s).
In diesem Dilemma besteht letztlich die anspruchsvolle Aufgabe der psycho-
analytischen Behandlung darin, »das Ich zu stirken, es vom Uber-Ich unab-
hangiger zu machen, sein Wahrnehmungsfeld zu erweitern und seine Orga-
nisation auszubauen, so daf} es sich neue Stiicke des Es aneignen kann. Wo Es
war, soll Ich werden« (GWis, 86). Welchem Begehren die Psychoanalyse selbst
folgt, wenn sie solcherart das Ich starken mochte, aus welchen (dem ganzen
Modell offensichtlich fremden) Quellen sie sich selbst speist, dies bleibt in der
ganzen Konzeption das eigentlich Dunkle, dunkler als das Es, verschwiegener
als der zum Sprechen unfihige Analysand.

Zeitschrift fiir Psychoanalyse (Bd.11, S.401-10), nachgedruckt in GW14, 19-30. Freud ver-
sucht in diesen hochst umstritten Aufséitzen seine entwicklungspsychologische These
des Odipuskomplexes zumal geschlechtsspezifisch auszulegen. Wihrend er beim Knaben
die »Kastrationsangst« als Ursache des Untergangs bzw. der Verdringung des Odipus-
komplexes ansieht (und somit als Ursache fir den Verzicht auf die urspriingliche Objekt-
besetzung und Schaffung des Uber-Ichs), soll es beim Méadchen der »Penisneid« sein, wel-
cher »eine Lockerung des zirtlichen Verhéltnisses zum Mutterobjekt« bedeute und das
letztlich unmdogliche Begehren nach dem Vater einleite (GW14, 26). Es waren u.a. solche
Thesen, welche in der Ausfithrung sowohl patriarchal-sexistische als auch homophobe
Weltanschauungen bedienten, die dazu gefiihrt haben, dass bei den emanzipatorischen
Generationen nach 1968 das Gesamtwerk Freuds in Verruf geraten ist. Ohne an dieser
Stelle auf diese zweifellos berechtigte Kritik eingehen zu kénnen, mochte ich auf die
Arbeit von Luce Irigaray verweisen: Speculum of the Other Woman, 1985. Fiir eine umfang-
reiche Kritik am Odipuskomplex siehe auch: Gilles Deleuze, Félix Guattari: Anti-Odipus.
Kapitalismus und Schizophrenie 1, 1977.

116 Dazu heift es bei Freud pointiert: »[V]om Es getrieben, vom Uber-Ich eingeengt,
von der Realitit zuriickgestofien, ringt das Ich um die Bewaltigung seiner 6konomischen
Aufgabe, die Harmonie unter den Kréften und Einfliissen herzustellen, die in ihm und auf
es wirken, und wir verstehen, warum wir so oft den Ausruf nicht unterdriicken konnen:
Das Leben ist nicht leicht!« (GW15, 84 1)

97



98

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

4. Phanomenologische Kritik an den Voraussetzungen
psychoanalytischer Traumtheorie

Es wurde oben woméglich mehr angesprochen, als im Bezug auf eine pha-
nomenologische Kritik an der psychoanalytischen bzw. der Freud’schen
Traumtheorie nétig gewesen wire. Und doch schien eine gewisse Kontex-
tualisierung im Gesamtwerk notwendig zu sein. Nicht nur, um einer ver-
kiirzten Sichtweise auf Freuds Traumtheorie entgegenzuwirken, sondern
vor allem auch, um nachvollziehen zu konnen, zumindest ein Stiick weit,
welche Konsequenzen sich aus der Auseinandersetzung mit dem Traum fiir
die Entwicklungsgeschichte der Freud’schen Theoriearbeit ergeben haben.
Auch wenn nun im Folgenden der Versuch unternommen sein soll, aus phé-
nomenologischer Perspektive eine gewisse Dekonstruktion der psychoana-
lytischen Traumtheorie und Metapsychologie auszubuchstabieren, soll damit
keineswegs bezweifelt werden, dass mit Freud ein radikales Traumerwachen
mit weitgehenden Konsequenzen stattgefunden hat. Seine Bemithungen zur
Erklarung des Traums, welche in Intensitat und Ausmaf heute noch ihres-
gleichen suchen, haben unwiderruflich die Aufmerksamkeit der akademisch-
wissenschaftlichen Einstellung fiir das Phanomen des Traums geweckt. Wir
verdanken der Psychoanalyse, wie auch immer man sich zu ihr verhalten
mag, die Hervorbringung eines weitldufigen theoretischen Interesses gegen-
tiber der oneirischen Erfahrung. Dies gilt gleichermaflen fiir unterschiedliche
Stréomungen der Philosophie, die sich - wenn auch zumeist beschrankt auf
die Auseinandersetzung mit der psychoanalytischen Sichtweise — gendtigt
fuhlen mussten, sich verstarkt dem Traum zu widmen. Wie sich diese Ausein-
andersetzung mit Aufkommen der Phanomenologie ausformuliert hat, wer-
den wir als nichstes genauer betrachten. Eine phidnomenologisch-kritische
Prifung der Traumtheorie Freuds bedeutet freilich noch keine eigenstandige
Phanomenologie des Traums. Obzwar sich durch das Rezitieren von phano-
menologischen Autor:innen unweigerlich der Anspruch und die Sichtweise
auf das Phanomen dndern wird, befinden wir uns hier streng genommen wei-
terhin in einer Text- und noch nicht in einer Phdnomen-Auslegung. Nichts-
destotrotz diirfte die kritische Betrachtung der psychoanalytischen Lektiire
uns einmal mehr die Weite des Problemhorizontes verdeutlichen und unserer
Untersuchung damit eine umfassende Basis sowie eine ausgereifte Hinfiih-
rung zu einer Phdnomenologie des Traums anbieten.



Zu den Traumen selbst

5. Zuden Traumen selbst

Wie die Phanomenologie als einer >Methode< bzw. als einer bestimmten phi-
losophischen Herangehensweise sich der Traumerfahrung annéhern konnte,
wird uns an gegebener Stelle ausfithrlich beschaftigen. Fiir den Moment diirfte
es ausreichen, vorauszuschicken, dass man eine besondere Charakteristik der
Phianomenologie durchaus in der vielzitierten Freilegung »der Sachen selbst«
vorfindet. Wenn es seit Edmund Husserl unter den (mittlerweile im Uberfluss
existierenden) Spielarten der Phanomenologie (zu denen auch durchaus Teile
des Poststrukturalismus gezahlt werden diirfen) eine Gemeinsamkeit gibt,
dann zweifellos in dem radikalen Anspruch, die Phanomene (der jeweiligen
Fragestellung — oder wenn man unbedingt so mochte: der jeweiligen Intentio-
nalitat) zunéchst in die freie Sicht zu bekommen, um sie tiberhaupt beschrei-
ben und schliellich konstitutive Momente ihrer Erscheinung erfassen zu kon-
nen. Obwohl phdnomenologische Forschung inzwischen unterschiedlichsten
wissenschaftlichen Disziplinen, darunter auch der Psychotherapie, eine Quelle
der Inspiration und Problemldsung bietet, gilt fiir ihre Sicht auf die Dinge, ganz
im Sinne des sokratischen Selbstbildes, die Nutzlosigkeit des ©avpalerv (Huas,
331f.). Das phanomenologische Betrachten und Beschreiben als einer Arbeit an
den Phidnomenen verfolgt an sich keinen Nutzen, sondern geschieht — im bes-
ten Falle — allein um des Phanomens willen, einzig und allein um vorurteilslos
»sehen< und solcherart addquat nachvollziehen zu kénnen, was sich ihr zeigt
und vor allem wie es sich ihr zeigt — ja wie es denn tiberhaupt méglich sein
kann, dass sich etwas zeigt. Es erscheint daher immer aufoktroyiert, wenn
man von der Phanomenologie ein Ordnungsprinzip bzw. eine Systematik in
ihrer Herangehensweise verlangt. Man mochte dazu vorerst nicht mehr sagen,
als dies Heidegger, bei aller sonstiger Problematik seines Denkens, getan hat:
»Das [...] eigentiimlich Systematische in der Phdnomenologie [ist], dafi sie,
wenn sie echt betrieben wird, sich immer vollzieht im vorherigen Sehen der
Sachen. Das Systematische ist nicht irgendein konstruierter Zusammenhang
von Begriffen, der auf irgendeinen Bau und ein System hin orientiert ist, son-
dern das Systematische griindet in der vorherigen Erschliefung der Sachen
selbst« (GA 19, 560). Die »strenge Begriindung« (Hua 3/1, 139), wie es bei Hus-
ser] heifit, und somit die »strenge Wissenschaftlichkeit« der Phinomenologie
(Hua XXV, 3f.) beruht demnach nicht im Willen zu ausgekliigelten Systemen,
sondern allein darin, die Phanomene selbst in den Blick des »Sehens«, d.h. in
den Mittelpunkt einer verstehenden Erfahrung zu bringen (Hua 3/1, 43), indem
solcherart das Phdnomen selbst spricht, das Denken anspricht.

Mit diesen wenigen Worten als einer ersten Hinfiihrung zum Anspruch
der Phianomenologie, es wird dazu spater genaueres folgen, konnen wir auch

99



100

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

schon ahnen, wie sich eine erste und womoéglich die grundlegendste Kri-
tik an der Psychoanalyse ausformuliert hat. Es ist dies eine fundamentale
Kritik, die sich gewissermafien in den weiteren und konkreteren Kritiken
immer mit-aussprechen wird, namlich der Vorwurf, dass die Psychoanalyse
zu sehr bedacht ist, ein System, eine »Metapsychologie« des Traums (wie
iiberhaupt des Menschen) zu entwerfen, ohne sich dabei ernsthaft auf das
Phianomen, in diesem Fall auf das Phanomen des Traumens einzustellen bzw.
einzulassen. »In unserer Absicht«, so schreibt Freud wortlich und in eige-
ner Hervorhebung, »miissen die wahrgenommenen Phénomene hinter den
angenommenen Strebungen zuriicktreten« (GW11, 62). Freud mochte, wie die
Naturwissenschaft, die ihm als Vorbild dient (vgl. GW17, 143) die systema-
tische Erkldrbarkeit des Phanomens erreichen, vor der das reine (und zuge-
gebenermafien nutzlose) Interesse am Phénomen zuriicktreten soll. Wie der
Naturwissenschaftler sich anhand der Erklarbarkeit erhofft, in die Natur
eingreifen zu konnen, erhofft sich Freud durch seine Theorie einer zuver-
lassigen Deutbarkeit des Traums die Moglichkeit, in das Seelenleben des
Menschen (therapeutisch) einzuwirken. Dieser Wille zum Eingriff, dieses
triebhafte Begehren, um in den Worten Freuds selbst zu sprechen, geht offen-
sichtlich seiner Theorie voraus und scheint ihre eigentliche Quelle zu sein.
Der Zugang zum Traum versteht sich jedenfalls solcherart nicht (bzw. nicht
mehr) vom Phinomen bzw. von einem Staunen gegeniiber dem Phinomen
her, sondern von der Frage der Niitzlichkeit im Sinne ihrer Beherrschbar-
keit.1'” Die Kritik liegt darin, wie wir noch genauer erfahren werden, dass

17 Das ihrer eigenen Angabe nach verfolgte Ziel der Psychoanalyse soll es sein,
»die Fdhigkeit zur Liebe und zum Arbeiten wiederherzustellen« (GW11, 476). Damit
kommt eine doppelte Niitzlichkeit zum Ausdruck: Der Wille zur Beherrschbarkeit der
menschlichen Seele als der Nutzen der Psychoanalyse mochte seine Patient:innen ihrer-
seits wieder nitzlich, das heifit arbeits- und funktionsfahig machen. Selbst Cornelius
Castoriadis, der alles andere als ein »Vulgarkritiker« der Psychoanalyse war, stand sol-
cher Zielsetzung skeptisch gegeniiber, indem er fragt: »Was liegt uns an der Wiederher-
stellung unserer Fihigkeit, in einer Fabrik fordistisch-tayloristischen Types zu arbeiten?
Wire ein sklavisches Sichfiigen in bestehende Verhéltnisse ein zuverldssiger Indikator
psychischer Gesundheit?« (Cornelius Castoriadis: Ausgewdhlte Schriften, Band 5, S.192)
Diese berechtigte Kritik betrifft jedoch nur den ersten Teil des vorausgeschickten Zitats,
namlich das Ziel, den von der Arbeit gebrochenen Menschen wieder arbeitsfihig, d.h.
seinem Herren wieder zuginglich zu machen - doch wie sieht es aus mit der Liebe?
Bedeutet die Liebe nicht das nutz- und selbstlose Gefallen am Anderen, das Sein im und
vom Anderen her? Jedenfalls nicht bei Freud, der an einer Stelle (angesichts der Vehemenz
der Aussage, diese mit einem rhetorischen Fragezeichen am Schluss versehend) iiber die
Liebe schreibt, dass man ihre Echtheit an der »Leistungsfahigkeit [...] zur Durchsetzung
des Liebeszieles« erkennen kénne (GW1o, 317). Dieses Liebesziel sei »urspriinglich nar-
zisstisch« und gehe erst spater auf daufiere Objekte tiber, die dann nur noch als Objekte



Zu den Traumen selbst

der zweckmiafligen Theorie ihr Schatten immer vorauseilen muss, dass sie
die erlebte Erfahrung, die sie verstehen méchte, immer schon tiberschattet,
verdeckt, verfalscht. Der iibereifrige Wille zur theoretischen Erschliefung
verschlief3t sich im Voraus gegeniiber dem Phanomen des Traumens, welches
sich wie kein anderes Phanomen gerade durch die Scheu auszeichnet und jeg-
licher Gewalt der Systematik entzieht. Dort, wo der Wille zur systematischen
Erklarbarkeit (im Sinne einer beherrschbaren Deutung) des Traums auf die
Unméglichkeit ihrer Vorgehensweise stofit, sieht sich Freud dazu gezwungen,
das erlebte Phdnomen iiberhaupt aufzugeben. Somit gibt er auch die unmittel-
bar involvierte Betrachtung auf. Dem Traum, so wie er geschieht, wie er einst
vom Traumenden erfahren wurde - in der Terminologie Freuds dem »mani-
festen« Traum -, wird jedenfalls keine eigenstindige Relevanz mehr beige-
messen.!18 Das Phinomen des Traumens wird, wie dies Bernhard Waldenfels
in einem Zwischensatz auf den Punkt bringt, nur noch »wie ein Symptom
behandelt«, wie eine Beschwerde des Kranken.!?® Erklarbar und somit von
Interesse fiir die Psychoanalyse ist hingegen nur jener Aspekt des Traums,
welcher durch die Psychoanalyse selbst gewonnen (um nicht sagen zu mis-
sen: geschaffen) wurde, namlich die latenten Traumgedanken, die sich dem
Willen der Erklarbarkeit beugen und somit wunderbar in den Zusammen-
hang einer schliissigen Logik einfiigen lassen. Wéhrend man jene Gedan-
ken anfangs noch durch die Methode einer »freien Assoziation iiber den
Trauminhalt« mithsam transkribieren, detektivisch erraten und systematisch
zurechtlegen musste, schien sich die Analyse spéter selbst diese (ohnehin
unnoétige?) Mithe nicht mehr antun zu wollen und man wusste bereits durch
einen Katalog an Deutungsmustern fiir bestimmte Symbole, was der Traum
an latentem (d.h. fir die Analyse brauchbarem) Inhalt auszusagen hat. Es
spricht in der Psychoanalyse weder der Traum noch der Traumende. Streng

des Triebes angesehen werden (GW1o, 231). Als erstes dufleres Ziel, so Freud, »erkennen
wir das Sicheinverleiben oder Fressen, [als] eine Art der Liebe, welche mit der Authebung
der Sonderexistenz des Objekts vereinbar ist« (ebd.). Ohne weiter darauf eingehen zu
missen, sehen wir jedenfalls, dass die Fahigkeit zur Liebe, welche die Psychoanalyse
herstellen méchte, ihrerseits einer Beherrschbarkeit folgt, sodass man nochmal mit Cas-
toriadis fragen mochte: Was liegt uns an der Wiederherstellung solch einer Liebe?

118 Streng genommen milsste man sagen, dass die Psychoanalyse, selbst wenn sie vom
»manifesten Traum« spricht, nie den eigentlichen Traum meinen kann, sondern, wie
Jean-Bertand Pontalis dargelegt hat, findet selbst der manifeste Traum unter den Bedin-
gungen einer psychoanalytischen Sitzung statt und wiirde unter anderen Umstédnden
vielleicht ganz anders erzahlt werden. (Siehe Jean-Bertand Pontalis: Zwischen Traum und
Schmerz, 1998, S. 24 1))

119 Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung — Phdnomenologie, Psychoanalyse,
Phédnomenotechnik, 2002, 308.

101



102

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

genommen handelt es sich bei der Erschliefung der sogenannten latenten
Traumgedanken (als einer angeblichen Destruktion der Traumarbeit) ledig-
lich um eine von der Analyse abstrahierte Interpretation, die unter Umstan-
den auch vo6llig anders ausfallen konnte. Wollte man diese Kritik in Freuds
eigenem System ausdriicken, kénnte man die (systemimmanent nicht minder
schliissige) Behauptung aufstellen, wonach die Analyse lediglich die Traum-
arbeit fortsetzt, indem sie namlich die erzahlten Inhalte des Traums einer
tertidren Bearbeitung unterzieht, diese um ein weiteres verschiebt, umdichtet,
verstellt und nicht zuletzt (im Sinne der sekundéren Bearbeitung) bemiiht
ist, jene Darstellungen in einen logischen Zusammenhang zu setzen, d.h.
logisch erscheinen zu lassen, was nicht logisch ist.120 Unzahlige Beispiele
willkiirlich anmutender Trauminterpretation, deren Willkiir bereits in den
Interpretationsbeispielen von Freud musterhaft vorgegeben wurden, konnen
keineswegs das Gegenteilige dieser Behauptung belegen, sondern scheinen
diese geradezu bekraftigen zu wollen, sodass man umso mehr daran zwei-
feln mag, ob die Ergebnisse der Analyse jenseits der Assoziation iiberhaupt
noch eine Bewandtnis mit dem Getraumten haben. Man méchte schliellich
einen Schritt weitergehen und in Frage stellen, ob die doktrinédre Idee von
latenten Gedanken und Wiinschen, die angeblich als Quelle und Motor der
entstellenden Traumarbeit fungieren, nicht selbst ein Wunschbild ist, welche
die Psychoanalyse um ihrer theoretischen Konzeption Willen in den Traum
zwangsweise hineindenken muss? Wie Medard Boss dies ausformuliert hat,
kann man jedenfalls die »zahlreichen konkreten Traumbeispiele, an denen
Freud die >Rekonstruktion des eigentlich gemeinten Traumsinnes< versucht,
durchaus nicht als stichhaltige Beweise fir die Giiltigkeit seiner Wunscher-
fullungstheorie [bzw. iberhaupt seiner gesamten Traumtheorie] anerkennen.
Nirgends wird uns darin die Gewahr geboten, dass er die dabei erwidhnten
Entstellungstechniken faktisch der Wirklichkeit der Phanomene abgelauscht
hiatte und sie nicht vielmehr gerade umgekehrt in dies nur hineindachte, um
das Denken seiner Wunscherfiillungstheorie iiberhaupt zu erméglichen« (Ta
36). Es scheint so, als kénnten die (der freien Assoziation zugrundeliegen-
den) Wahrnehmungen bzw. Erinnerungen vollig beliebig sein und die/der
erfahrene Analytiker:in wiirde es dennoch zu Stande bringen, darin etwa
Darstellungen der Geschlechtsorgane, dementsprechend sexuelle Wiinsche

120 Die Eventualitat, dass die Analyse lediglich eine Fortsetzung der Traumarbeit dar-
stellen konnte, wurde durchaus auch selbstkritisch in psychoanalytischen Kreisen disku-
tiert. Vgl. dazu beispielsweise Peter Schneider: »Insight such as this ... Die Traumdeutung
lesen, in: Peter Schneider, Daniel Strassberg, Olaf Knellessen (Hg.), Freud-Deutung, 1994,
S.60f.



Zu den Traumen selbst

und schliellich den Uberbau des Odipuskomplexes wieder zu erkennen.!2!
Medard Boss, der aus phanomenologischer Perspektive diesbeziiglich eine
der scharfsten Kritiken geduflert hat, spricht provokanterweise nicht mehr
von einer psychoanalytischen Traumdeutung, sondern von einer Traum-
Umdeutung: »Aufgrund solcher Annahmen muflten sich alle »tiefenpsycho-
logischen< Traumtheorien notwendigerweise zu Traum-Umdeutungslehren
entwickeln, die [..] selbst vor den drgsten Vergewaltigungen der vorliegenden
Phanomene nicht zuriickschreckten« (Et 206).

Sollte der Analysand jedenfalls die beabsichtige Deutung anzweifeln,
damit nicht einverstanden sein, sollte er etwa mit Merleau-Ponty meinen,
dass er als Triumer mehr vom Traum weif}, als die »reflexive Analyse« (PhW
336), dann wird ihm der autorisierte Analytiker die Haltung eines »Wider-
standes« vorwerfen miissen.!?2 Denn was dem Analysanden unbewusst ist,
das ist dem Analytiker bewusst.!2? Die zurecht gelegte Terminologie des

121 Man lese etwa den tiberaus kuriosen Analysebericht von Melanie Klein, die (nicht
einen Traum, sondern) das aktuelle Verhalten eines Kleinkindes interpretiert: »Als ich
ihm [sein Name ist Dick] die vorbereiteten Spielsachen zeigte, betrachtete er sie vollig
interesselos. Ich stellte dann einen grofieren neben einen kleineren Zug und benannte
sie >Papa-Zug< und >Dick-Zug«. Er nimmt hierauf den kleineren, von mir Dick benannten
Zug, laflt ihn zum Fenster fahren und sagt »>Station«. Ich erklare: >Station ist Mutti — Dick
fahrt in die Mutti«< — Er 1a8t hierauf den Zug sein, lauft zu dem durch die Doppeltiiren
des Zimmers gebildeten Zwischenraum, schlie8t sich dort ein, sagt dabei >dunkels, lauft
gleich wieder von dort heraus und wiederholt dieses Vorgehen einige Male. Ich erklare:
>Dunkel in Mutti, Dick ist in dunkler Mutti. ... [Im Fortgang der Analyse hatte Dick] auch
das Waschbecken als Symbol des Mutterleibes entdeckt, und eine grofle Angst vor dem
Benafitwerden, vor Wasser trat hervor.« (Melanie Klein, Das Seelenleben des Kleinkindes
und andere Beitrdge zur Psychoanalyse, 1971, S. 36). Vor solchen Interpretationen kann man
wahrlich nur noch staunen. Man weif§ dazu nicht mehr zu sagen, als dies bereits Deleuze
und Guattari jene Passage lesend gesagt haben: »Das ist keine Uberredung mehr, das ist
Terrorismus!« (Ap 57).

122 So schreibt Freud: »Nun machen wir wiahrend der Analyse die Beobachtung, daf
der Kranke in Schwierigkeiten gerit, wenn wir ihm gewisse Aufgaben stellen; seine
Assoziationen versagen, wenn sie sich dem Verdringten annihern sollen. Wir sagen
ihm dann, er stehe unter der Herrschaft eines Widerstandes, aber er weify nichts davon«
(GW13, 243; vgl. dazu auch GW14, 254f) Wenn der Analysand also nicht jene Interpreta-
tion von sich gibt, die er sollte, d.h. wie vom Analytiker erwartet wird, dann hat seine
Fahigkeit zur Assoziation schlichtweg versagt. Wie Dieter Wyss in seiner phanomeno-
logischen Studie Traumbewusstsein diesbeziiglich schreibt, wird auf diese Weise »der Arzt
zum allwissenden Analytiker und die vom Patienten geduflerten Ansichten sind entwe-
der richtig, wenn sie mit der Theorie iibereinstimmen, falsch, um sich damit als Wider-
stand zu decouvrieren« (Wyss 193).

123 Besonders schwierig wird es freilich dann, wenn Analysand und Analytiker (wie
etwa in den Selbstanalysen Freuds der Fall) ein und dieselbe Person meinen: Wie soll
solch einer Person bewusst werden kénnen, was ihr per definitionem unbewusst ist? Und

103



104

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

Widerstands meint, dass dem Analysanden die Einsicht in die von der Ana-
lyse erwarteten Gedanken fehle, dass er sich aus unterschiedlichen (freilich
unbewussten) Griinden, der psychoanalytischen Wahrheit (noch) verwehre.
Auch hier mochte man kritisch fragen: Ist es nicht vielmehr der Fall, dass
der Vorwurf des Widerstandes einen Schutzmechanismus der Psychoanalyse
selbst darstellt, der einerseits vor der Moglichkeit einer Fehlinterpretation
oder gar der Inaddquatheit ihrer ganzen Traumtheorie schiitzen und ander-
seits ihr eine allwissende Souveranitit verleihen soll? Die Inaddquatheit der
Psychoanalyse, um ihr doch Widerstand zu leisten, liegt jedenfalls nicht nur
in der Méoglichkeit einer Fehlinterpretation. Freud selbst schien sich dieser
Gefahr, wenn auch nicht einer Umdeutung so zumindest einer »Uberdeu-
tung« (TD 515), durchaus bewusst gewesen zu sein. Andererseits kann und
soll auch nicht in Abrede gestellt werden, dass — ausgeldst von einem asso-
ziativen Gesprach tiber den Trauminhalt - ein intuitiv begabter Analytiker
zu durchaus trefflichen Deutungen kommen kann, die ihrerseits auf psy-
chische Probleme des Alltags aufmerksam machen kénnten. Die Fihigkeit
zu einer sensiblen Beobachtung sowie die Moglichkeit einer in der Praxis
geschulten Intuition, wie tiberhaupt die Moglichkeit einer gegliickten Inter-
pretation im Sinne des Aufzeigens von beiseitegeschobenen Wahrheiten — die
sich jedoch weniger aus der Auseinandersetzung mit dem erlebten Traum,
als vielmehr aus dem unzensierten Gesprich ergeben — soll der Psychoana-
lyse iiberhaupt nicht streitig gemacht werden.!2* Das eigentliche Problem der
Freud’schen Metapsychologie des Traums, auf welche die phanomenologische
Kritik hinweisen mochte, besteht nicht bzw. nicht nur in der Frage der Deu-

sollte es ihr vorbewusst sein, d.h. ohnehin bewusstseinsfahig, dann braucht die Analyse
kein Unbewusstes anzunehmen, sondern es wiirde schlichtweg reichen, dass man sich an
die latenten Gedanken erinnert. Doch dazu an gegebener Stelle mehr.

124 Es liegt mir dabei auch fern, der psychoanalytischen Intuition mit jener Kritik zu
begegnen, die Freud in einem zwiegespaltenen Verhiltnis gegentiber Wilhelm Stekel aus-
formuliert hat: »Stekel fand seine Symboldeutungen auf dem Wege der Intuition, kraft
eines ihm eigenen Vermégens, die Symbole unmittelbar zu verstehen. Eine solche Kunst
ist aber nicht allgemein vorauszusetzen, ihre Leistungsfahigkeit ist jeder Kritik entzo-
gen, und ihre Ergebnisse haben daher auf Glaubwiirdigkeit keinen Anspruch« (TD 352).
Ich wiirde durchaus meinen wollen, dass die Intuition einen berechtigten Erkenntnisweg
darstellt, dass sie geschult, gescharft werden kann und sich letztlich durch die Erfahrung
selbst rechtfertigt, indem sie ndmlich Probleme in der Praxis zu erkennen und unmittel-
bare Losungen anzubieten vermag. Gerade mit diesem Argument (einer Legitimation in
und durch die praktische Anwendung) hat ja Freud selbst letztlich seine Traumdeutung
zu verteidigen versucht: »Zu unserer Rechtfertigung«, so Freud, konnen wir »heranzie-
hen, dafl das Verfahren bei der Traumdeutung identisch ist mit dem bei der Auflésung
der hysterischen Symptome, wo die Richtigkeit des Verfahrens durch das Auftauchen
und Schwinden der Symptome zu ihrer Stelle gewéhrleistet wird« (TD 519).



Zu den Traumen selbst

tungsmethode und ihrer Ergebnisse — hierin kénnte man im Ubrigen auch
die Daseinsanalyse von Boss kritisieren — sondern in einer Umkehrung des
ontologischen Sachverhalts: Was eine unmogliche oder mégliche Interpre-
tation des Traums ist, namlich die sogenannten latenten Traumgedanken,
werden in der Metapsychologie (oder wenn man so mochte: der Metaphy-
sik) Freuds zum Wesentlichen des Traums erhoben, wihrend der eigentlich
erlebte Traum zum Nichtigen erkldrt wird. Die Interpretation wird der Sache
als ihr Wesen untergeschoben — oder anders gesagt: Das Resultat einer theo-
retischen Methode wird zu ihrer Voraussetzung. Demnach soll sich die Inter-
pretation nicht mehr am Phanomen, sondern das fiir nichtig erklarte Pha-
nomen soll sich nach der Interpretation richten, d.h. die Interpretation soll
vollig ihre Stelle einnehmen.

Ausgehend davon, und darin besteht eben die grundlegende Kritik, ist eine
Phanomenologie des Traumes nicht durchfithrbar, weil ihr die Wiirdigung
des Phanomens in ihrem eigenen Gehalt fehlt. Gerade deswegen kann Fou-
cault schreiben: »Der Psychoanalyse ist es nicht gelungen, die Bilder [des
Traums] zum Sprechen zu bringen« (Ex 20). Freud habe zwar dem Traum
wieder »eine psychologische Dimension zuerkannt; aber als spezifische Form
der Erfahrung hat er ihn nicht begriffen, er hat ihn in seiner eigentiimlichen
Zusammensetzung aus Fragmenten von Wachgedanken, aus symbolischen
Ubersetzungen und impliziten Verbalisierungen rekonstruiert; die Logik sei-
ner Analyse ist die Logik des Diskurses; die aufgedeckten Motivationen und
Strukturen gehoéren demselben psychologischen Gewebe an, wie die Formen
des Wachbewusstseins. Freud hat den Traum psychologisiert — und die Vor-
zugsstellung, die er ihm im Bereich der Psychologie eingerdumt hat, nimmt
ihm seine Stellung als eigentiimliche Erfahrungsform« (Ex 31). Die Traumer-
fahrung ernst zu nehmen, bedeutet eben aus phdnomenologischer Sicht, wie
dies Boss ausdriickt, »ganz bei den Traumerscheinungen selbst verweilen zu
konnen und nur das zu bedenken, was uns diese von ihnen selbst her kund-
geben« (Ta 8).125

125 Der Rickgang zum »Traum selbst«, oder in der Freud’schen Terminologie gespro-
chen zum »manifesten Traum«, war und ist freilich nicht nur ein Anspruch der Daseins-
analyse, sondern - wenn auch in einem vo6llig anderen Sinne - der Anspruch einer
experimentellen psychoanalytischen Traumforschung, wie tiberhaupt der Forschung in
sogenannten »Dreamlabs« (siehe: Raymond Battegay u. Arthur Trenkel (Hg.): Der Traum
aus der Sicht verschiedener psychotherapeutischen Schulen. 1987; sowie Sara Flanders: The
Dream Discourse Today. Routledge: London, 1993). Im Zusammenhang mit den Traumlabo-
ren misste man jedoch von einem Traum-Empirismus sprechen. Wie jedem Empirismus,
kann man gewissermafien auch diesem vorwerfen, dass er es letztlich nur mit quanti-
fizierten Daten und Modellen zu tun hat. Dazu spater mehr. Jedenfalls haben Psycho-
analytiker wie Angel Garma im Zuge ihrer experimentellen Traumforschung die Idee

105



106

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

6. Vernunftkritik

»Es gibt keine Instanz tiber der Vernunft« (GW11, 436). An mehreren Stellen
seines Werkes wiederholt Freud jene erhabene Uberlegenheit, die er der
Vernunft beimisst bzw. die er in der Vernunft gerne sehen wiirde. »Der ideale
Zustand wire naturlich eine Gemeinschaft von Menschen, die ihr Triebleben
der Diktatur der Vernunft unterworfen haben« (GW16, 24). Diese Diktatur
der Vernunft ist auch gemeint, wenn Freud in seinem Strukturmodell der psy-
chischen Persénlichkeit den vielzitierten Satz ausspricht: »Wo Es war, soll Ich
werden« (GW15, 86). Weil »das Ich im Seelenleben Vernunft und Besonnenheit
vertritt, das Es aber die ungezdhmten Leidenschaften« (GW15, 83), umschreibt
der Satz »Wo Es war, soll Ich werden« im Grunde nur die angestrebte Dikta-
tur der Vernunft tiber das Triebleben. Dieser ist eben fiir den Einzelnen wie
auch fiir die Gemeinschaft der eigentliche Idealzustand. Spatestens an dieser
Stelle stellt sich aus Sicht der Phanomenologie, die sich immerhin auch als
eine Vernunftkritik verstanden hat, jene Frage, wie sie etwa Jacques Derrida
kurz und biindig ausformuliert hat: »Vor welcher Vernunft (ver)antwortet
(sich) hier die Psychoanalyse?«!26

Im Sinne des Strukturmodells kénnte man darauf zunéchst mithilfe des
naiven Realismus antworten, den Freud gerade bei der Entstehung des Ichs
stillschweigend vorausgesetzt hatte. Wie bereits oben aufgezeigt, geht Freud
schlichtweg davon aus, dass die dufiere Realitat an sich rational und geordnet
sei und dass die Vernunft des Ichs durch eine Begegnung, Perzeption und somit
durch die Schulung an einer an sich rationalen Auflenwelt zustande gekom-
men wire. »Wie sie wissen, wird das Ich des Menschen durch die Einwirkung
der dufleren Not langsam zur Schéatzung der Realitdt und zur Befolgung des
Realitatsprinzips erzogen und muf} dabei auf verschiedene Objekte und Ziele
seines Lustlebens — nicht allein des sexuellen — voriibergehend oder dauernd
verzichten« (GW11, 389). So wie das Ich durch eine Spaltung vom Es zu Stande
kommt, entsteht die Vernunft, wie sich Freud in seiner spateren Schaffenspe-
riode zu Fragen der Kultur deutlicher auflern wird, durch eine sublimierende
Transformation der Triebe. Das Vernunftleben ist, energetisch gesehen, eine
Umformung der Triebkrafte, eine »Sublimierung«, und habe sich als solches
insbesondere durch die wissenschaftlichen Tétigkeiten als einem selbstan-

von latenten Traumgedanken génzlich aufgegeben (Angel Garma: The Psychoanalysis of
Dreams, 1974).

126 Jacques Derrida: Vergessen wir nicht — die Psychoanalyse!, 1998, S.14. Leider bleibt
jedoch Derrida bei der Frage stehen bzw. verliert sich allzu sehr in der Performance des
Fragens, ohne wirklich eine Antwort darauf ab- und erwarten zu kénnen.



Vernunftkritik

digen Geltungsbereich der Kultur ausbilden und entwickeln kénnen.'2” Vom
Triebe erhalt die Vernunft jedoch allein die Kraft und den Drang, wahrend
ihr der Mafistab dessen, was sie gelten lasst und was nicht, die Art und Weise
ihres Denkens, wie sie kategorisiert, verkniipft, ordnet, hierarchisiert usw.
allein durch die ihr vorliegende Realitét und ihre Prinzipien gegeben sein soll.
Die Realitit ist die Lehrerin der Vernunft, weil die Realitat das prototypisch
verniinftige sei. Freud hitte also auch schlichtweg mit Hegel sagen kénnen,
dass alles, was wirklich ist, auch verniinftig sei, und wer verniinftig sein
mochte (wie es das Ich sein will), miisse sich nach der Wirklichkeit richten,
miisse von der Wirklichkeit gerichtet werden.!?8 Gerade deswegen bestimmt
sich das Andere der Wirklichkeit, der Traum, auch bei Freud durch die Unver-
nunft, durch die mit dem Schlaf eintretende Aufhebung bzw. Limitation der
Vernunft. Doch wenn es die Abstinenz der Vernunft ist, welche das Irreale
erscheinen lasst, woher nimmt Freud die Gewissheit, dass es auf der anderen
Seite nicht auch dieselbe Rationalitat ist, deren (Re-)Aktivierung, diesmal die
Realitét konstituiert oder gar konstruiert? Ich meine: Woher die Gewissheit,
dass die scheinbar rationale Ordnung der dufleren Realitat nicht selbst eine
Leistung der Vernunft ist? Was, wenn auch die >Auflenwelt< im Grunde keine
rationale Ordnung kennt, wenn diese ihr allein von der Vernunft erfolgreich
untergeschoben wurde? Solche Fragen wiirden Freuds Projekt freilich tiber-
steigen. Der feste Glaube an die Zuverlassigkeit und Gewissheit einer objek-
tiven Wirklichkeit ist ihm durch eine bestimmte von ihm unhinterfragte
Tradition der Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte vorgegeben. Diese
Préasuppositionen sind seiner Theorie injiziert, wie das Propylpréparat dem
Traum von Irma. Sie lassen Freud wissen, dass das Traumen und alles, was

127 Wahrend die Religion aufgrund ihrer paranoiden Vaterfigur eine nicht gegliickte
Sublimierung bedeute, finde die gelungene »Uberwindung des Lustprinzips« im Grunde
nur durch die Vernunft und ihre Wissenschaft statt, die zudem eine »intellektuelle Lust
wahrend der Arbeit bietet und praktischen Gewinn verspricht« (GW8, 236). Freud ver-
sucht dabei sein strukturelles Modell auf jegliche historische Kulturbildung zu iiber-
tragen. Sowohl partikuldre wie auch umfassendere Kulturgebilde sollen durch das
Strukturmodell erklart werden: »Immer klarer erkannte ich, dass die Geschehnisse der
Menschheitsgeschichte, die Wechselwirkungen zwischen Menschennatur, Kulturent-
wicklung und jenen Niederschlagen urzeitlicher Erlebnisse, als deren Vertreter sich die
Religion vordrangt, nur die Spiegelung der dynamischen Konflikte zwischen Ich, Es und
Uber-Ich sind, welche die Psychoanalyse beim Einzelmenschen studiert, die gleichen
Vorgénge auf einer weiteren Bithne wiederholt« (GW16, 32). In Entsprechung dazu vertritt
Freud schliess die hochst problematische Ansicht, dass Kulturen, die jene »Entwicklung«
nicht mitgemacht haben, als »primitiv« und »riickstdndig« anzusehen sind.

128 Der Satz von Hegel im § 6 der Einleitung zu seiner Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse lautet wortlich: »Was verniinftig ist, das ist wirklich; und
was wirklich ist, das ist verniinftig« (HWS, 47).

107



108

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

im (manifesten) Traum geschieht, gemessen an der Realitat jener Vernunft
nur irreal und unverniinftig sein kann. Wie wir bereits mehrfach gelesen
haben, ist die oneirische Erfahrung fiir Freud letztlich ein »abnormer Vor-
gang«, der jeglicher logischen Struktur entbehrt und sich durch »Zusam-
menhanglosigkeit und Unverstdndlichkeit« auszeichnet (GWo, 116). In ihm
koénnen widerspriichliche Inhalte in einer Art und Weise auftreten, »als ob
kein Widerspruch bestiinde« (TD 584). Selbst jene Momente im Traum, die
dem Traumer durchaus verniinftig erscheinen, sind laut Freud nicht minder
irrational. Wenn der Traum den Anschein von schliissig-kausalen Ablaufen
erweckt, dann sei dies allein ein Indiz dafir, dass die als »sekundire Bearbei-
tung« bezeichnete Prozedur am Werk gewesen ist, die (das Verntnftige der
Realitét imitierend) zwischen den Traumelementen pseudo-logische Relatio-
nen hergestellt habe. Es komme eine Verkniipfung zu Stande, wo es »in Wirk-
lichkeit« keine gibt (— oder sollte man vielleicht besser sagen: keine geben
darf?).12% Gerade weil die Traumerfahrungen an sich irrational sein sollen,
konnen sie, angesichts der Diktatur einer bestimmten Vernunft, in ihrer Roh-
form fiir die Analyse auch keinen Wert haben. Auf der anderen Seite notigt
jene Vernunft die Psychoanalyse regelrecht dazu, etwas zu (er)finden, das von
ihrer Despotie anerkannt, d.h. eingeordnet werden kann. Was auch immer
die Psychoanalyse als das verborgene Wesen des Traums zu entdecken hatte,
es musste im Gegensatz zum erlebten Traum in jeder Hinsicht rational erklar-
bar sein. Die latenten Traumgedanken, die sich schlief3lich aus der Analyse
des Traums (scheinbar) zwingend ergeben, erfiillen genau diese Funktion.
Sie ermoglichen einen der Ratio entsprechenden Zugang zum Traum, das
heifdt: eine rationale Kolonialisierung, Domestizierung und Verfiigbarma-
chung seiner Inhalte. Im Unterschied zum durchwegs konfusen Unsinn des
Manifesten, auch dies haben wir bereits mehrfach und in unterschiedlichen
Variationen gelesen, stehen die latenten Traumgedanken »in logischen Ban-
den« (TD 316), sie »fiigen sich ausgezeichnet zu logisch verbundenen Ketten
zusammen, in denen gewisse Vorstellungen als zentrale wiederholt werden«
(UT 44). Diesem véllig disziplinierten »Material fehlt keiner der Charak-

129 Dies gilt fiir Freud nicht nur fiir jene Verhaltnisse im Traum, die einen geordneten
Eindruck machen, sondern auch fiir »verniinftige Denkvorgiange« im Traum: »Es gibt ja
Traume, in welchen die kompliziertesten Geistesoperationen vor sich gehen, begriindet
und widersprochen, gewitzelt und verglichen wird wie im wachen Denken. Allein auch
hier trigt der Schein; wenn man auf die Deutung solcher Traume eingeht, erfahrt man,
daf} das alles Traummaterial ist, nicht Darstellung intellektueller Arbeit im Traum. Der Inhalt
der Traumgedanken ist durch das scheinbare Denken des Traumes wiedergegeben, nicht
die Beziehung der Traumgedanken zueinander, in deren Feststellung das Denken besteht.«
(TD 3161))



Vernunftkritik

tere, die uns von unserem wachen Denken her bekannt sind« (UT 61f.). Die
»dem normalen Denken gleichwertigen Traumgedanken« (TD 585)!30 stehen
»in den mannigfaltigsten logischen Relationen zueinander. Sie bilden Vor-
der- und Hintergrund, Erlduterungen, Bedingungen, Beweisgédnge und Ein-
spriiche« (TD 316, vgl. UT 61) usw. Den Gesetzen des Logos folgend wird der
Traum somit in seinem Wesen letztendlich als ein berechenbarer »Mecha-
nismus« (TD 548) verstanden. Durch seine Berechenbarkeit erhofft sich der
Analytiker nicht nur eine beherrschbare Deutung des Traums im Sinne ihrer
Bewidltigung, sondern iiberhaupt eine der menschlichen Seele. Damit dies
sein kann, miisse man auch hier zunachst und grundsétzlich die richtigen
Elemente identifizieren und klassifizieren, d.h. zusammentragen, was sich
beim »Studium einer ganzen Reihe von psychischen Leistungen als konstant
erforderlich herausstellt« und man diirfe freilich, dies versteht sich geradezu
von selbst, bei der »Konstruktion und Arbeitsweise des Seeleninstrumentsx,
beim »Bau des seelischen Apparats« keine »Fehler im Schlieflen begehen und
alle logisch sich ergebenden Moglichkeiten in Rechnung ziehen« (TD 503).
Die gesamte »psychische Leistung« (ebd.) muss einem schliissigen System
entsprechen, wie Freud dies in Gleichnissen mit technischen Apparaturen,
etwa der Funktion des Fernrohrs, musterhaft zu demonstrieren versteht:

»Alles, was Gegenstand unserer inneren Wahrnehmung werden kann, ist
virtuell, wie das durch den Gang der Lichtstrahlen gegebene Bild im Fernrohr.
Die Systeme aber, die selbst nichts Psychisches sind und nie unserer psychi-
schen Wahrnehmung zuginglich werden, sind wir berechtigt anzunehmen
gleich den Linsen des Fernrohrs, die das Bild entwerfen. In der Fortsetzung
dieses Gleichnisses entspriache die Zensur zwischen zwei Systemen der Strah-
lenbrechung beim Ubergang in ein neues Medium« (TD 597).

Spatestens jetzt dirfte nicht nur deutlicher geworden sein, wieso sich Freud
von der Unberechenbarkeit des erlebten Traums abwenden musste, sondern
es zeigt sich iiber den Umweg der latenten Traumgedanken und in Anbetracht
seiner gesamten Traum- und Seelentheorie, vor welcher Art von Vernunft sich
Freud verantworten mochte. Ihre Merkmale sind die Logik, insbesondere der

130 »Die [latenten] Traumgedanken, welche wir durch die Analyse erfahren, zwingen
sich uns als ein psychischer Komplex von allerverwickelstem Aufbau. Die Stiicke des-
selben stehen in den mannigfaltigsten logischen Relationen zueinander; sie bilden Vor-
der- und Hintergrund, Bedingungen, Abschweifungen, Erlduterungen, Beweisginge und
Einspriiche. Fast regelméflig steht neben einem Gedankengang sein kontradiktorisches
Widerspiel. Diesem Material fehlt keiner der Charaktere, die uns von unserem wachen
Denken her bekannt sind.« (UT 61f.)

109



110

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

Satz der Widerspruchslosigkeit, der Glaube an die Wahrheit qua Richtigkeit,
der Glaube an die Moglichkeit einer objektivierenden und zugleich idealisie-
renden Identifizierbarkeit der Erfahrung, wonach ihre Momente vergegen-
standlicht, klassifiziert, kategorisiert und nicht zuletzt im Sinne zuverléssig
kausaler Zusammenhéange berechnet und in ein funktionsfahiges System ein-
gegliedert werden kénnen. Es sind dies kurzum Merkmale einer Vernunft der
neuzeitlichen Physik, wie sie aus dem Willen zur Naturbeherrschung ent-
standen ist und in den Natur- und Ingenieurswissenschaften des 19. Jahr-
hunderts ihre Erfolge feierte. Wir werden jedenfalls beobachten kénnen, dass
die phdnomenologischen Vernunftkritiken, wie sie etwa bei Medard Boss!?!,
Ludwig Binswanger!32, Maurice Merleau-Ponty!3, Dieter Wyss!34 und Bern-
hard Waldenfels!3> nachzulesen sind, genau hier ansetzten, namlich indem
sie nachzuweisen versuchen, dass sich Freud unreflektiert und unsachgeméif
dem Diktat der neuzeitlichen Naturwissenschaft unterworfen habe und somit
seiner eigenen Beobachtungsgabe in den Riicken gefallen ist. Die »Vehemenz
des naturwissenschaftlichen Technikers«, so kritisiert etwa Boss in gewohn-
ter Schérfe, gewann bei Freud »die Oberhand und verfithrte seinen Genius zu
einer sichernden naturwissenschaftlichen Traumtheorie. Zur naturwissen-
schaftlichen Einstellung zuriickgekehrt interessiert sich Freud nun folgerich-
tig gar nicht mehr um das Traumphénomen als solches [...]. Vielmehr muss-
ten bei ihm die einzelnen, konkreten Phdnomene hinter nur angenommenen,
allgemeingiiltigen und vorausberechenbaren Kréften zurticktreten« (Ta 27f).
»Das nicht eigens bedachte geistige Schopfgerat Freuds«, so Boss weiter, sei
somit »das Denken der naturwissenschaftlich-technischen Wissenschaften«
(Ta 41). Auf dhnliche Weise attestiert auch Binswanger, dass das »dialekti-
sche Reduktionsverfahren, dessen Freud sich als methodisches Mittel fir die
theoretische Konstruktion seiner Idee des Menschen bedient, bis in alle Ein-
zelheiten hinein das der Naturwissenschaft« sei.!36

Um besser nachvollziehen zu kdnnen, was unter einer naturwissenschaft-
lichen Rahmung des Menschen - wie sie Freud von den genannten Autoren

131 Sjehe Aufsétze: Sigmund Freud und die naturwissenschaftliche Denkmethode PaDa,
3871f., Die psychosomatische Medizin und das Kausalitdtsprinzip PaDa 405 ff., sowie Ta 271f.

132 Sjehe: Ludwig Binswanger: »Freuds Auffassung des Menschen im Lichte der Anth-
ropologie«, in: Ausgewdhite Vortrige und Aufsdtze, Band I, 1947, S. 36, 165, 183.

133 Sjehe Abschnitt Gegen das kausale Denken in der Psychologie. Interpretation des Freu-
dianismus in Strukturbegriffen, in Merleau-Ponty: Die Struktur des Verhaltens, 1976, S. 202 1.

134 Dieter Wyss: TraumbewufStsein? Grundziige einer Ontologie des TraumbewufStseins,
1988, S.186 ff.

135 Siehe: Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung — Phdnomenologie, Psycho-
analyse, Phdanomenotechnik, 2002, S. 290 ff.

136 Ludwig Binswanger: Ausgewdhlte Vortrige und Aufsditze, 1947, S.164.



Vernunftkritik

vorgeworfen wird - zu verstehen ist, diirfte es hilfreich sein, sich genauer
anzusehen, worin (aus phdnomenologischer Sicht) die prinzipiellen Probleme
naturwissenschaftlicher Prasuppositionen bestehen.!3” Die fundamentale
Kritik am naturwissenschaftlichen Menschenbild, die von einer prinzipiel-
len Vernunftkritik speist, beruft sich hier (mehr oder weniger explizit) ins-
besondere auf die Vorarbeiten von Husserl.!38 Es war jedenfalls Husserl, der

137 Es kann jedenfalls nicht ausreichen, zu konstatieren, dass gewisse Termini der
Freud’schen Theorie sich Ausdrucksweisen der technischen Welt bedienen, wie dies
Boss des Ofteren auf philosophisch recht verkiirzte Art und Weise unternommen hat.
So heifit es etwa bei Boss: »Der Grund zu diesem gewaltsamen [d.i. naturwissenschaft-
lichen] Vorurteil Freuds ist leicht erraten. Die Kérper- und Triebvorstellungen machen
noch am ehesten den Eindruck von etwas Mef3- und Berechenbarem. Die Triebhaftigkeit
als die eigentlich wirkliche Grundlage alles >Psychischen< anzusetzen, riickte diese in die
groftmogliche Niahe zu den berechenbaren Triebmotoren der technischen Maschinen. [...]
Sogar das Wort Trieb selbst ist erst jungen Datums. Vor dem sechzehnten Jahrhundert
kamen die Menschen des deutschen Sprachgebietes durchaus ohne >Triebe< aus. Und bis
heute st63t kein >Trieb< von hinten oder von innen her einen Mann einer schénen Frau
in die Arme. Vielmehr war es immer diese, die den Mann von dorther, wo sie sich in sei-
nem offenen Weltbereich befand, als das attraktive Wesen an sich zog, das sie von sich
aus war« (PaDa 393). Solch eine Argumentation, wonach man die naturwissenschaftliche
Denkmethode angeblich dadurch wird nachweisen kénnen, indem man die Ahnlichkeit
zwischen dem Wort »Trieb« und den »Triebmotoren« aufzeigt, ist nicht nur ein wenig,
sondern vollig tendenzios. Damit wire, im besten Fall, eine Metaphorik nachgewiesen.
Nur leitet sich das Wort Trieb (mhd. Trip), dies nur am Rande bemerkt, etymologisch
nicht von Triebmotoren ab, sondern vom Verb Treiben, etwa »das Treiben von Vieh« und
ersetzte damit das noch &ltere Trift. Doch selbst wenn man hier eine Metapher anneh-
men mochte, die sich der technischen Welt bedient, wire doch die weitaus spannendere
Frage, was mit dieser Metapher ausgedriickt werden soll. Die voreilige Kritik von Boss
zeugt jedenfalls von einer gewissen philosophischen Unwissenheit, denn die Behaup-
tung, dass der Trieb bzw. die Triebe als grundsatzliche/s Prinzip/ien der Existenz operie-
ren, kénnen wir dem Sinngehalt nach etwa bei Schopenhauer (Welt als Wille), sowie bei
Nietzsche (Wille zur Macht) nachlesen. Es dirfte jedenfalls aufler Frage stehen, dass die
beiden genannten Philosophen auf Freud mehr Eindruck gemacht haben als die Bedie-
nungsanleitung von Triebmotoren. Es wird jedenfalls schwerfallen, gerade Schopenhauer
und Nietzsche ein naturwissenschaftliches Weltbild zu unterstellen. Die spannende Frage
wire in diesem Zusammenhang vielmehr, herauszuarbeiten, inwiefern sich die Freud’-
sche Triebtheorie von einer Willenstheorie unterscheidet oder auch nicht. - Abgesehen
davon denkt Boss selbst innerhalb einer Trieb- und Kraftkonzeption, wenn er zu Schluss
des Zitats (in einem recht konservativen Weltbild) davon spricht, dass ein Mann von einer
Frau angezogen wird. Es wird darin lediglich die Perspektive gedndert, indem nun vom
anderen Korper her gedacht wird und somit nicht der Druck sondern der Zug an Bedeu-
tung gewinnt. Nur ist dieser Zug auch eine Kraft, das Gezogen-werden auch eine Macht
bzw. der Wille des anderen Korpers. (Auflerdem wiirde auch Freud meinen, dass der Trieb
nicht als eine »Stoflkraft«, sondern »immer wie eine konstante Kraft« wirke (GW1o, 212).

138 Obwohl Husserl mit seiner Kritik nicht Freud vor Augen hatte, ist es bemerkens-
wert, wie sehr er gewisse problematische Tendenzen antizipiert. Eine unmittelbare

111



112

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

in seiner Schrift Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phinomenologie zu veranschaulichen versuchte, wie die episteme neu-
zeitlicher Physik zur Herrschaft gelangen konnte und mit ihrer Herrschaft
eine weitreichende Alienation (eben eine Krisis) des Welt- und Selbstverstand-
nisses hervorbrachte. Husserl beschrieb den methodischen Werdegang jener
Entfremdung zunéchst entlang der ehrgeizigen Bemithungen einer neuzeit-
lichen (durch Galilei gestifteten) Physik, welche die Lebenswelt und die in ihr
erlebten Korper als »vollig ideale Gestalten« zu betrachten versuchte, damit
sie solcherart »in absoluter Identitat zu bestimmen, als Substrate absolut iden-
tischer und methodisch-eindeutig bestimmbarer Beschaffenheit zu erken-
nen« waren (Hua6, 24). Die idealisierten Momente korperlicher Erscheinung
sollten in kausalistisch-berechenbare Verkniipfungen gestellt werden, sodass
ihr ideales Sein gesetzmafBig erfasst und ihr Verhalten anhand entsprechen-
der Modelle vorhergesagt werden kann. Erméglicht wurde dieser neuzeitli-
che Prozess einer idealisierten Abstraktion, identifizierbaren Bestimmbarkeit
und schlieBllich der gesetzméfligen Einordnung, so Husserl, durch die Mog-
lichkeiten einer bereits prazise ausgebildeten Geometrie und Mathematik,
deren Exaktheit dem Prozess als fehlerfreie und zuverlassige Methode galt.
Das eigentliche Problem in jenem Verfahren, das sich zur allgemeinen Autori-
tat der Naturwissenschaft und letztlich auch der Geisteswissenschaften erhe-
ben sollte, bestand bzw. besteht nicht unbedingt darin, dass man solch hochst
idealisierte Objektivierungen und systemische Einordnungen der erlebten
Erfahrung vornehmen kann, sondern letztlich darin, dass die abstrahierten
Ergebnisse eines bestimmten Verfahrens auf die Lebenswelt als ihr Wesen
projiziert werden. In aller Kiirze ausgedriickt, besteht die fundamentale Kri-
tik Husserls darin, dass mit dem neuzeitlichen Paradigma die »Idealitdten
tur die einzig wirkliche, die wirklich wahrnehmungsmafig gegebene, die je
erfahrene und erfahrbare Welt« gehalten werden (Hua6, 49). Den Naturwis-
senschaften, die von sich behaupten Erfahrungswissenschaften zu sein, fehle
die Einsicht, dass sie es in ihrem Verfahren nicht (mehr) mit den erlebten
Koérpern der Lebenswelt zu tun hat, sondern mit einem »Kleid der Symbole,
der symbolisch-mathematischen Theorien«, welche »als die >objektiv wirk-
liche und wahre« Natur die Lebenswelt vertritt, sie verkleidet« (Hua6, 52).13

Begegnung bzw. Rezitation zwischen beiden Denkern gab es (soweit ich den aktuellen
Stand der Forschung tiberblicken kann) nicht. Bekannt ist jedoch, dass sowohl Husserl
als auch Freud Vorlesungen von Brentano in Wien gehort haben, dessen Psychologie auf
unterschiedliche Weise beide Denker beeinflusst haben (siehe: Richard Askay u. Jensen
Farquhar: Apprehending the inaccessible. Freudian Psychoanalysis and Existential Phenome-
nology, 2006, S.165).

139 Fiir eine ausfithrlichere Darstellung und Kontextualisierung der von Husserl



Vernunftkritik

Die Alienation duflert sich also kurzum darin, dass die in der neuzeitlichen
Physik begriindete Wissenschaft glaubt, die Welt sei tatsdchlich aus jenen
abstrakten Objektivationen und Gesetzméafligkeiten gemacht. Sie ist somit
streng genommen keine Erfahrungswissenschaft mehr, sondern eine Tatsa-
chenwissenschaft. Thre verkiirzte und verkiirzende Einstellung beschrankt
sich dabei nicht nur, wie bereits angedeutet, auf die »Naturerscheinungenc,
sondern schlagt gleichermaflen auch auf den leiblich existierenden Menschen
zuriick, der ebenfalls zu einem abstrakten Koérperbild mechanistischer Kalku-
lationen reduziert wird. Wie es im vielzitierten Satz Husserls heifit: »Blofie
Tatsachenwissenschaften machen blofle Tatsachenmenschen« (Hua6, 4).
Diese Kritik wird schlieflich bereits bei Husserl auf die damals noch relativ
junge Wissenschaft der Psychologie ausgeweitet. Auch die Psychologie habe
es versaumt, von der lebensweltlichen Erfahrung her ihre Deskriptionen tiber
das »psychische Sein« zu entfalten. Stattdessen nehme sie — wie es unsere
Autoren entsprechend Freud vorwerfen werden - »ihre Aufgabe und Methode
von der Vorbildlichkeit der Naturwissenschaft her, bzw. von der Leitidee der
neuzeitlichen Philosophie als objektiver Universalwissenschaft« (Hua6, 207).
Husserls Beobachtung ist, dass die im 19. Jahrhundert entstehende Psycholo-
gie als eine Art Parallelwissenschaft auftritt, um aufzufangen, was die Natur-
wissenschaft in Bezug auf den vergegenstédndlichten Menschen fallengelas-
sen hat, namlich die Restfrage nach einem seelischen Bereich:

Wie steht es nun mit den menschlichen Seelen? Konkret erfahren sind Men-
schen. Erst nach der Abstraktion ihrer Korperlichkeit — innerhalb der uni-
versalen Abstraktion, welche die Welt auf eine Welt abstrakter Kérper redu-
ziert — entspringt die nun so selbstverstandlich sich bietende Frage nach der
»Gegenseite, also der ergdnzenden Abstraktion. Nachdem nunmehr die kérper-
liche >Seite< mit zur allgemeinen Aufgabe der Naturwissenschaft gehort und
dort ihre theoretische idealisierende Behandlung gefunden hat, ist die Aufgabe
der Psychologie charakterisiert als die »ergidnzende«: eben die seelische Seite
einer entsprechend theoretischen Behandlung zu unterziehen. (Huaé, 231)

Wir haben es sozusagen mit einer Naturalisierung der Seele zu tun.*0 Dem-
nach operiere der Psychologismus mit derselben Methode, indem auch sie

beschriebenen Problematik siehe: Helmuth Vetter (Hg.): Krise der Wissenschaften — Wis-
senschaft der Krisis? Im Gedenken an Husserls Krisis-Abhandlung, 1998; Manfred Sommer:
Lebenswelt und Zeitbewusstsein, 1990, S.104 ff; sowie Murat Ates: Philosophie des Herrschen-
den. Eine einfithrende Schlussbemerkung, 2015, S. 671f.

140 Sjehe dazu auch Heidegger in der Einfiihrung in die phdnomenologische Forschung,
wo er Husserls Kritik als eine Kritik an der »Naturalisierung des Bewusstseins« refor-

113



114

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

ebenfalls von der erlebten Erfahrung (oder im Husserl’schen Sinne vom
Bewusstseinserleben) abstrahiert und das Abstrahierte als eine ideale Objekti-
vation vor sich hinstellt, nimlich zunachst als einen von der leiblichen Erfah-
rung isoliert gedachten Seelenbereich. Analog zur Naturwissenschaft hat nun
auch die Psychologie jenen Seelenbereich »in gleichem Sinne nach >Kausal-
gesetzen« zu erforschen« (Hua6, 219). Alles, was es im Bereich der Seele zu
identifizieren gibt, kann demnach nur noch eine objektive Tatsache sein, die
gemafl dem Kausalgesetz mit anderen seelischen Tatsachen in einem kohé-
renten Verhéltnis von Ursache und Wirkung steht. Das eigentliche Problem
besteht jedoch auch hier nicht in der Méglichkeit solch einer Betrachtung,
sondern in der Alienation, wonach der objektiv und kausal gedachte Seelen-
vorgang an die Stelle der erlebten Erfahrung gesetzt wird. Dieser substituie-
rende Objektivismus sei insbesondere fiir die Psychologie, deren Aufgaben-
stellung eigentlich das »Subjektive« sein sollte, umso fataler. Denn es wird
damit, so Husserl, selbst noch die Bewusstseinserfahrung als Bedingung der
Moglichkeit einer objektivierenden Wissenschaft durch die Ergebnisse der-
selben Wissenschaft kaschiert.

An diese Vernunftkritik kntipfen schliellich die phdnomenologischen
Einwande gegen Freuds Orientierung an der Naturwissenschaft an. Sowohl
die Beschreibung einer geteilten Abstraktion des leiblich existierenden Men-
schen, wonach die Psychologie (nach naturwissenschaftlichem Vorbild) die
erginzende Abstraktion des Menschen (ndmlich seiner Seele) zu behandeln
habe, wie auch der methodische Vorgang eines Objektivismus, der an Stelle
der erlebten Erfahrung die idealisierte Objektivation setzt, treffen in der Tat
theoretische Prasuppositionen, die letztlich auch die »Tiefenpsychologie«
Freuds vorgefunden und fortgesetzt hat. Seine Metapsychologie, die von einer
realen Auflen- und einer psychischen Innenwelt ausgeht, erfillt nicht nur
den cartesianischen Korper-Seele-Dualismus — wie dies Waldenfels kritisch
eingeworfen hat!4! —, sondern stellt zugleich den Versuch dar, das Seelische

muliert: »Die Seins- und Gegenstandart des Naturzusammenhanges wird zum inhalt-
lichen Leitfaden fur die Erfassung von jederlei Art [von] Sein und Gegenstédndlichkeit.
Demgemaf ist mafigebend fiir jedes Seinsgebiet und dessen erkenntnisméflige Bestim-
mung die spezifische Strenge der mathematischen Naturwissenschaft« (GA1y, 64). »Das
seelische Sein wird, als Natur gesehen, im Sinne naturwissenschaftlicher Kategorien
bestimmt« (GA17, 65). Zur Naturalismus-Kritik bei Husserl siehe auch: Haug, 138; Hua3z,
76 f.; Hausy, 103, 113f.

141 So schreibt Waldenfels: »Freuds metapsychologischer Rahmen ist mit starken
Hypotheken belastet. Dies betrifft von vornherein den Parallelismus von realer Aufen-
welt und psychischer Innenwelt, die entsprechende Antithese von Realitédts- und Lust-
prinzip, von Aufienreizen und Triebreizen, von kausalen Reizen und deutbaren Sinn
sowie die daraus einspringende Aufgabe, chaotische Triebregungen durch Vernunft und



Vernunftkritik

als einen isolierten bzw. isolierbaren Bereich zu denken, der nach dhnlich
objektiven bzw. objektivierbaren Momenten innerhalb einer kausalen Gesetz-
mafigkeit funktionieren soll. Es ist hierbei jedoch wichtig zu betonen, dass
dies nicht meint, Freud wiirde das Psychische auf die Naturgesetze des Soma-
tischen zuriickfithren, wie es etwa die Neurologie unternimmt, sondern er
iibertragt vielmehr die entlehnte Idee von Naturgesetzmafigkeit auf das Psy-
chische. Der Vorgang des Seelischen soll dabei doch eine gleichsam parallele
und autonome Ordnung verfolgen. So steht es fiir Freud aufer Frage, dass der
Traum als die seelische Erfahrung par exellence auch eine reine Angelegenheit
des seelischen Apparats ist, d.h. nicht von dufleren physischen Gegebenhei-
ten, sondern von ihr immanenten latenten Traumgedanken verursacht wird,
die als solche jedoch nicht minder objektiv sind. Zwar kénne der Traum kor-
perliche Reize beriicksichtigen, doch sie sind eben nicht der objektive Grund
fir die Traumbildung.!2 Der Traum, wie die Psyche iiberhaupt, verfolgt eben
seine eigenen zum Korper parallelen Gesetzmafigkeiten, die sich zwar punk-
tuell tiberschneiden kénnen, doch als autonome Systeme nicht aufeinander
zuriickzufiithren sind. Dies gilt fiir Freuds Individualpsychologie im gleichen
Mafle wie spater fiir seine Sozial- bzw. Kulturpsychologie, welche die Kultur-
alitat als psychologische Gegebenheit eben nicht von materiellen, sondern
allein von seelischen Prozessen, im Genaueren von der Sublimierung unter-
driickter Triebe herleitet.1*3 Die Gesetzméfligkeiten der seelischen Prozesse
funktionieren dabei jedes Mal in Analogie zur Naturwissenschaft, indem sie
insbesondere das Gesetz berechenbarer und somit vorhersagbarer Kausalitét
befolgen.** Wie die Realitat der Natur im wortwortlichen Sinne als Wirk-
lichkeit verstanden wird, so wird parallel dazu auch das Seelische als ein

Besonnenheit zu bandigen. Dies sind tradierte Vorannahmen, die aus der Tradition des
englischen Empirismus und der Psychophysik des 19. Jahrhundert stammen und die einer
phanomenologischen Analyse nicht standhalten« (Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der
Erfahrung — Phdnomenologie, Psychoanalyse, Phdnomenotechnik, 2002, S. 302).

142 »[W]ir haben ja gehort, dafl gegen korperliche Reize wihrend des Schlafes mehr
als eine Art des Verhaltens moglich ist. Wo sie vollzogen wird, da ist es eben gelungen,
ein Vorstellungsmaterial fiir den Trauminhalt zu finden, welches fir beiderlei Traum-
quellen, die somatischen wie die psychischen, eine Vertretung darstellt« (GW2/3 234).
Doch das »Wesen des Traumes wird nicht verandert, wenn zu den psychischen Traum-
quellen somatisches Material hinzutritt« (ebd.). Die somatischen Reize konnen demnach
niemals den eigentlichen »Trauminhalt liefern, aber sie notigt den Traumgedanken eine
Auswahl aus dem Material auf, welches zur Darstellung im Trauminhalt dienen soll,
indem sie den einen Teil dieses Materials, als zu ihrem Wesen passend, nahelegt, den
anderen ferne hilt« (GW2/3, 243) Das Wesentliche bleibt der durch die Traumarbeit ver-
arbeite latente Traumgedanke.

143 Siehe Fufinoten 113 und 127.

144 »Die seelischen Vermogen«, wie Husserl bereits die damalige Psychologie kriti-

115



116

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

strukturelles Verhiltnis zwischen Ursache, dem Prozess der Verursachung
bzw. Bewirkung und schliefllich dem Bewirkten verstanden. So sind eben die
latenten Gedanken die eigentliche Ursache, welche den Prozess der Traum-
arbeit bewirkt, und diese wiederum bringt den manifesten Traum als Bewirk-
tes hervor. Nicht nur der Traum, sondern alle angeblich rein psychischen
Vorgénge sollen letztlich durch das Prinzip der Kausalitét erklarbar sein. Und
gerade in dieser »kausalistischen Erklarung«, wie dies auch Wyss in seinen
phanomenologischen Studien zum Traum kritisierte, liegt das »fundamentale
wissenschaftstheoretische und methodische Problem« der Freud’schen Theo-
rie (Wy 193, vgl. Boss PaDa 387f). Denn im Gegensatz zur Naturwissenschaft,
welche immerhin versucht, im Rahmen gestellter Experimente und Modelle
die theoretisch behauptete Kausalitat zu demonstrieren, fehlt der Psycho-
analyse, weil sie es letztlich mit einer unbekannten Gré3e — dem Unbewuss-
ten — zu tun hat, zwangsweise auch die Moglichkeit einer >verifizierenden
Beweisfithrung<. Ihre kausalistischen Erklarungen verlaufen somit nicht nur
parallel zu naturwissenschaftlich-physikalischen Modellen, sondern kénnen
mit diesen (etwa mit dem kausalen Prinzip des freien Falls als einer Synergie
von Masse und Gravitation) iiberhaupt nicht verglichen werden.
Insbesondere mit der Annahme des Unbewussten als psychische Letztur-
sache, die selbst keine Logik kennt und alles Mégliche an unbekannten (weil
verdrangten) Motiven beinhaltet, kommt ein Maf} an Zufélligkeit und Unver-
bindlichkeit ins Spiel, das den Versuch einer Imitation der Naturwissenschaft
unweigerlich scheitern lasst. Umso merkwiirdiger erscheint es, dass Freud
gerade bei der Darlegung des Unbewussten an der Imitation naturwissen-
schaftlicher Gewissheit festhilt, indem er auf umgekehrtem Wege die Exis-
tenz des Unbewussten aus der prinzipiellen Richtigkeit der Kausalitat abzu-
leiten versucht: Wenn man namlich als Grundvoraussetzung unerschiitterlich
daran festhilt, dass das Seelenleben wie die Welt des Naturwissenschaftlers
aus einem liickenlos kausalen Zusammenhang bestehen muss, wenn man
jedoch gleichzeitig einsehen wird miissen, dass »die Daten des Bewuf3tseins
in hohem Grade liickenhaft sind«, d.h. »haufig psychische Akte vor[kom-
men], welche zu ihrer Erklarung andere Akte voraussetzen, fiir die aber das
Bewufitsein nicht zeugt«, dann miisse es notwendigerweise einen Bereich in
der Seele geben, wo sich jene fehlenden Akte befinden (GW1o0, 265). Dieser
Bereich ist nun das Unbewusste. Hier befindet sich, was zur Vervollstandi-
gung der Kausalitat benétigt wird. Mit anderen Worten: Um eine bestimmte
Logik retten zu kénnen, miissen all jene Pramissen, die fiir ihre logische Con-

sierte, »werden zu Analoga der physischen Krifte, zu Titeln fiir blof kausale Eigenschaf-
ten der Seele« (Huaé, 234).



Kritik an der Konzeption des Unbewussten

clusio fehlen, notwendigerweise unbekannt, d. h. eben hier unbewusst sein. De
facto kann man mit solch einem Joker alles (und selbst noch von allem das
Gegenteil) beweisen, weil die unerschopfliche Moglichkeit des Unbekannten
die Stelle einer jeden Liicke (bzw. einer jeden fehlenden Operation) einneh-
men und somit die Gleichung jedes Mal formal richtigstellen kann. In den
Netzen der Folgerichtigkeit gefangen, stellt sich im Grunde auch nicht mehr
die Frage, ob es das Unbewusste geben kann oder nicht, was in der Tat eine
phanomenologisch noch offene Frage ist, sondern inwieweit das Unbewus-
ste die Logik der Naturwissenschaft im Bereich des Seelischen retten kann.
Dass das Seelenleben, wie tiberhaupt die Lebenswelt des Menschen, in ihrem
Wesen durch objektive und logisch zusammenhéngende Daten dargestellt
werden misse, bleibt jedenfalls die epistemisch und ontologisch untergescho-
bene Grundannahme, die bei der Psychoanalyse um eine Welt des Seelischen
hypothetischer klingen muss, als sie dies ohnehin schon bei ihrem naturwis-
senschaftlichen Original tat.

7. Kritik an der Konzeption des Unbewussten

An der Frage, ob man die Existenz einer unbewussten Region annehmen darf,
scheiden sich die phanomenologischen Geister zunachst durch eine Trennli-
nie, die man nicht unterschatzen darf. Sie scheiden sich, wenn man so mochte,
zwischen einer Husserl- und einer Heidegger-Rezeption, d.h. an der prinzi-
piellen Frage, ob die Phanomenologie sich als eine Bewusstseins- oder viel-
mehr als eine Daseinsphilosophie verstehen muss. Mit Husserls Arbeiten zur
Passivitit als Beschreibung einer dem (aktiven) Bewusstsein vorausgehen-
den, dieses stets umspielende und ihre Inhalte vorweg konstituierende Hin-
tergrundleistung schien sich fiir so manche Husserlianer:in die Moglichkeit
aufzutun, die Freudsche Konzeption des Unbewussten mit solcher Passivi-
tat vergleichen zu diirfen. Ich meine hier etwa Arbeiten, wie die von Rudolf
Bernet!4>, Marc Richir!46 und zuletzt von Alice Mara Serra.!4” Husserl selbst

145 Siehe dazu etwa Rudolf Bernet: »Husserls Begriff des Phantasiebewuf$tseins als
Fundierung von Freuds Begriff des Unbewuflten«, in: Christoph Jamme (Hg.): Grundlinien
der Vernunftkritik, 1997; Bernet, Rudolf: »The Unconscious Between Representation and
Drive: Freud, Husserl, and Schopenhauer, in: John J. Drummond u. James G. Hart: The
Truthful and the Good, 1996.

146 Marc Richir: »Phdnomenologisches und symbolisches Bewusstsein und Unbe-
wusstes. Der Primarvorgang im Traum, in: Jurgen Trinks (Hg.): Bewusstsein und Unbe-
wusstes, 2000, 11—41.

147 Alice Mara Serra: »Zum Phénomen der Deckerinnerung: Eine Auseinanderset-
zung zwischen Freud und Husserl«, in: Phdnomenologische Forschungen, 2008, 23—41.

117



118

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

bezog sich mit seinen Analysen zur Passivitat!48 auf ein breites Spektrum:
Neben der Rezeptivitat des Leibes, einer immer schon vorgegebenen Sensuali-
tat, Empfindsamkeit, Habitualitat, bezog er sich ferner auf Grundstrukturen
des Urteilens und der Erfahrung (als einer Ding-, Fremd- und Selbstwahrneh-
mung) und nicht zuletzt etwa auch auf den vorstrukturierenden Horizont der
Zeitlichkeit. Wenn nun die von Husserl beschriebenen Passivitidten mit Freuds
Unbewusstem verglichen oder gar gleichgesetzt werden sollen, dann zitieren
die genannten Autor:innen gerne jene Stelle in den Analysen zur passiven Syn-
thesis, an der Husserl solch einer Komparation selbst beizupflichten scheint:
»Ich brauche nicht zu sagen, dafl diesen ganzen Betrachtungen [zur Passivi-
tit], die wir durchfiithren, auch ein berithmter Titel gegeben werden kann,
der des >Unbewufiten<. Es handelt sich also um eine Phanomenologie dieses
sogenannten Unbewuften« (Huai, 154). Allein, ist damit wirklich dasselbe
gemeint, was Freud unter dem Unbewussten verstehen mochte? Man darf
hier jedenfalls nicht meinen, dass Husserl bei solchen Aussagen den Freud’-
schen Begriff des Unbewussten vor Augen hatte (zumal beide, man sollte
es vielleicht nochmals erwahnen, zwar eine Zeitlang bei Brentano in Wien
studiert, sich jedoch nicht gekannt und auch spéter nicht gelesen hatten).
Sondern es scheint doch naheliegender zu sein, dass Husserl den Begriff des
Unbewussten in seiner Auseinandersetzung mit Theodor Lipps von diesem
ubernommen hat.!4° Schon die Tatsache, dass Freud das Unbewusste als einen
Seelenbereich ansah, der in »Zeitlosigkeit« verweilt (GW1o, 286), hingegen
Husserl in seinen Untersuchungen zur Passivitat gerade die Zeitlichkeit als
ein vorgegebenes »Urbewufltsein« (Huaio, 119) oder »Ursynthese« (Huas/a,
273) versteht, diirfte aufzeigen, dass hier unterschiedliches gemeint war. Hus-
serl schien jedenfalls mit dem Begriff des Unbewussten, den er im Ubrigen
hochst selten verwendet hat, lediglich verdeutlichen zu wollen, dass es fiir die
Erfahrung wesentliche Prozeduren gibt, die wir uns gewo6hnlicherweise nicht
eigens bewusst machen (missen), die also nicht aktiv-gewollt und doch not-
wendig sind, damit die Dinge und Horizonte der Erfahrung vorweg gegeben
sein konnen.!?0 Es handelt sich hierbei also nicht um ein dunkles Reich von

148 Sjehe u.a.: EU 73ff; Huazi, 79 ff.; Huai1; Huais, 613ff; Huasi; sowie als Einfithrung
dazu: Ichird Yamaguchi: Passive Synthesis und Intersubjektivitit bei Edmund Husserl, 1982;
Elmar Holenstein: Phdnomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funktion eines Grund-
prinzips der passiven Genesis bei E. Husserl, 1972.

149 Dies scheint mir naheliegend, weil Husserl von Theodor Lipps nachweislich den
Begriff der >Einfithlung< iibernimmt, welchen er dann im Zusammenhang mit seinen
Uberlegungen zur Intersubjektivitit zentral einsetzt. Man kann davon ausgehen, dass
Husserl den Begriff des Unbewussten, wie ihn Lipps verwendet, zumindest gut gekannt
haben muss.

150 Zu Husserls Verwendung des Begriffs des Unbewussten siehe: Seong Ha Hong:



Kritik an der Konzeption des Unbewussten

Triebregungen, verdriangten Akten, Wiinschen, Vorstellungen usw., wie wir
es von Freud kennen, sondern vielmehr um vorkonstituierende und pré-syn-
thetisierende Bewusstseinsleistungen, um »passive Intentionen« (Huaui, 76),
die man gewo6hnlich nicht bemerkt (deswegen eben der Terminus »passiv),
doch sehr wohl in einer phdnomenologischen Epoché freilegen, veranschauli-
chen und beschreiben kann.!s! Wir kénnen uns die passiven Voraussetzungen
und Synthesen der Erfahrung, wie Husserl dies in seinen Untersuchungen in
mehrerlei Hinsicht vorgefiihrt hat, durchaus bewusst betrachten. Sie sind im
Grunde nur unbewusst fiir eine gewisse natiirliche Einstellung, in der wir
uns zunichst und zumeist befinden, und uns um die sich im Hintergrund
abspielenden >Mechanismen« der Erfahrung nicht kiimmern (miissen). Wie
auch Bernet bei aller Miithe einen Vergleich mit Freud herzustellen, nicht ver-
heimlichen konnte, ist der simple phanomenologische Umstand, dass es fir
Husserl letztlich nichts vollig Unbewusstes bzw. absolut Ichfremdes geben
kann, sondern alles — zumindest seiner Moglichkeit nach — bewusst sein
muss.!52 Freilich kénnte man aus Sicht Husserl’scher Transzendentalphéno-
menolgie sagen, dass all die Erfahrung konstituierenden Akte im Modus einer
natiirlich-naiven Einstellung zur Welt unbewusst sind (wobei diese >Unbe-
wusstheit« nicht nur die passiven Vorgegebenheiten, sondern im Grunde auch
die aktiven Ichzuwendungen betreffen wiirde), sodass wir dem Glauben an
eine objektive Wirklichkeit anheimfallen kdnnen. >Unbewusst< bedeutet in
diesem Fall, wenn man es so trivial ausformulieren darf, dass das Subjekt
der Erfahrung vergisst, dass die Erfahrung genuin mit ihm zusammenhéangt,
durch ihn zuallererst gestiftet wird, ja gestiftet werden muss. Nur in diesem
Vergessen kann es iberhaupt eine objektive Wirklichkeit haben. Doch Hus-

»Welt und Unbewusstes bei Husserl und Finkg, in: Cathrin Nielsen u. Hans Rainer Sepp:
Welt denken, 2011, S.104-119.

151 Vorkonstitution meint hier also nicht, was mit dem Konzept des Unbewussten
postuliert werden konnte, dass etwa das Gewollte schon gewollt ist, noch bevor es aktiv
gewollt wurde. Oder dass das Gedachte schon gedacht ist, bevor es aktiv gedacht wurde
usw. Dies ist aus einer phdnomenologischen Sicht ein Unding. Alle Wahrnehmung, alles
Denken, Phantasieren usw. findet in der Aktualitat seines Vollzuges statt. Vorkonsti-
tution meint daher vielmehr, dass gewisse Vorbedingungen und Prozesse bereits statt-
gefunden haben miissen (wie etwa ein leibliches Wissen und Kénnen oder prinzipielle
zeitliche und rdumliche Strukturen der Wahrnehmung), damit ich etwas als etwas
Bestimmtes wollen, denken, fithlen, phantasieren usw. kann.

152 In diesem Zusammenhang schreibt Bernet selbst: »Ein phdnomenologisches Ver-
standnis der bei Freud analysierten Phanomene des Unbewufiten impliziert somit auch
eine Kritik an jedem Versuch, das Unbewuf3te in vélliger Unabhingigkeit vom Bewuf3t-
sein oder gar als dessen verborgener Ursprung zu bestimmen« (Rudolf Bernet: »Husserl
Begriff des Phantasiebewuftseins als Fundierung von Freuds Begriff des Unbewufiten,
in: Christoph Jamme (Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik, 1997, S. 305).

119



120

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

serl ist eben auch tiberzeugt, dass es der Epoché als einer transzendentalen
Einstellung zur Erfahrung und Erkenntnis moglich sein kann, die konstituie-
renden Vermogen freizulegen, zu betrachten und zu deskribieren (:133 ff). »Die
transzendentale Subjektivitat nach der Epoché ist nicht«, so Husserl, »die
Weltleben vollziehende und dabei ihres Fungierens sunbewusste<, sondern die
phanomenologisierende und dieses Fungieren selbst bewusst machende und
dabei in weiterer Reflexion auf sich selbst in neuer Funktion reflektierende
und dieses Bewusstmachen bewusst machende, und so eventuell in neuer
Stufe und in Erkenntnis der moglichen Iteration« (Hus34, 98).153 Da es einer
transzendentalen Einstellung moglich sein soll, das unbewusste Fungieren
bewusst werden zu lassen, konnte man vielleicht noch am ehesten meinen,
dass die hier gemeinte >Unbewusstheit< dem entspricht, was Freud das Vor-
bewusste nannte, namlich dasjenige, welches zuweilen nicht bewusst ist, doch
bewusst werden kann (:91).

Nur wird auch dieser Vergleich mit dem Vorbewussten bei genauer Betrach-
tung scheitern miissen. Denn >unbewusst« (oder im Freud’schen Pendant >vor-
bewusstx) ist hier nicht empirisch, sondern transzendental gedacht. Freud, der
letztlich an vollig objektive Wirklichkeiten glaubte, hatte in der Transzenden-
talphilosophie Husserls doch eine grofie Herausforderung gehabt.

In einem weiteren Artikel versuchte Bernet gar einen unmittelbaren Ver-
gleich zwischen Freuds Traumverstandnis (als Ausdruck des Unbewussten
bzw. als einer unbewussten Phantasie) und Husserls Untersuchungen zum
Phantasiebewufitsein durchzufithren.’>* Doch gerade in diesem Zusammen-
hang scheint der Vergleich noch um einiges schwieriger zu sein. Abgese-
hen davon, dass es fiir Husserl keine unbewussten Phantasien gibt, sondern
Phantasien (zwar >nichtgegenwartig< aber doch) immer anschaulich sind, also
erlebt werden, lehnt es Husserl prinzipiell ab, die Traumerfahrung als ein
Phantasieren zu beschreiben. Husserl hat sich zwar selten zur oneirischen
Erfahrung gedufiert, doch wenn er in Randbemerkungen auf den Traum zu
sprechen kam, wie etwa in seiner Vorlesung zu Phantasie, Bildbewusstsein,
Erinnerung, hat er doch deutlich zum Ausdruck gebracht, dass es sich bei
»Traumerscheinungen« um eine »Wahrnehmungsauffassung« handelt und
dass man diese »entgegen der gemeinen Redeweise« aus dem Bereich der
Phantasie ausschlieBen muss (Hua23, 5). Wahrend wir beim Phantasieren das
Phantasma als nicht gegenwartig bzw. als nicht existent auffassen, d.h. wir
doch wissen, dass es sich um eine Phantasie handelt und nicht um ein tatsiach-

153 Vergleiche dazu auch Usl 34.

154 Rudolf Bernet: »Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud«, in: Chris-
tian Sternad u. Gunther Péltner (Hg.): Phanomenologie und philosophische Anthropologie,
2011, S.15-38.



Kritik an der Konzeption des Unbewussten

lich Wahrgenommenes, sieht es im Traum doch anders aus: Die »im Traum
[...] erscheinenden Vorginge werden als erfahrene genommen« (HuaMat 7,
25). Husserl verdeutlicht dies auch in einem Briefentwurf an Hering, in dem
er schreibt: »Das Traumweltich traumt nicht, es nimmt wahr«, nur fur das
»erwachende Ich [sind dies] getraumte Wahrnehmungen« (HuaDoks/3 119).
Es mag also sein, dass das erwachte Ich glaubt, der Traum sei von ihm phan-
tasiert worden, doch solange ich mich im Traum befinde, d.h. in jener Zeit-
spanne, in der allein der Traum aktuell erlebt wird, weif ich nichts von einem
Traum, geschweige denn, dass meine Wahrnehmung das Produkt eines >unbe-
wussten Phantasierens«< sein sollte.!s> Fiir den Traumenden ist dieser Traum
schlichtweg seine aktuelle Wahrnehmung. Wie es dazu bei Waldenfels heifien
wird: »Der Inhalt der Traume ist dem Traumenden weder bewufit noch unbe-
wuflt, denn er triumt und stell sich seine Traume nicht vor«.!156 Der Traum
gehort demnach in eine Phdanomenologie der Wahrnehmung, er hat seine
eigene Wahrheit und représentiert nicht (wie im Phantasie- oder Bildbewuft-
sein der Fall) die Wahrheit eines (unbewusst) Nichtgegenwartigen. So sehen
wir jedenfalls, um es kurz zu fassen, dass gerade in der Frage des Traums —
die fir die Psychoanalyse doch »die Via regia zur Kenntnis des Unbewujten
im Seelenleben« (TD 595) darstellt — nicht nur eine deutliche und schwer zu
nivellierende Inkongruenz zwischen Husser]l und Freud zu Tage tritt, son-
dern wir konnen dieser Unvereinbarkeit zudem eine phianomenologische
Kritik entnehmen, die sich gegen den Traumsolipsismus als solchen richtet.

Die Inkongruenz zur Phidnomenologie Heideggers (und zu seinem Schiiler
Boss) erweist sich in der Frage des Unbewussten um einiges vehementer. Aus

155 Wie es dazu bei Wyss heifit, bedarf es fiir den Traum keiner »komplizierten >unbe-
wussten Mechanismen [...] Denn nicht die Verdrangung [in ein Unbewusstes] liefert den
Schlissel zum Traum - der zweifellos eben kein psychopathologisches, sondern ein all-
gemein anthropologisches Phanomen ist —, den Schliissel zum Traumgeschehen liefert
vielmehr die durch den Schlafzustand verdnderte Verfassung des Bewusstseins« (Die-
ter Wyss: »Das Traumbewusstsein. Bemerkungen zum Problem des Unbewussten, in:
Daseinsanalyse — Jahrbuch fiir phdnomenologische Anthropologie und Psychotherapie 5, 1988,
S.7). Obwohl sich Wyss gegen die Annahme eines Unbewussten stellt, die er fiir eine
»Hypothesenbildung der Metapsychologie« hilt (Wy 204.), sieht er anderseits (als ein
stark von Husserl beeinflusster Denker) im Traum doch eine Art Bewusstseinszustand.
Gerade dagegen wird sich, wie wir gleich sehen werden, Heidegger wenden.

156 Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung — Phdnomenologie, Psychoana-
lyse, Phdnomenotechnik, 2002, S.294f. Oder wie es radikaler ausformuliert bei Uslar hei-
fen wird: »Der Traum als Traum ist Welt, und zwar nicht nur eine Welt unter anderen
Welten, sondern die wirkliche Welt, in der der Traumende ist. [...] Solange der Traum
getraumt ist, ist er nicht Traum, sondern Wirklichkeit, die wirkliche Welt. Ist er aber
[nach dem Aufwachen] als Traum gesehen, so ist er nicht mehr die Wirklichkeit« (Usl 7).

121



122

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

einfachem Grund: Heidegger stellt die Bewusstseinsphilosophie als solche
in Frage!”’, und somit auch die Annahme, dass das Erleben des Daseins ein
(wie auch immer gearteter) Bewusstseinszustand wére. Dies gilt gleicher-
maflen fir das Traumerleben. In seiner Vorlesung zu Hoélderlins Dichtung
Andenken heiflt es: »Die Psychologie und Psychopathologie geben Defini-
tionen des Traumes. Am Leitfaden dieser Definitionen lassen sich zahllose
Erscheinungen zuordnen. Man kann z.B. sagen, der Traum sei ein abgeén-
derter Bewuftseinszustand«, — gemeint ist das Unbewusste —, doch stelle sich
dabei die Frage, »was hier Bewufitsein heiffit und warum der Traum in die
Bewufitseinszustinde eingereiht werde; weshalb und inwieweit der Bewuf3t-
seinszustand fir das Wesen des Menschen entscheidend ist«, und ferner, »ob
die Auslegung des Menschwesen im Hinblick auf das Bewufitsein nicht einer
ganz besonderen Selbsterfahrung des Menschen, ndmlich der des neuzeit-
lichen Menschen und nur dieser entspreche; ob man tiberhaupt den Traum
aus der Art des menschlichen Seelenlebens erklaren konne, oder ob nicht
umgekehrt eher der Traum geeignet ist, erst einen Blick auf das Wesen des
Menschen zu tun« (GA52, 107). Man misste also, bevor man den Traum als
einen Akt des Unbewussten definiert, wie dies auch bei Eugen Fink im Hin-
blick auf die Problematik des Unbewussten nahelegt wird, zunéchst kldren,
was in diesem Zusammenhang >Bewusstheit< oder Bewusstsein itberhaupt
bedeuten soll.!s8 Heidegger wird jedenfalls betonen, dass Bewusst-sein immer
schon stillschweigend Sein voraussetzt, dass es namlich stets das Sein (eines
Seienden) ist, welches sich fiir die Bewusstheit bekunden soll. Was jedoch das

157 Heidegger kritisiert etwa in seiner Einfiihrung in die phdnomenologische Forschung
die von Husserl forcierte »Ansetzung des Bewufltseins als des thematischen Feldes der
Phédnomenologie« (GA22, 266). Er wirft Husserl Bewusstseinsphilosophie vor, dieser
wiirde letztlich einen Cartesianismus betreiben, der geradezu »unphanomenologisch«
sei (GA20, 178). Der Heidegger-Forscher Helmuth Vetter sieht gerade in dieser Kritik
die eigentliche Trennlinie zu Husserl: »Am Thema >Bewuf3tsein< macht Heidegger den
Gegensatz zwischen Husserl und seiner eigenen Auffassung von Phanomenologie expli-
zit fest« (Helmuth Vetter: »Heideggers Descartes-Kritik in der ersten Marburger Vor-
lesung; in: Jurgen Trinks (Hg.): Bewusstsein und Unbewusstes, 2000, S.180). Vetter zwei-
felt jedoch daran bzw. lasst offen, ob Heidegger mit diesem Verdikt Husserl tatséchlich
getroffen habe.

158 FEugen Fink: »Die unter dem Titel des Unbewuf3ten sich meldenden Probleme sind
in ihrem eigentlichen Problemcharakter erst zu begreifen und methodisch zureichend zu
exponieren nach der vorgiangigen Analytik der Bewufitheit« (Beilage XXI, in: Huaé, 473)
Von Fink inspiriert konnte man zumal Bewusstsein und Bewusstheit phdnomenologisch
genauer unterscheiden, namlich dahingehend, dass Bewusstheit den intentionalen Akt
meint, wihrend das Bewusstsein darauf hinweist, dass jede (intentionale) Bewusstheit
(von etwas) zugleich sich seiner selbst (mit-)bewusst ist. Bewusstsein wire in diesem
Sinne fiir die Bewusstwerdung der Bewusstheit reserviert.



Kritik an der Konzeption des Unbewussten

Sein selbst meinen soll, ohne welches es kein Bewusstsein geben kann, werde
dabei nicht thematisiert (GA20, §11f.; §14 ff). Wenn wir hingegen diese Frage,
was Bewusstheit bedeuten soll, an Freud stellen, bekommen wir entweder
keine!*® oder nur eine negative Antwort: »Was wir bewuf3t heiflen, brauchen
wir nicht zu charakterisieren, es ist das Namliche wie das Bewuf3tsein der
Philosophie und der Volksmeinung. Alles andere Psychische ist fiir uns das
Unbewufite« (GW17, 81). Das Bewusste soll demnach all das sein, was nicht
unbewusst ist. Mit anderen Worten: Das Bewusste ist also nicht das, was es
nicht ist. Das ist nicht nur eine tautologische Definition, wie Wyss zu ver-
deutlichen versuchte (Wy 186 {f.), sondern streng genommen tiberhaupt keine.
Unklar ist zumal der Hinweis auf die »Volksmeinung« und das Verstidndnis
der »Philosophie«. Was soll darunter verstanden werden? Es scheint so, als
wollte Freud sagen — zumindest interpretiert es Waldenfels in diese Rich-
tung -, dass Bewusstheit ganz im altgriechischen Verstdndnis ein »Mitge-
wahren bedeute, welches das Geschehen (insbesondere die Wahrnehmung)
immer begleitet«.1®0 Wenn man die Bewusstheit in solch einem Sinne als ein
Mitgewahren — oder vielleicht besser: als ein Gewahrsein - verstehen mochte,
dann stellt sich jedoch die Frage, wieso dies wahrend der oneirischen Erfah-
rung fehlen sollte. Denn ohne solch eine Bewusstheit vom Geschehen, sei
sie auch benommen oder triibe, konnte man iiberhaupt keinen Traum erfah-
ren. Mag sein, dass der Traumende seine Erfahrung wihrend des Traums
und auch spater nach dem Erwachen nicht beibehalt, sich an die getraumte
Erfahrung nicht, kaum oder nur bruchhaft erinnert — und doch gilt: Gabe es
wahrend der Aktualitit des Traums kein Gewahrsein davon, dass »etwas«<
stattfindet, erfahren wird, dann konnte sich schlechtweg keine (oneirische)
Erfahrung ereignen. Kurzum: Jede Erfahrung, so auch die Traumerfahrung,
findet statt, weil es eine Bewusstheit oder ein >Gewahrsein< davon gibt. Was
hingegen (selbst seiner Moglichkeit nach) unbewusst ist, also niemals in
Bewusstheit erfahren werden kann, kann weder stattfinden, noch kann es
eine fiir das bewusste Erleben irgendwie relevante Auswirkung haben. Dies
gilt gleichermafien auch fiir das, was Freud das >Triebleben< nennt und das im
Grunde den Kern der Konzeption des >Unbewussten< ausmacht. Wenn es sich
hier nicht um eine reine Hypothese oder, wie Freud selbst an einer Stelle tiber
seine Trieb-Theorie meint, um eine reine »Mythologie« handeln soll,’! dann

159 »Was man bewuflt heiflen soll, brauchen wir nicht zu erdrtern, es ist jedem Zweifel
entzogen« (GW1s, 76 f.).

160 Bernhard Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung — Phdnomenologie, Psychoanalyse,
Phénomenotechnik, 2002, S. 295.

161 So heif3t es in der Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse:
»Die Trieblehre ist sozusagen unsere Mythologie. Die Triebe sind mythische Wesen,

123



124

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

missen doch auch solche prareflexiven Triebe in irgendeiner Weise (bewusst)
erfahrbar sein. Der phdanomenologische Einwand lautet also: Wieso sollte
es nicht moéglich sein, das Triebleben in seiner leiblichen Empfindsamkeit,
Affektivitat und Affiziertsein bewusst zu machen und es bewusst betrachten
zu konnen, z.B. als das leiblich splirbare Begehren fiir eine Person oder als ein
Drang nach Anerkennung oder auch die leibliche Empfindung von so etwas
wie einem Selbsterhaltungstrieb, der sich als Hunger nach Nahrung oder als
Furcht vor einer Bedrohung und nicht zuletzt als schiere Angst vor dem Tod,
vor dem Nicht-mehr-Sein-kénnen bemerkbar macht? Es bedarf noch nicht
einmal einer transzendentalen Epoché, um sich solch eines leiblichen (wenn
man so mochte: psychosomatischen) Trieblebens gewahr zu sein. Wieso sollte
man dafiir eine an sich unbewusste dunkle Seelenregion annehmen miissen?

Was nun im Speziellen den Traum betrifft, wird Boss (aus einer heideggeria-
nisch geschulten Perspektive) der Psychoanalyse nicht nur vorwerfen, dass
sie mit der Rede vom >Unbewussten< der Traumerfahrung eine mystische (in
der Erfahrung selbst nicht gegebene und nicht ausweisbare) »zweite Person«
unterschiebt.’®2 Er wird vor allem entgegenhalten, dass es sich beim Unbe-
wussten im Grunde um eine petitio principii handelt: Die psychoanalytischen
Traumdeutungen nehmen dasjenige, »dessen Vorhandensein sie beweisen
wollen, bereits als Gegebenheit in ihre Voraussetzungen hinein. Wenn sie
namlich sagen, Getraumtes werde von einem Unbewussten fabriziert, setzen
sie — solches behauptend — immer schon voraus, dass es einen unbewussten
Psyche-Teil [schon] gibt. In Wirklichkeit zeigt ihnen das Getrdumte nur, dass
die traumhafte Weise des Existierens um so vieles verschlossener und ver-
engter ist als das nachfolgende Wachen« (ebd.). Obgleich Boss die Existenz des
Unbewussten ablehnt, diesen vielmehr als einen Zirkelschluss ansieht sowie
tiberhaupt (ganz in Ubereinstimmung mit Heidegger) die Verkiirzung der
Traumerfahrung auf ein »Seelenleben« bzw. einen »Bewusstseinszustand«
kritisiert (PaDa 250), spricht er bemerkenswerterweise in diesem Zusammen-
hang doch auch von einer »Verschlossenheit« der Existenz. Dies bringt uns zu
einer Frage, welche an dieser Stelle von Boss selbst vorgelegt wurde: Riicken
wir mit der Rede von einer »Verschlossenheit«, vor allem wenn wir diese im
Sinne des Heidegger’schen Terminus der »Verborgenheit« verstehen moch-
ten, nicht doch ungewollt wieder in die Nahe Freuds? Schlieflich umschreibt
die »Verborgenheit« einen Vorgang, wonach einerseits das Phanomen bis zu

grofBartig in ihrer Unbestimmtheit. Wir kénnen in unserer Arbeit keinen Augenblick von
ihnen absehen und sind dabei nie sicher, sie scharf zu sehen« (GW1s5, 101).

162 Vgl.: Medard Boss: »Woraus besteht der Mensch, wenn er traumt?«, in: Daseinsana-
lyse — Jahrbuch fiir phdnomenologische Anthropologie und Psychotherapie 6, 1989, S.157.



Kritik an der Konzeption des Unbewussten

seiner Erscheinung unsichtbar, unbekannt ist und somit zuallererst ent-bor-
gen werden muss; anderseits meint es einen konstanten Entzug, dass ndmlich
in jedem Erscheinen das eigentliche Sein des Seienden sich perpetuierlich
zurtickhilt, sich der Sichtung entzieht. So versteht Heidegger bekanntlich
das altgriechische a-leitheia, was man gewohnlich als sWahrheit< iibersetzt,
in einem wortlichen Sinne als die »Un-Verborgenheit«.193 Die Frage konnte
also lauten, ob man diesen Charakterzug eines genuin Verborgenen mit dem
des Unbewussten nicht gleichsetzen oder zumindest vergleichen diirfte, inso-
fern damit gleichermafien eine zwar nicht erfahrbare und doch notwendige
Ebene der Erfahrung eingefithrt wird? Gewif} diirfte solch eine Komparation,
die ich hier leider nicht weiter verfolgen kann, fruchtbar sein. Nur wird man
dabei letztlich bemerken miissen, weshalb vielleicht auch Boss den Vergleich
nicht ausfithren wollte, dass hier ein unverkennbarer, ja geradezu uniiber-
windbarer Unterschied vorliegt. Denn es handelt sich bei Heideggers Begriff
nicht um eine Psychologisierung, es ist damit kein Seelenbereich gemeint,
sondern es wird eine ontologische Beschreibung verfolgt, die das Phdnomen
bzw. das Sein des Seienden als solches betreffen soll. Hier spielt zumal die von
Heidegger verfolgte Subjektkritik eine wesentliche Rolle, die sich bei ihm in
der spiteren Schaffensperiode — nach der sogenannten »Kehre« — nochmals
intensiviert, und er ein Denken eingefordert hat, das nicht mehr vom Sub-
jekt (bzw. vom »Dasein«), sondern vom Sein her denkt. Demgeméaf wird die
Verborgenheit auch nicht im Subjekt angesiedelt, sondern bezieht sich eben
auf die Art und Weise wie das (Sein des) Seiende(n) sich zeigt oder eben sich
entzieht, d. h. sich verbirgt. Das Verbergen ist also letztlich ein Spiel des Seins
und nicht eines der Seele. Eine tatsdchliche Annaherung wére demnach nur
dann moglich, wenn die Psychoanalyse gerade das aufgeben wiirde, was ihren
Ausgangspunkt darstellt: Dass sich namlich das Unbewusste in der Psyche
befinde.164

Unabhéngig davon, ob man die Verortung des Unbekannten in einem
psychologischen Innen oder doch in der Allgemeinheit eines ontologischen
Auflen (oder vielleicht sogar diesseits einer Spaltung von Innen und Auflen)

163 Bzgl. der »Verborgenheit« bzw. »Unverborgenheit« bei Heidegger siehe u.a.: GAs,
401f; GA6.2., 3501T,; GA9g, 19311, 233f,; GA1o, 80ff, 1251f., 164 ff.; GA7, 2651F.

164 Anderseits hat man der Psychoanalyse auch gerade dies vorgeworfen, dass sie
namlich nicht in der Lage sei, das Unbewusste in der Psyche zu lokalisieren sowie sie
auch nicht fahig sei, ihre — per definitionem — unbewussten Prozesse erklaren zu kénnen.
So heif}t es etwa bei Wyss: »Wo und wie dieses unbewufite, der Reflexion nicht zugang-
liche Sein anzusiedeln ist, wie ferner ein Prozef dieser Art moglich und tberhaupt vor-
stellbar ist, bleibt unbeantwortet bzw. weiteren Hypothesenbildungen der Metapsycho-
logie tiberlassen« (Wy 204f.).

125



126

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

ansetzen will: Eine nicht minder herausfordernde Schwierigkeit zeigt sich
im Antagonismus gegeniiber einer rationalen Begriindung des Unbewuss-
ten. Jene Vernunftkritik, die wir im vorherigen Abschnitt hinsichtlich einer
problematischen Kausalitdtsvorstellung bereits besprochen hatten, tritt uns
erneut entgegen. In einem der von Heidegger in Zollikon gegebenen Semi-
naren heifit es dazu: Freud »postuliert fiir die bewufiten menschlichen Phé-
nomene die Liickenlosigkeit in der Erklarbarkeit, d.h. die Kontinuitat von
Kausalzusammenhéngen. Weil es solche »im Bewufltsein«< nicht gibt, mufte
er »das Unbewufite« erfinden«.165 Wahrend Heidegger seinen eigenen Begriff
der Un-Verborgenheit, ndmlich das Sich-Zeigen und -Entziehen der Erschei-
nungen in einer Zusammengehorigkeit, wenn man so mochte, in einer rezi-
proken Dynamik versteht, wirft er der Freud’schen Konzeption des Unbe-
wussten vor, dass diese innerhalb eines kausalen Prinzips gedacht worden
sei. Boss, der jene Kritik von Heidegger aufgreifen und beinahe wortgleich
wiederholen wird (PaDa 394f.), reduziert im selben Ton das Unbewusste zu
einem methodischen Platzhalter, zu einem der instrumentellen Logik folgen-
den Liickenfiiller. Das Problem liege vor allem darin, so Boss, dass man psy-
chische Phianomene als Symptome markiert habe. Und so werde in einem
zweiten Schritt das Unbewusste den Symptomen als ihre gemeinsame Ursa-
che, als jene sie verursachende Wirkmacht untergeschoben:

»Die iibliche Erklarung, auf die Vorhandenheit eines Unbewufiten kénne >empi-
risch« aus seinen in Erscheinung tretenden Wirkungen mit Sicherheit geschlos-
sen werden, ist ein Trugschlufl und alles andere als ein Beweis fiir die Existenz
des so gedanklich >Erschlossenenc. Eine derartige Schlufifolgerung namlich
setzt immer schon die Degradierung der unmittelbar sich zeigenden >psy-
chischen Phéanomene« zu etwas von anderem Abgeleitetem und durch etwas
anderes Bewirktem voraus. Nichts Sachliches rechtfertigt jedoch eine solche
Machenschaft. Sie geschieht immer dem Glauben an die Notwendigkeit eines
lickenlosen Kausalzusammenhangs zwischen allen Gegebenheiten unserer
Welt zuliebe. Warum aber sollten in dieser unserer Welt mehrdeutige — oder
nicht eindeutig berechenbare — Dinge eigentlich fehlen?« (PaDa 394)

Der Einwand richtet sich also gegen die Eindimensionalitéat, welche alles
Geschehen auf eine einzige Ursache zuriickfithren will, und zwar auf eine
Ursache, die dem Geschehen keineswegs vorangeht, sondern ihr ex post auf-
oktroyiert wird. Darin besteht gleichsam die metaphysische Gewalttat, wel-
che die Rede vom Unbewussten den oneirischen Phanomenen antut. So weit

165 Martin Heidegger: Zollikoner Seminare, 1987, S. 260



Kritik an der Konzeption des Unbewussten

wird man vielleicht mit Boss mitgehen konnen. Doch man wird leider schnell
bemerken, dass seine Kritik einseitig bleibt. Man fragt sich jedenfalls, wieso
er der »Verborgenheit« Heideggers nicht dhnliches vorwirft. Es mag zwar
sein, dass die Verborgenheit nicht kausal und subjektivistisch gedacht ist und
doch ist sie gleichermaflen mysterios gesetzt, beschreibt einen spekulativ-
metaphysischen Grund des Seins, der per definitionem weder erfahren noch
veranschaulicht werden kann. Auflert sich nicht auch hier der Glaube, hinter
den Phanomenen miisse ein unbekanntes ontologisches Reich gegeben sein,
in welches diese zuriicksinken und aus ihr wieder hervortreten? Boss hat
Heidegger offenbar zu sehr bewundert als er sich getraut hétte, gegen ihn fun-
damentale Kritik zu dulern. Abgesehen von solch fehlender Kritik: Stellen,
wie die soeben zitierte, hinterlassen den Eindruck einer gewissen Theorie-
feindlichkeit. Sie lesen sich wie eine Untersagung, die es verbieten soll, aus
Betrachtungen Schlussfolgerungen ziehen zu diirfen, welche die Betrachtun-
gen selbst iibersteigen konnten. Nur wiirde eine Philosophie, welche allein
beim Konkreten verweilen wollte, ohne (im weitesten Sinne) Schliisse zu
ziehen, recht bald mager aussehen, ja iiberhaupt nichts zu sagen haben. Es
kann zumal durchaus legitim sein, auf umgekehrtem Wege zunéchst theo-
retische Annahmen zu formulieren, welche auch véllig hypothetisch sein
konnen, um solcherart operative Begriffe zu bilden, die es einem erlauben,
sich den Phéanomenen anzunihern, diese zu deuten. Das wire jedenfalls eine
minimalistische Verteidigung der Freud’schen Konzeption des Unbewussten,
welche als operative Annahme sehr wohl ihre Rechtfertigung haben kann.
Was man anderseits dennoch unterstreichen mochte, und darauf scheint Boss
hinauszuwollen, ist eine bestimmte phéanomenologische Vorsicht, die Beto-
nung einer Verhaltnismafigkeit und Angemessenheit in der Theoriebildung.
Gerade bei Phanomenen wie dem Traum, die sich den ublichen Grundsitzen
der Logik entziehen, sich durch eine Mehrdeutigkeit und einen immensen
Moglichkeitsraum auszeichnen, muss Theorie umso mehr eine der erlebten
Erfahrung adaquate Deskription finden, immer wieder zu ihr zuriickkehren.
Voreilige Begriffsbildungen kénnten in der Tat die Einsicht hemmen oder
gar versperren. Wie es Walter Seitter mit Blick auf die oneirische Erfahrung
auf den Punkt bringt: »Es geht darum, dafl man sich die Phanomenalitét
des Traumes nicht durch einen Begriff wie den des Unbewuften verstellen
laft — unabhangig davon, welche Rolle dieser Begriff auf einer anderen Ebene
spielen mag.«166

166 Walter Seitter, Kunst der Wacht. Trdumen und andere Wachen, 2001, S. 21.

127



128

Der groRRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

8. Kritik der Kritik: eine abschlieBende und iiberleitende Bemerkung

Entgegen einer Verkennung der mannigfaltigen Verdienste und denkwiir-
digen Intentionen wie auch Interventionen psychoanalytischer Theoriebil-
dung - die wir trotz einer prinzipiellen Wiirdigung vielleicht doch zu wenig
bedacht und hervorgehoben haben, was allein daran liegt, dass eine gewisse
Zuspitzung der Kritik zumal den nétigen Weg zu einer >Phdnomenologie
des Traums< aufzeigen sollte —, mochten wir uns zu Schluss dieses Kapitels
doch unbedingt bzw. bedingungslos an den Satz von Cornelius Castoriadis
anschlieflen, der lautet:

»Das bahnbrechend Neue bei Freud war seine Erkenntnis [...], dass Versprecher
Sinn ergeben, dass Trdume, Delirien, Wahnvorstellungen und Halluzinationen
Sinn ergeben. Genau das zu begreifen, ist die heutige Vulgarkritik an der Psy-
choanalyse nicht imstande. Die Giiltigkeit dieser Entscheidung ist unabhiangig
von der Art des Sinns, den er entdeckt zu haben glaubte oder der Richtigkeit der
Methoden, die er anwandte, um ihn zu ermitteln.«!67

Indem Freud jenen Grenzphinomenen, die bis dahin aus der Theorie weit-
gehend ausgeschlossen waren bzw. nur als Negativitaten betrachtet wurden,
einen eigenstdndigen Sinn zugesprochen hat, mussten die als Anomalien
gedachten Phianomene unweigerlich wieder in den Mittelpunkt der Philo-
sophie und der (sowohl geistes- als auch naturwissenschaftlich orientier-
ten) Einzelwissenschaften riicken. Dies betrifft insbesondere den Traum.
Obschon aufgezeigt werden kann, dass die Freud’schen Grundbegriffe und
Stofirichtungen auf das Trauminteresse der (damals noch in den Anfingen
befindlichen) Psychologie und Anthropologie des 19. Jahrhunderts aufbauten,
wird man andererseits doch anerkennen miissen, dass die Ausfuhrlichkeit
und Komplexitéat seiner Auseinandersetzungen mit dem Traum einzigartig
waren. Seine Studien zum Traum zeugen von einem theoretischen Aufwand,
der bis heute seinesgleichen sucht. Auch wenn man aus einer phénome-
nologischen Sicht nicht in allen Punkten - teilweise auch in wesentlichen
Punkten — mit der Psychoanalyse einverstanden sein kann, wird wohl kaum
eine:r bezweifeln wollen, dass der grof3e Versuch Freuds, die Traumerfahrung
zu rehabilitieren, ihr einen Sinn zu geben, iiberhaupt erst die Tiiren fir die
Traumforschung des 20. und 21. Jahrhundert ge6ffnet hat. Jede post-freudsche
Trauminvestigation — dies gilt nicht nur fiir die Phanomenologie, sondern

167 Cornelius Castoriadis: Die Psychoanalyse. Situation und Grenzen, Ausgewdhlte
Schriften, Band 5, S.187.



Kritik der Kritik: eine abschlieRende und liberleitende Bemerkung

auch fur die an den Neurowissenschaften orientierte, empiristisch-experi-
mentelle Forschung in den Schlaflaboren - ist gewissermaflen eine Nutz-
nieflerin der Freud’schen Vorarbeit. Denn sie alle befinden sich durch die
von der Psychoanalyse ermoglichte Rehabilitierung des Traumphénomens,
dass namlich der Traum der Ausgrenzung entrissen und tiberhaupt wieder
»Gegenstand« theoretischer Untersuchungen werden konnte, in einer bereits
begilinstigten Ausgangssituation. Auch wenn ihre Methoden und Voraus-
setzungen andere sein mogen, diirfen sie aufgrund der geleisteten Vorarbeit
fir ihre Forschungen zumindest auf mehr Verstandnis und Interesse hoffen.
Was das phanomenologisch Unzureichende seiner Arbeit betrifft — insbe-
sondere die epistemologischen und metaphysischen Prasuppositionen, mit
denen Freud unkritisch hantierte — kdnnte man mit Castoriadis jene Recht-
fertigung anfithren, wonach auch Freud letztlich Kind seiner Zeit war (ebd.
195). Was Castoriadis zur Verteidigung Freuds anfiihrt, kann jedoch, wie dies
u.a. mit Boss nachgezeichnet haben, ihm gerade zum Vorwurf gemacht wer-
den: »So lief3 denn der um die letzte Jahrhundertwende herum herrschende
Zeitgeist Freud versdumen, allem zuvor ein neues Denkwerkzeug bereitzu-
stellen, das der ganz anderen Wesensart der von ihm entdeckten Phanomene
menschlichen Existierens auch wirklich angemessen gewesen wire. [...]
Stattdessen glaubte Freud, es sich als wissenschaftlicher Mensch, der ernst
genommen werde wollte, schuldig zu sein, bis zum &uflersten das Gegen-
teil zu versuchen und auch alle Phdnomene des menschlichen Existierens
unbeschadet ihrer vollig andersartigen Natur doch samt und sonders in
die Vorstellungen des alten naturwissenschaftlichen Denkens zu pressen«
(PaDa 390f.).

Bei solch scharfer Kritik, moéchte man doch fragen, was demgegeniiber
Medard Boss selbst anzubieten vermochte. Konnte Boss jenes neue phéno-
menologische Denken offerieren, welches er bei Freud so klaglich vermisste?
Wihrend der Lektiire von Boss’ Auseinandersetzung mit dem Traum wird
man jedenfalls bald feststellen, dass er letztlich eine limitierte Kenntnis von
der Phianomenologie hatte und das Wenige, auf das er sich fundiert zu bezie-
hen vermochte, auf die Heidegger’sche Daseinsanalyse beschrankt war. Zwar
hat Boss darauf aufbauend versucht, eine gewisse Ontologie des Traums aus-
zuformulieren, welche die eigenstindige Gegebenheit des Traums vom Sub-
jektivismus zu begreifen und in sein eigenes Recht zu stellen versuchte, doch
sobald Boss als Therapeut am Werk war, warf er seine phanomenologische
Oneirologie auch schon wieder iiber Board und sah im Traum lediglich eine
Auswirkung des Wachlebens, die es daseinsanalytisch zu interpretieren und

129



130

Der groRe Versuch einer Rehabilitation der Traumerfahrung durch Freud

fur die >Heilung« der Patient:innen fruchtbar zu machen galt.'*8 Die Auslegung
des Traums sollte ganz im Sinne der Zielsetzung heideggerianscher Daseins-
analyse zu einer Rickkehr in die »Eigentlichkeit« fithren. Der problematische
»Jargon der Eigentlichkeit«, wie es Adorno einmal nannte!®®, wird zu einer
heilsversprechenden Therapeutik umgemiinzt. Indes bewegt sich Boss, ohne
es sich selbst zugestehen zu kénnen, doch allzu gerne in verbotenen Gefilden
der Psychoanalyse, riickt als Therapeut naher an Freud heran, als ihm selbst
recht war. Ja er postulierte in seiner therapeutischen Praxis letztlich gerade
das, was er Freud so unerbittlich vorgeworfen hat: Eine Wirkmacht hinter
den Traumphénomen, die man erst durch eine Deutung freizulegen hat. Es
sei die Verfassung des jeweiligen Menschen am Tage, welches sich in ihren/
seinen Traumen bei Nacht allegorisch ausdriickt. Demgemé&f miisse die (hier
freilich »daseinsanalytische<) Deutung solche in den Traum eingeschriebenen
Ausdriicke des Wachlebens wiedererkennen, um sie fiir die Therapie nutzbar
machen zu konnen. Den Traum eines Klienten, der im Schlaf auflergewohn-
liche Verkiirzungen des Raumes erlebt, deutet Boss dahingehend, dass er im
Wachleben eine narzisstische, allein auf sich selbst bezogene Verhaltensweise
pflege, welche sich nun in seinen Trdumen als raumliche Verengungen mani-
festiert haben soll (Ta 119 ff.). Also doch eine Traumarbeit, die latent Gegebe-
nes zum Ausdruck bringt und die durch eine gekonnte Analyse entschliisselt
werden muss? Was der Deuter dabei sinnbildlich zu erkennen glaubt, verrat
auch hier einiges von seinem eigenen Weltbild, das im Falle von Boss zumal
recht konservativ-patriarchal ausfillt. Einer Patientin unterstellt er etwa,
dass sie in ihrem Wachleben »zu méannlich« gewesen sei, ihre »weiblichen
Verhaltensmoglichkeiten« verkannt habe, die sie dann in ihrem Traum aus-
leben musste (Ta 228).170 Die von Boss ausformulierte Kritik, wonach Freud

168 Zur Diskrepanz zwischen dem ontologischen und therapeutischen Verstidndnis
des Traums bei Boss siehe: Karl Baier: »Probleme der Ontologie des Traums bei Medard
Boss«, in: Daseinsanalyse 25, 2009, S.141-149.

169 Theodor W. Adorno: jargon der Eigentlichkeit. Zur Deutschen Ideologie, 1964.

170 Solch sexistisch konnotierten Umdeutungen lassen sich an mehreren Stellen
finden. Den Traum einer Patientin, die davon erzihlt, sich im Traum als einen Baum
erlebt zu haben, deutet Boss etwa wie folgt: »Die [im Wachleben] besondere Daseins-
weise einer Braut, die sich voll jungfraulicher Erwartung und zugleich noch angstlich
vor ihrer Zukunft erschauernd, vom Atem des erwachenden Lebens angesprochen fiihlt,
hitte [im Traum] sich wohl kaum eine ihr addquatere Leibgestalt finden kénnen als die
im Frithlingswinde leise zitternden Birke. Die junge Frau schlief8lich [Boss geht zu einem
weiteren Beispiel tiber], die ihren Leib traumend als Acker wahrnahm, durch den eine
Pflugschar eine Furche zog, hatte sich im Wachen wenige Tage zuvor zum ersten Male
in ihrem Leben restlos, mit dem ganzen Einsatz ihres Wesens der Liebe zu einem Manne
eroffnet. Sie erlebte dieses Geschehen [im Traum] als ein Naturereignis« (Ta 181). In sol-
chen Deutungen offenbart sich die Ideologie des Deuters.



Kritik der Kritik: eine abschlieRende und liberleitende Bemerkung

eine »Traumumdeutung« praktiziert habe (Et 206), trifft nicht selten auf die
Daseinsanalyse selbst zu. Solche Interpretationen lassen zumal sehr deutlich
erkennen, inwiefern Boss durch die Hintertiir die Freud’sche Theorie der Ver-
drangung in seine Daseinsanalyse zu integrieren versuchte. Man wundert
sich regelrecht, wieso er sich in seinen ontologischen Uberlegungen so vehe-
ment gegen das Unbewusste, das schlieflich den »>Ort< solcher Verdrangungen
zu umschreiben versucht, gewehrt hat. Jedenfalls legt die daseinsanalytische
Hermeneutik nicht nur nahe, dass es verdrangte Verhaltensmuster gibt, die
man sich im Wachen nicht eingestehen wolle oder nicht eingestehen konne
und die sich dann im Traum ohne Hemmung aber doch codiert manifestieren
sollen, sondern ihre Deutungen verfolgen nicht minder jene instrumentelle
Logik, die sie der Psychoanalyse zum Vorwurf machte. Letztendlich kommt
auch dem daseinsanalytischen Ansatz das Interesse am Phanomen abhanden,
welches der therapeutischen Nutzbarmachung Platz machen muss. Der Traum
bleibt weiterhin ein Mittel zum Zweck.

Nichtsdestotrotz hat Boss in Zuge seiner Kritik an der Psychoanalyse — dies
gilt gleichermaflen fiir die Daseinsanalyse von Ludwig Binswanger sowie
auch fur die phadnomenologischen Vorarbeiten von Dieter Wyss und Detlev
von Uslar — uns konkrete Hinweise darauf gegeben, wie sich eine phdnome-
nologisch verfahrende Herangehensweise dem Traum annéhern kénnte und
welche Traumphénomene im Zuge einer phanomenologischen Untersuchung
beleuchtet werden miissten. Dies betrifft insbesondere die Sensibilisierun-
gen fiir eine Mundanitét des Traums als eines In-der-Welt-seins, fiir die vor-
gegebene und die Traumerfahrung stets bestimmende Stimmhaftigkeit des
Erlebens, fir die im Traum erfahrene Intersubjektivitat, die Frage nach einer
Traumzeit und nicht zuletzt die nach einem sich durchhaltenden Dasein, fur
das es tiberhaupt Traum und Wachen gibt. Unter anderem von diesen Hin-
weisen inspiriert, werden wir im Herzstiick unserer Arbeit eine eigenstandige
Untersuchung der oneirischen Erfahrung wagen und versuchen, eine phano-
menologische Grundlagenforschung anzubieten. Doch bevor dies angegangen
werden kann, gilt es, wie mehrfach angekiindigt, zunéchst zu klaren, was mit
einer phanomenologischen Herangehensweise itberhaupt gemeint sein soll
und mit welchen >methodischen«< (Un-)Moglichkeiten selbst die Phanomeno-
logie im Bezug auf den Traum konfrontiert ist.

131






Ill. Propadeutik: methodische (Un-)Moglichkeiten
einer Phanomenologie des Traums

1. Zur phanomenologischen Herangehensweise

Der erste Teil der Untersuchung endete mit einer phanomenologischen Kritik
an der Psychoanalyse, die letztlich in der Einsicht miindete, dass das Phéno-
men des Traumens bzw. einer Erfahrung des Traums vor jeglicher (Meta-)
Psychologie freigelegt und somit in die >freie Sicht« gefithrt werden miisse,
damit solcherart iiberhaupt erst eine addquate (oder wie auch immer gear-
tete) Beschreibung des Themenfeldes moglich werde. Im Ubergang zum zwei-
ten Teil unserer Untersuchung, die dem Anspruch jener Phdnomenologie des
Traums entsprechen will, stellen sich uns nun unweigerlich fundamentale
Fragen, welche >die< phdnomenologische >Methode« bzw. Herangehensweise
als solche betreffen. Wie kann sich eine phdnomenologisch verfahrende Her-
angehensweise dem Phianomen des Traums anndhern? Worin besteht tiber-
haupt diese Herangehensweise? Muss sie in Bezug auf das Phanomen des
Traums experimentell modifiziert werden?

Wollte man zunéchst mit der zweiten Frage beginnen, ndmlich was >die< Phi-
nomenologie sei bzw. wie sie in dieser Arbeit verstanden wird, kénnte man,
ohne bedingungslos der Bewusstseins-Egologie Husserls folgen zu miissen,
von einem >Riickzugy, einer Riickbeziehung oder einem Zuriickgehen auf die
erlebte Erfahrung sprechen.!”! Es ist dies also zunéchst eine einzigartige Veran-
derung oder Versetzung des Interesses, das Einnehmen einer neuen Haltung
bzw. Sichtweise gegentiber jenen Dingen und Sachverhalten, wie sie uns in
der alltaglichen wie auch theoretischen Auseinandersetzung als selbstver-
standlich gelten. Ware die Rede von >Innen< und >Auflen< nicht allzu miss-
verstandlich — da sie ndmlich einerseits eine reale Auflenwelt und anderseits
eine (scheinbar von ihr divergierende) ideale Innenwelt suggeriert, welche
ferner, wie es auf je umgekehrte Weise zwischen Realismus und Idealis-

171 Die Rede von einer first-person-perspective der Phanomenologie (vgl. Dan Zahavi,
Subjectivity and Selfhood. Investigating the first-person Perspective, 2005) scheint mir — aus
phanomenologischen Griinden, die sich noch genauer klaren werden - doch irrefithrend
zu sein. Man unterschétzt den Befund, dass die Person nicht der Ausgangspunkt der
Erfahrung ist, sondern sich in der Erfahrung zuallererst stiften muss. Es ware demnach
sinnvoller bzw. vorsichtiger von einer firsthand-perspective oder eben besser: von einer
firsthand-experience der Phanomenologie zu sprechen.



134

Propadeutik

mus propagiert wird, in einem hierarchischen Verhaltnis zueinander stehen
sollen — konnte man auch davon sprechen, dass die Phanomenologie eine
gewisse Verinnerlichung bedeute. Diese Verinnerlichung, so wie sie zumindest
hier verstanden wird, meint keine Zwei-Welten-Theorie, wonach es neben der
erfahrenen Welt noch ein >Innenreich« gibt, in welches man sich durch eine
Art eskapistischer Abkopplung transzendieren kénnte. Im Gegenteil meint
es ein Hineingehen in die je erfahrene Welt, ein Eintauchen, ein Vertiefen in
innere Schichten eben dieser Erfahrung. Die solcherart verstandene Verin-
nerlichung qua Vertiefung meint daher gerade nicht (wie man vielleicht Hus-
serls Bewusstseinsphanomenologie — zu Recht oder Unrecht - lesen kénnte,
namlich als) eine Art Bewusstseinskuppel, in der man die Erfahrungswelt
einzuschlieffen hat. Sondern im Gegenteil 6ffnet die Vertiefung zugleich die
je schon erfahrene Welt und erlaubt das Offene der Welt zu vollziehen. Somit
wird die Selbstverstidndlichkeit von Welt(erfahrung) zuallererst offen- und
freigelegt, sodass die vermeintlich je schon gewussten Erfahrungs>gegen-
stande< in der Art und Weise ihrer Gegebenheit, in der Art und Weise wie
sie gemeint und >gedacht«< sind, zu >reinen< Phdnomenen einer unmittelbar-
involvierten und doch zugleich unbeteiligten Betrachtung werden kénnen.
Allein diese >innere< bzw. inhdrente Betrachtung der Erfahrung kann letzt-
lich zu phanomenologischen Deskriptionen und (phidnomengerechten) Aus-
sagen erméchtigen.!”2 Dementsprechend wird hier Epoché in ihrem wortlichen
Sinne als Innehalten verstanden.!73

Folgen wir dabei den methodischen Anweisungen Husserls, besteht solch
phanomenologische Vertiefung als Offnung fiir das Erlebte in einer Reihe von
Reduktionen, die schrittweise — oder auch »mit einem Schlag« (Huaé, 153) -
Vorannahmen und Voraussetzungen »einzuklammern« hat. Wie die Metapher
der Einklammerung bereits deutlich zum Ausdruck bringt, soll das Einge-
klammerte nicht negiert oder gar ausgeldscht bzw. »weggewischt« (Huas,
159) werden, was ohnehin eine Unmdéglichkeit darstellen wiirde. Sondern wie
wir es von der Schrift, der die Metapher entlehnt ist, kennen, bleibt das Ein-
geklammerte im Text weiterhin bestehen, doch es kann nun aufier Acht gelas-
sen, gewissermaflen tiberlesen werden. In diesem Sinne meint Husserl auch,
es handle sich um ein »Ausgeschaltetes«, das weiterhin an die Schaltung
gebunden, aber »aufler Aktion gesetzt« (Huas, 64) ist. Das Eingeklammerte
bzw. Ausgeschaltete wird in der phanomenologischen Reduktion somit nicht,

112 Oder anders, mit den Worten Husserls gesagt: Ohne diesen »rein phanomenolo-
gischen Boden sich wirklich zugeeignet zu haben, mag man zwar das Wort Phanomeno-
logie gebrauchen, die Sache hat man nicht« (Huas, 179).

173 Vgl. Klaus Held: Edmund Husserl: Die phdnomenologische Methode, 1985, S. 36.



Zur phanomenologischen Herangehensweise

wie etwa in den Meditationes de prima philosophia von Descartes, angezweifelt
(so wie auch nicht bewertet wird, ob die Vorannahme richtig oder falsch, giil-
tig oder ungiltig ist), sondern es findet vielmehr eine prinzipielle »Umwer-
tung« der Haltung selbst statt, die sich zunachst durch eine radikale »Urteils-
enthaltung« auszeichnet. Eine erste Reduktion vermag solcherart zunéchst
jegliche theoretischen Annahmen tiber die Erfahrung(sinhalte) aufler Kraft
zu setzen. »Theorien, das sagt hier Vormeinungen jeder Art, halten wir uns in
diesen Untersuchungen streng vom Leibe« (Huas, 60). Mit der Ausschaltung
des theoretisierend-urteilenden oder auch nur -kommentierenden Zugangs
(was an dieser Stelle nicht mit dem Verfahren des »Abbaus« zu verwechseln
ist!74) eroffnet sich die Moglichkeit, die Welt der natiirlichen Erfahrung, so wie
sie erlebt wird, mit all ihren Implikationen, offenzulegen. Die Freilegung und
der Riickgang auf die natiirliche Welt als einer dynamischen »Lebenswelt« —
wie es in der Spatphase Husserls heiflen wird — ermdglicht somit einen ersten
und fundamentalen Boden fiir phdnomenologische Betrachtungen, Deskrip-
tionen und Reflexionen.1”> Es ist dies eine involviert-distanzierte Auseinan-
dersetzung mit dem einfachen und doch allzu schnell iibersehenen Umstand,
dass wir uns vor jeglicher theoretischen Abstraktion immer schon in der
Welt befinden (miissen), in ihr leiblich-existenziell situiert sind, mit aller-
hand lebensweltlichen Phinomenen und intersubjektiven Bewandtnissen zu
tun haben. Damit ist zugleich gesagt, dass das Fundament lebensweltlicher
Erfahrung jeglicher Theoriebildung unweigerlich vorausgeht, ihr prasuppo-
niert ist. Gerade deswegen kann sich »strenge Wissenschaft« (Huas, 139) -
zumindest in einem phanomenologischen Sinne — nicht mit einem Kreditsys-
tem von Theorien begniigen, in dem eine Theorie in der Schuld der anderen
steht, eine Definition von der anderen ihren Sinn entlehnt, ohne die Schuld
und den Sinn jemals in der Erfahrung selbst einldsen, d.h. auf den erlebten
Sachverhalt selbst eingehen, von der Sache her denken zu mussen. Und zwar

174 Mit »Abbau« meint Husserl die Destruktion allen Wissens, der Bedeutsamkeiten
und »Geftihlsfarbungen«, welche den Dingen eingeschrieben sind, sodass ich nach dem
Abbau lediglich das nackte physische Ding ohne jegliche Zuschreibungen vor mir habe
(vgl. Hua27, 294 ff). Husserl verwendet jedoch spéter (in den 3oer Jahren) das Verfah-
ren des Abbaus auch im Sinne einer Reduktion auf »den urimpressionalen Gegenwarts-
strom« (HuaMat8, 110) und bringt damit die Rede vom »Abbau« doch in eine gewisse
Néhe zur phdnomenologischen Reduktion.

175 Jch gehe hier gewissermaflen anachronistisch vor, indem ich den »lebenswelt-
lichen« und »psychologischen« Weg der Phanomenologie zunichst dem »cartesiani-
schen« vorziehe. Zu der Unterscheidung jener drei Herangehensweisen siehe: Iso Kern:
»Die drei Wege in die transzendentalphédnomenologische Reduktion in der Philosophie
Edmund Husserls«, In: Tijdschrift voor filosofie 24, S.303-349; sowie Klaus Held: »Einlei-
tung, in: Edmund Husserl: Die phdnomenologische Methode, 1985, S.5-51.

135



136

Propadeutik

so, wie sie sich das jeweils Gemeinte eben zunéchst in der lebensweltlichen
Situiertheit zeigt, sich im Zeigen der Erfahrung (sowie schliefilich dem Willen
zur Theorie) aufdrangt oder auch entzieht.76

Doch die Einklammerung — und damit kommen wir zu der sogenann-
ten »transzendentalen Reduktion« — muss bei der erlebten Welt und den in
ihr erlebten Phanomenen nicht stehen bleiben, sondern kann selbst noch die
ontologische Geltung dieser Welt, ihre Seinssetzung (d.h. ob sie in Wirk-
lichkeit existiert oder nicht) gleichfalls in Klammer setzen. »Die ganze, in
der natiirlichen Einstellung gesetzte, in der Erfahrung wirklich vorgefun-
dene Welt, vollkommen >theoriefreic genommen, wie sie wirklich erfahrene,
sich im Zusammenhange der Erfahrungen klar ausweisende ist, gilt uns jetzt
nichts, sie soll ungepriift, aber auch unbestritten eingeklammert werden«
(Huas, 66). In der transzendentalen Reduktion soll also sogar die Selbstver-
standlichkeit einer natiirlichen Welt — die Generalthesis — auf eine tiefere
Ebene der erlebten Erfahrung (oder wie es bei Husserl heiflen wiirde: in das
Bewusstseinsleben) zuriickgefithrt werden. Dies kann nur geschehen, weil
noch die schlichteste Erfahrung von Welt eben erlebt werden muss, also
durch und fiir das Erleben (bzw. bei Husserl: durch und fur das Bewusstsein)
stattfindet. Die Welt und alles in der Welt Erfahrene, auch die Mitmenschen,
wie auch die Arten und Weisen dieser Erfahrung, die Arten und Weisen des
Wahrnehmens, Wollens, Winschens, Urteilens usw. werden somit zu Phano-
menen einer »transzendentalen Erfahrung« (Huag, 275). Die transzendentale
Forschung verfolgt daher kein Transzendentes, kein Jenseits, sondern au con-
traire ein Diesseits der Erfahrung, namlich was ihr gleichsam konstituierend
vorausgeht und ihr somit immer schon immanent ist. Mit anderen Worten
sreduziert< sich die Phdnomenolog:in auf die origindre Sphéare ihres Welt-
erlebens, wird zu einem »unbeteiligten Zuschauer«in (Hua34, 9) ihrer selbst,
wie sie in dieser Welt existierend bestimmte und bestimmende Zuginge zu
Dingen hat. Sie achtet dabei weniger auf das sWas<, sondern vielmehr auf das
>Wie« ihres Erlebens, ndmlich wie ihr die Welt gegeben ist, in welchen Gege-
benheitsweisen ihr die Dinge erscheinen (kénnen), also wie sie diese wahr-
nimmt, glaubt, wiinscht, phantasiert, (be)urteilt etc. und damit gleichsam

176 Fr Husserls Kritik an einer von der Lebenswelt losgelosten Wissenschaft siehe
insbesondere Hua6 (Die Krisis der europdischen Wissenschaft und die transzendentale Phd-
nomenologie); als Sekundarliteratur dazu empfiehlt sich der Sammelband von Helmuth
Vetter (Hg): Krise der Wissenschaften Wissenschaft der Krisis? Im Gedenken an Husserls Kri-
sis-Abhandlung, 1998; sowie Elisabeth Stroker: Lebenswelt und Wissenschaft in der Philo-
sophie Edmund Husserls, 1979. Ich selbst hatte mich in meiner ersten Monographie damit
ausfiihrlicher befasst. Siehe: Murat Ates: Philosophie des Herrschenden. Eine einfiihrende
Schlussbemerkung, 2014, 671L.



Zur phanomenologischen Herangehensweise

deren Erscheinen durch all diese Akte hindurch stiftet, erméglicht, ihnen
Sinn gibt.

Obschon die Rede von einer »konstituierenden Subjektivitat« dazu verlei-
ten konnte, wire es doch ein Missverstandnis zu glauben, solch transzenden-
tale Reduktion mochte zu einer Art existenzialistischen Individualitat fiithren,
die man als den Ausgangspunkt oder gar als die Schopferin der Erfahrung
annehmen diirfte. Es geht hier keineswegs darum - obzwar dies in einem
anderen Kontext durchaus relevant sein kann — die Dinge so zu betrachten,
wie sie aufgrund meiner personlichen Geschichte und somit in meiner indivi-
duellen Privatheit erscheinen, sondern im Gegenteil: Das »empirische Ich« ist
in seiner Geltung gleichermaflen aufler Kraft gesetzt. (Huas, 122 f.). Was sich
durch die Reduktionen, durch die Zuriickfithrung und Riickbeziehung auf
innere Sphiren der erlebten Erfahrung zeigen soll, sind keine persénlichen
oder personenabhiangigen Besonderheiten, sondern zielt auf eine allgemeine
und intersubjektive Giltigkeit ab. Der Anspruch einer transzendentalen Pha-
nomenologie liegt schliellich gerade darin — und dies gilt selbst fiir die Ego-
logie Husserls — die Erfahrung (in all ihren Modalitaten, Prasuppositionen,
inhaltserméglichenden Akten) als solche freilegen zu kénnen.!77 Auf dieser
Ebene sind demnach die geltenden Eigenschaften jener Person, welche sich in
die Epoché begebend Reduktionen unternimmt, eingeklammert. Dies bezieht
sich auf alle besonderen Eigenschaften der Personlichkeit, die ich bin, die ich
zu sein glaube, die mir als selbstverstandlich gelten, wie etwa dass ich eine
>Frau< bin, ein »>Angestellter, >Sohn¢, mich mit dieser oder jener >(Sub-)Kultur«
identifiziere, ja selbst dass ich mich als einen Menschen verstehe. Man muss
freilich auch an dieser Stelle betonen, dass die Einklammerung der empiri-
schen (Ich-)Identifizierung nicht bedeuten soll, dass man diese verneint, so
tut, als wiirde es diese nicht geben. Man tritt >lediglich< einen Schritt zuriick
bzw. einen Schritt hinein in die Voraussetzungen der Person-Erfahrung, d.h.
man versetzt sich in den Strom des »reinen« Erlebens, von wo aus die Identi-
fikationen als Momente einer Personkonstituion oder auch -konditionierung,
-habitualisierung gesichtet werden kénnen. Prinzipiell gilt, dass kein Phano-
men der individuellen, alltaglichen, politischen, kulturellen oder sonstigen
Erfahrung in der Epoché geleugnet wird. Jede Stufe der Reduktion, so auch

177 Denn selbst aus der Sicht einer reinen Egologie, insofern sie konsequent verfolgt
wird, erreicht man letztlich den Punkt, an dem die >Subjektivitét¢, die mich auszeichnet,
in ihren innersten >Qualitdten«< dieselbe Subjektivitit meint, die auch die/den Andere/n
auszeichnet. Auf diesem Boden einer allgemeinen Subjektivitit mit all ihren grundsétz-
lichen Vermogen, zu denen auch die Personkonstitution gehort, wird es fiir uns beide
zuallererst méglich, dass wir uns individuell auffassen und eine andere Perspektive (auf
dasselbe) einnehmen konnen.

137



138

Propadeutik

diese, zielt vielmehr auf das Sichtbarwerden dessen ab, was es zuvor aufler
Kraft gesetzt hat, indem es eben durch den Riickzug auf »tiefere« Ebenen das
jeweils Selbstverstandliche zuallererst in den Blick bringt.

Wie weit die Reduktion bzw. die phanomenologische Epoché gehen muss
oder gehen kann, was sie auszuschalten vermag und was nicht, bleibt frei-
lich eine Diskussion fiir sich und kann vermutlich ohne die Einiibung der
>Methode« selbst nicht zur Ganze geklart werden. Husserl war sich der
Abgriindigkeit dieses Verfahrens durchaus im Klaren und hat sie in einer
schwindelerregenden Frage zum Ausdruck gebracht: »Was kann denn iibrig
bleiben, wenn die ganze Welt, eingerechnet uns selbst mit allem cogitare,
ausgeschaltet ist?« (Huas/1, 66). Bekanntlich wird bei Husserl, zumindest in
seinen Cartesianischen Mediationen, das »transzendentale« oder »reine« Ich
als letzter Boden des Bewusstseinslebens gesetzt. Ob man dies mitmachen
kann, ist hochst fraglich. Wie uns fernéstliche Methoden des Philosophie-
rens nahelegen - ich denke hier etwa an die meditativen Praktiken (dhyana),
wie sie im Vedanta, dem Pali-Kanon oder den Yogasitras zentraler Bestand-
teil der philosophischen Investigation sind — kann es einer radikalen Intro-
spektion durchaus moglich oder gar notwendig sein, selbst das einzuklam-
mern, was bei Husserl in cartesianischer Manier als ein »transzendentales
ego« beibehalten wird. Wollte man die phdnomenologische Epoché im Sinne
des an-atman radikalisieren, namlich sich in ein prasubjektives Erleben, in
ein Diesseits jeglicher Selbstsetzung zuriicknehmen, dann wiare unweigerlich
auch das reine Ego, welches sich als Pol und Akteur eines transzendenta-
len Bewusstseinsleben und zumal einer transzendentalen Selbstreflexion
wiahnte, ausgeschaltet. Solch radikale Zuriicknahme wird gewissermaf3en
durch die Ein-sicht ermdglicht, wonach das Ich, sei es auch nur ein minimales
Ichgefiihl, immer noch in irgendeiner Weise gesichtet und seine Reflexionen
in irgendeiner Weise erfahren werden. Selbst das Ich im Sinne eines »unbe-
teiligten Zuschauers« (Huasg, 9) oder eines »Zeugen« (wie es spiter etwa bei
Levinas heif3t'78) sind irgendwie erfahrbare und somit beschreibbare Quali-
taten. Was jedoch solcherart erfahren wird, kann nicht >dasjenige« sein, wel-
ches die Erfahrung vollzieht oder gar vollbringt. Es ist dies sozusagen immer
noch Objekt und nicht Subjekt. Als erfahrbare und thematisierbare >Quali-
tatc bleibt das transzendentale Ich — zumindest in dieser radikalen Epoché -
ein >Erfahrungsinhalt< und ist demnach, wie jeder >Erfahrungsinhalt<, nicht
stabil und permanent, sondern vergéanglich, transitorisch, fliichtig.!” >Ist< es

178 Vgl. Emmanuel Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 2011, S.321.
179 Husserl selbst erkennt in einer ihm tiefstméglichen Epoché an, dass das »tran-
szendentale Ich und dieses ihm eigene transzendentale Leben schon konstituierte
Gebilde« sind (Hua3s4, 300). So versucht Husserl in einer fundamentaleren Epoché selbst



Zur phanomenologischen Herangehensweise

hingegen kein Inhalt, vielmehr ein Nicht-Erfahrbares, eine Art unsichtbarer
Hintergrund, dann kann phédnomenologisch auch nichts weiter dariiber aus-
gesagt werden. In dieser Unsichtbarkeit hat sich das transzendentale Ego eben
selbst ausgeschaltet, zuriickgenommen. Was in solcher Selbstausschaltung
als einer Epoché der Selbstiiberwindung >bleibts, ist letztlich ein metabolischer
und differenzloser »Lebensstrom« (Huasg4, 227), ein in sich eingelassener
Strom der Erfahrung - ohne jegliche Bleibe. Hier kann die Subtilitat reiner
Erfahrung durch keine (noch so transzendentale) Ich-Erfahrung oder Ich-Set-
zung nochmals unterlegt werden. Ihre Subtilitat ereignet sich daher auch
nicht als ein letzter Grund und Boden, sondern als eine offene Sphare und
Lebendigkeit, welche die Griinde entstehen und selbst die angeblich letzten
und stabilsten unter ihnen wieder vergehen l4sst.180

In solch radikal vollzogener Epoché mag sich zwar eine héchstmdogliche (um
nicht sagen zu missen: »absolute<) Klarheit der Erfahrung einstellen - viel-
leicht sogar, wenn man dies so mochte, eine Art von Befreiung, ein transzen-
dentales Gefiihl absoluter Freiheit und Erhabenheit — doch in dieser Sphare kann
anderseits keine phanomenologische Investigation stattfinden, da der Pro-
blematisierende und damit das ganze Feld moglicher Probleme ausgeschaltet
ist.18! Was in diesem Stadium (bis zu einem gewissen Grad bereits in den vor-

noch jenes Ich zu begriinden, indem er nun alles »auf ein transzendentales Ur-Ich und ein
transzendentales Urleben [zuriickfiithrt], in dem jenes transzendentale konkrete Ich« gezei-
tigt werde (ebd). Das »Ur-Ich« meint somit das »ego meiner Epoché, das seine Einzigkeit
und personliche Undeklinierbarkeit nie verlieren kann« (Hua6, 188; vgl. dazu Shigeru
Taguchi, Das Problem des >Ur-Ich< bei Edmund Husserl. Die Frage nach der selbstverstind-
lichen Ndihe des Selbst, 2006). Und doch hat damit Husserl noch nicht jene Tiefe erreicht,
auf welche ferndstliche Philosophien hinweisen. Denn selbst das »Ur-Ich« wird offen-
sichtlich noch (phdnomenologisch) gesichtet, erkannt, thematisiert — und kann daher
nicht die Quelle sein, von woher jenes Sehen, Erkennen, Thematisieren usw. geschieht.
Man kann also auch hier noch die Frage stellen: Wer weifl von diesem Ur-Ich? So kommt
man keineswegs zu einem letzten Grund, sondern - insofern man konsequent bleibt —
zu einem Abgrund, vor dem letztlich das Ich einer jeden >streng« phinomenologischen
Reduktion kapitulieren muss. Es ist dann eben >nur< noch Erfahrung - sonst nichts.

180 Im Zuge unserer Untersuchungen zum Traum werden wir auf die Frage der Per-
sonkonstiution, der (minmalen) Ichsetzung und schlieflich dessen Destruktion inner-
halb einer bestimmten Ebene der Epoché genauer eingehen und entlang unseres Unter-
suchungskontextes zumal besser veranschaulichen konnen (siehe Kap. IV.1-7).

181 Wenn ich hier von Befreiung oder vom >Gefithl absoluter Freiheit< spreche, die
sich kraft der Epoché einstellen kann, dann mag sich dies vielleicht derart lesen, als ob
hier eine meditative Versenkungspraktik beschrieben wird, wie sie von jenen ferngst-
lichen Meditationstechniken bekannt sein diirfte, welche neben einem Erkenntnisinte-
resse auch eine Art von Eschatologie (moksa) verfolgen. Nun hat Husserl in der Tat von
einer gewissen Erfahrung in der »totalen Epoché« berichtet, der er weitaus mehr zuge-

139



140

Propadeutik

herigen Stadien der Reduktion) allein >gewonnen< wurde, ist eine bestimmte
Haltung, die wir weiterhin mit Husserl als die »phdnomenologische Einstel-
lung« bezeichnen wollen (Huas, 106). Im Sich-einstellen der phdnomenologi-
schen Einstellung gelangt die sMethode« jedoch nicht zu ihrem Ende, sondern
gerade erst zu ihrem Anfang. Dieser stdndige Anfang als eine weitestmog-
lichen Haltung der »Voraussetzungslosigkeit« (Huaig/1, 24) ermoglicht dem
Denken, neu zu beginnen, jedes Mal einen neuen Anfang zu setzen.!82 Wenn
wir bis hierher von einer bestimmen Dekonstruktion, von einer Art erkennt-
nistheoretischem Loslassen sprechen wollen, dann geht es jetzt darum, das
Losgelassene aus dieser neuen Haltung heraus wieder zuzulassen, sich darauf
wieder einzulassen, ohne jedoch die gewonnene Haltung aufzugeben. Das in
der phianomenologischen Einstellung Zugelassene — wir hatten dies bereits
angesprochen - zeigt sich in der erlebten Erfahrung nun als gowvopevov, oder
wie es bei Heidegger heifit, als »das Sich-an-ihm-selbst-zeigende« (SZ, 28). Hier
beginnt nun die phdnomenologische Arbeit. Wenn man die radikale Epoché
fernéstlicher Philosophien mitmachen konnte (was freilich fiir viele Bereiche
phanomenologischer Forschung keineswegs notwendig zu sein scheint, da
ihre Fragen auf einer >natiirlicheren< Ebene der Erfahrung ansetzen), d.h.
wenn der Betrachtende in der reinen Betrachtung selbst miteingeklammert
war, dann ist das Erste, was notwendigerweise wieder zugelassen wird

sprochen hat, als rein erkenntnistheoretische Absichten zugelassen hitten: »Vielleicht
wird es sich sogar zeigen, dafl die totale phanomenologische Einstellung und die ihr
zugehorige Epoché zunachst wesensmafig eine vollige personale Wandlung zu erwirken
berufen ist, die zu vergleichen wire zunédchst mit einer religiosen Umkehrung, die aber
dariiber hinaus die Bedeutung der grofiten existenziellen Wandlung in sich birgt, die
der Menschheit als Menschheit aufgegeben ist« (Hua6, 140). Trotz solcher Aussagen liegt
gewiss ein grofler Unterschied zu meditativen Praktiken darin, dass die Phdnomenolo-
gie bei aller Epoché nicht auf eine Erldsung oder wie auch immer geartete existenzielle
Befreiung abzielt. Dies mag sich einstellen — und doch handelt es sich hierbei gewisser-
maflen um eine >Nebenwirkung. Die erklarte Absicht bleibt das addquate Erkennen und
Verstehen der Welt(erfahrung) sowie die Moglichkeit der Begriindung solcher Erkennt-
nis. Man muss daher sagen, wie dies bereits Klaus Held in seiner Einleitung zur phéno-
menologischen Methode angedeutet hat, dass die Phdnomenologie vieles (wenn nicht
alles) einzuklammern vermag, doch eben nicht jenes Erkenntnisinteresse, welche sie als
logos, namlich als strenge Wissenschaft gerade auszeichnen soll: »Die Phanomenologie als
Wissenschaft braucht einen von der Epoché ausgenommenen Bereich aufrechterhaltba-
rer Behauptungen« (Klaus Held: Edmund Husserl: Die phdnomenologische Methode, 1985,
S.38).

182 Zur besagten Voraussetzungslosigkeit der Phanomenologie siehe John Sallis: Phe-
nomenology and the Return to Beginnings, 1973; sowie: Murat Ates: »Freilegung der Phi-
nomene als Dekonstruktion tiberlieferter Metaphysik« in: Oliver Bruns, Choong-Su Han
u.a. (Hg): Uberwundene Metaphysik? Beitrige zur Konstellation von Phdnomenologie und
Metaphysikkritik, 2015, S.15ff.



Zur phanomenologischen Herangehensweise

bzw. was sich als Erstes meldet, die problembewusste Betrachtung selbst,
die nun jedoch gewandelt auftritt, ndmlich unter der Bedingung der neuen
Haltung. Um schliellich etwas bemerken, um ein Problem erkennen bzw.
retwas< thematisieren, reflektieren zu kénnen, muss eine gewisse Qualitét
der Betrachtung (jedoch weiterhin in der phanomenologischen Modifikation)
seingeschaltet« sein. Jede phdnomenologische Unter-suchung, auch wenn sie
sich zunéchst gegeniiber einer naiven Weltvorstellung uninteressiert zeigen
muss, hat schliellich ihren Anfang in einem ausgezeichneten Interesse, sei
dieses auch zunichst recht vage oder bereits durch eine konkrete Fragerich-
tung fokussiert. Die besondere Qualitdt der Betrachtung als einer >reinenc
Schau ist daher immer schon — und zwar notwendigerweise — interessiert,
intentional ausgerichtet, und zwar nicht nur so, dass die Motivation lediglich
von ihr ausgehen wiirde, sondern gleichermaflen und reziprok von jenem
Phanomen, auf das sie sich richtet. Die reine Betrachtung ist solcherart nicht
nur da, sie ist nicht nur Dasein oder gar Sosein, sondern ein interessiertes
Aufmerksam-sein gegeniiber dem Hinweis der Frage und ihrer Fragerichtung.
Von hier aus kann nun alles, was zuvor eingeklammert war, als Phdnomen
der erlebten Erfahrung betrachtet werden. Je nachdem auf welcher >innerenc«
Ebene der Erfahrung das beabsichtigte Thema liegt (wobei streng genommen
zuerst gefragt werden miisste, von woher und wie sich jetzt eine bestimmte
Absicht meldet, den Blick nétigt, diesen fur sich beansprucht) kénnen nun
unterschiedliche Phanomene (ob willentlich intendiert oder von sich aus mel-
dend) thematisch werden. Da die Investigation die phdnomenologische Ein-
stellung als einer reinen Schau nicht aufgibt, kann selbst das reine Dasein, die
Bewusstheit und somit die problembewusste Betrachtung und Interessiert-
heit, ferner die Setzung eines Ichs als Pol der Betrachtung usw. zum Phéno-
men werden. Man kann sich ferner die Arten und Weisen ansehen, wie es
sich bewusst ist, wie es glaubt, sich selbst zu haben und als solch Sich-selbst-
habendes anderes intendiert, identifiziert, dariiber urteilt, zumal auf hochst
komplexe Weise urteilt, dann aber auch ungewiss ist, was es will, scheut, in
der Schwebe bleibt; man kann sich tiberhaupt ansehen, wie sich die Wahr-
nehmung ereignet, die Wahrnehmung als Leib, die Wahrnehmung des Leibes
als einem Korper, die Wahrnehmung und Handhabung von Gegenstianden,
von Werkzeugen, Gerétschaften in all ihren vielseitigen, komplexen, bedeut-
samen, aber auch zeitlichen, verdnderlichen Erscheinungsweisen, bis hin zu
allgemeinen Phinomenen der Intersubjektivitat, der Kultur, Geschlechter,
sozialen Milieus, Klassen usw. Da in der Epoché nichts verloren geht, kann
man zwischen den >Ebenen< switchen oder iiberhaupt auch die Einstellung
selbst modifizieren. So etwa die >transzendentale« Einstellung verlassend sich
wieder in eine >theoriefreie«, jedoch natiirliche Einstellung begeben und von

141



142

Propadeutik

dieser Ebene aus Beschreibungen vornehmen, eine Art »phdnomenologische
Psychologie« bzw. »Reflexion« betreiben, wie Husserl in seinen Spétschriften
schreibt, mit der sich ebenso eidetische Aussagen treffen lassen.!$? In welcher
Schicht der Erfahrung, zu der auch reine Denkerfahrung zéhlen kann, man
auch ansetzt und investigieren mochte: die phdnomenologische Einstellung als
einer origindren Schau des Prozesses ist die Bedingung der Moglichkeit, um
tiberhaupt im Husserl’schen Sinne »strenge Wissenschaft« sein zu kénnen
(Huas, 139). Es versteht sich geradezu von selbst, dass es der Phanomenologie
dabei nicht darum gehen kann, in einer reinen Schau erhaben zu verwei-
len, sondern das Gesichtete (bzw. das Sich-dem-Sehen-aufdrangende) méchte
adaquat, d.h. in seiner Vielseitigkeit und Vielschichtigkeit beschrieben wer-
den. Indes wird die Phdnomenolog:in nicht bei der empirischen Einmaligkeit
der Deskription stehen bleiben. Die Absicht besteht nicht darin, das Konkrete
in seiner Individualitat zu deskribieren, sondern letztlich doch darin, eideti-
sche Aussagen tiber das Allgemeine und >Wesentliche< der Phinomene sowie
ihrer Erscheinungs- und Gegebenheitsweisen zu treffen.!84

183 Hierher gehort ferner jenes Verfahren, welches Husserl von der transzenden-
talen Epoché unterscheidend als »eidetische Variation« bezeichnete (vgl. Huag, 72ff;
Huaii, 4o02ff; Huaz27, 13ff; Huai, 103ff; EU §87): Sie meint, verkiirzt gesagt, ein variie-
rend umkreisendes Herantasten, das aus verschiedenen Perspektiven und in mehreren
Anlédufen eine Sachlage (teils in vollig freier Phantasie) betrachtet, bis es sich schlieflich
in der Lage sieht, phdnomengerechte Aussagen zu formulieren. Zu dieser vergleichsweise
kaum beachteten Verfahrensweise Husserls siehe im Detail: Hans-Ulrich Hoche: »Phi-
losophisches Staunen und phédnomenologische Variation, in: Archiv fiir Geschichte der
Philosophie 65 (3), 1983, S. 283—-305; Levin, D. M.: Induction and Husserl’s Theory of Eidetic
Variation, in: Philosophy and Phenomenological Research 29, 1968/69, S.1-15.

184 Das will sagen: Auch die Phdnomenologie — selbst dort, wo sie auf8erst vernunft-
kritisch auftritt, wie etwa beim spaten Heidegger — maf3t sich dennoch weiterhin an, Aus-
sagen zu treffen, und versucht, die Einsichten ihrer reflexiven Blickwendung irgendwie
doch auf den Begriff zu bringen. Damit erzeugt sie, so kénnte man einwenden, letztlich
doch auch eine Theorie. Nur ist solche »Theoriearbeit«, die sich an der wohl getreuesten
Lesart des altgriechischen Oewpeiv orientiert (vgl. dazu u.a. GA1g, 63) ginzlich anders
fundiert. Thre Aussagen unterscheiden sich etwa von einer rein rationalistisch-konzep-
tuellen Theoriebildung darin, dass sie nicht einem axiomatisch abgeschlossenen System
oder einer ideellen Modellvorstellung entlehnt sind, sondern eben von der Deskription
und Variation der erlebten Phanomene ausgehen. So hat Phdnomenologie selbst dort, wo
sie (teils notwendigerweise) mit vorgefertigten Definitionen und Konzeptionen konfron-
tiert ist, den Anspruch, diese auf die Phanomene selbst zuriickzufithren, um sie in solch
originarer Anschauung auf ihre Adaquatheit hin zu priifen. Anderseits unterscheidet sie
sich aber auch von jenem naiven Empirismus, welcher einen objektiven, d.h. gerade vom
tatsachlichen Erleben unabhéngigen Begriff der Erfahrung pflegt. So hat es der Empiris-
mus im Grunde nicht minder mit einer idealisierten Vorstellung der Erfahrung zu tun,
die sich gerade auch deswegen problemlos auf quantitativ-mathematischen Datenblattern
darstellen lasst. Was die Phanomenologie hingegen unter Erfahrung versteht, wie oben



Zur phanomenologischen Herangehensweise

Allein die Umstellung zu einer phdnomenologischen Einstellung, die frei-
lich einer gewissen und zunéchst nicht leicht zu vollziehenden Einiibung
bedarf,8> setzt ihrerseits bestimmte Umstinde voraus. In der methodischen
Herangehensweise ist bzw. mochte Phdnomenologie zwar weitgehend vor-
aussetzungslos sein und doch hat ihre Einstellung zwangslaufig Dispositive
bzw. (Pra-)Suppositionen. So bedarf sie etwa bereits im Vorfeld einer gewissen
»Freiheit« (Huas, 64), d.h. aber auch eines Freiraums, in dem solche Epoché
getibt und vollzogen werden kann (- was wiederum eine Reihe politischer
Fragen aufwerfen miisste, wie namlich dieser Freiraum als eine Befreiung von
der lebenserhaltenden Arbeit iiberhaupt erst zu Stande kommt und fiir wen er
verfigbar ist, etc.).186 Die Prasuppositionen beziehen sich jedoch auch auf die
Haltung selbst. Was namlich als >Riickzug in das Innere der Erfahrung« und
somit als ein Sehen von einer phdnomenologischen Blickwendung her ver-
standen wurde, bedarf bereits im Einstieg eines bestimmten Grades an Wach-
samkeit, um Epoché tiberhaupt zu performieren und diese Performance im
Laufe der Reduktionen immer weiter steigern zu kénnen, bis sie sich schlief3-
lich in der phdnomenologischen Einstellung halten lasst. Ein wie auch immer
zerstreuter oder abwesender Zustand (ob nun durch eine kulturell-mediale

bereits angesprochen, ist eben jenes Erleben, wie es sich mir (vor jeglicher Theoretisie-
rung) in »leibhafter Gegenwirtigkeit« gibt (Huas/1, 234). Man kann ferner sagen, dass der
theoretische Zugang (ob nun rationalistischer oder empirischer Pragung) aus Sicht der
phédnomenologischen Epoché selbst eine (Denk)Erfahrung bedeutet. Denn der Akt des
Theoretisierens (mit all seinen Abstraktionen, Objektivierungen und Formalisierungen)
ist selbst ein »Bewusstseinserlebnis«, das als solches in der origindren Anschauung bzw.
in einer »synthetischen Originaritiat« (Hua3s/1, 357) auf seinen Vorgang hin phinomeno-
logisch betrachtet werden kann.

185 Dass Husserl die Epoché nicht in jener Radikalitat vollzogen hat oder vollziehen
wollte, wie oben geschildert, ndmlich bis zur Ausschaltung selbst noch der Geltung tran-
szendentaler Subjektivitat, &ndert nichts daran, dass er dennoch von allerhand Schwie-
rigkeiten in der Einiibung der phdanomenologischen Einstellung zu berichten wusste.
Die Schwierigkeit auf8ert sich vor allem darin, so Husserl, »die reine Geisteshaltung zu
bewahren, [ndmlich] sich in der unbekannten Welt, fiir die alle Begriffe, alle Denkwei-
sen und wissenschaftlichen Methoden auf dem Boden der natiirlichen Welt und somit
alle logischen der objektiven Wissenschaft nichts helfen kénnen, zurechtzufinden und
ein neuartiges und doch wissenschaftliches Denken der hier geforderten, aber in einem
ersten Vortasten sich ausbildenden Methode zu verwirklichen« (Hua6, 1721.).

186 Jch werde die Problematik jener politischen Dimension, welche einer bestimm-
ten Gruppe von Menschen - nennen wir sie im weitesten Sinne >Akademiker:innenc
oder >Intellektuelle< — privilegiert, in dem sie von lebenserhaltender Arbeit freigestellt
werden, also ihnen die Freiheit zum Denken eingerdumt ist, an dieser Stelle leider nicht
weiter ausfithren kénnen. Ich kann hier lediglich auf Uberlegungen verweisen, die ich
andernorts detaillierter unternommen hatte (siehe Murat Ates: Philosophie des Herrschen-
den, 2013, S. 401t.).

143



144

Propadeutik

Zerstreuung oder aber auch durch ein Leiden verursacht) wird sich weder
auf eine bestimmte Sachlage im Sinne einer lebensweltlichen Reduktion,
geschweige denn den Phanomenen der erlebten Erfahrung als einer transzen-
dentalen Zuriicknahme zuwenden kénnen. Die Phdnomenologie bedarf also
einer aufmerkenden Wachsamkeit, einer sich selbst gewahren Vigilanz. Sie
findet, um es mit Husserl zu sagen, in einem »Wachsein [...] stromend wacher
Gegenwart« (Huasg4, 295) statt, welche schlief$lich zu einer »transzendenta-
len Wachheit« (ebd. 296) bzw. »Klarheit« (Huas, 143) gesteigert werden soll.187
Freilich konnen wir asserieren, dass die hier erforderte Wachheit im Grunde
in jedem Zustand waltet, da ohne sie Erfahrbarkeit nicht moglich wéare. Und
doch scheint sie zumeist tritb und depotentialisiert zu sein, indem ihr Poten-
tial an eine stindige Zerstreuung entauflert ist (vgl. SZ, 172 ff)) Gerade weil
die Wachheit (auch im Sinne von Bewusstheit) stets waltet, wenn eben auch
in einer schwachen Weise, kann man anderseits sagen, dass die Herange-
hensweise der Epoché die Wachheit nicht >produziert, sondern sie vielmehr
weckt, sammelt, zusammenzieht, sodass eine klare Sicht auf die (Gegebenheit
und Konstitution) der Phdnomene moglich wird. Husserl geht darin so weit,
dass er die Wachheit im Sinne »vollkommener Klarheit [als] Maf3 aller Wahr-
heit« ansieht (Huas, 169). Es diirfte sich mit solchen Postulaten bereits erahnen
lassen, welche ersten schwerwiegenden Probleme auf eine Phanomenologie
des Traums zukommen.

2. Annaherungen an die Abwesenheit des Oneirischen

Wenn wir nur diesen kleinen Exkurs zur phdnomenologischen Herangehens-
weise,!88 der freilich streitbar bzw. erweiterbar oder modifizierbar ist, in dieser
>Form«und Haltung beibehalten und auch einnehmen wollen, wenn wir also,

187 Man konnte auch mit Husserl sagen, dass die »radikale Reduktion auf die stro-
mend-lebendige Gegenwart dquivalent ist mit [der] transzendental-phdnomenologischen
Reduktion« (Hua 34, 185).

188 Fir ausfithrliche Arbeiten zur phédnomenologischen >Methode« (mit Bezug auf
Husserl), siehe u.a.: Maurice Merleau-Ponty: Die klassischen Vorurteile und der Riick-
gang auf die Phidnomene, in: Vorwort und Einleitung von PW, S.3ff;; John J. Drummond:
»Husserl on the Ways to the Performance of the Reduction«, in: Man and World 8, 1975,
S. 47-69; Iso Kern, »Die drei Wege in die transzendentalphdnomenologische Reduktion in
der Philosophie Edmund Husserls«, in: Tijdschrift voor filosofie 24, 1962, S.303-349; Lud-
wig Landgrebe: Der Weg der Phdnomenologie, 1963; Rudolf Bernet, Iso Kern, Eduard Mar-
bach: Edmund Husserl. Darstellung seines Denkens, 1989; Vincenzo Costa: Il cerchio e l'ellisse.
Husserl e il darsi delle cose, Soveria Mannelli, 2007; Bob Sandmeyer: Husserl's Constitutive
Phenomenology. Its Problem and Promise, 2009; Elisabeth Stroker: Husserls transzendentale



Zur phanomenologischen Herangehensweise

die Umstellung zur phanomenologischen Einstellung — soweit dies moglich -
mitmachend, zur ersten der anfangs gestellten Fragen tibergehen, ndmlich zur
Frage, wie nun eine phanomenologisch verfahrende Herangehensweise sich
dem Traum anndhern kann, dann zeigt sich der Investigation zugleich ein
vehementes Problem. Insofern eine phédnomenologische Einstellung immer
nur in der aktuellen Gegenwart stattfinden kann — welche zumal von einem
hohen Grad an Wachheit begleitet sein muss, um die Phanomenalitat des
Erlebten in die Sicht bekommend, Deskriptionen und Ideationen vorneh-
men zu konnen — dann scheint die Gleichzeitigkeit von Phdnomenologie und
(Schlaf)Traum geradezu ausgeschlossen zu sein. Denn im aktuellen Zustand
einer Wachwelt, in dem ich mich gegenwértig befinde, in der ich gegenwér-
tig reflektiere und schreibe, ist mir die Traumerfahrung bzw. die Traumwelt
schlichtweg nicht gegeben — zumindest nicht firsthand. Der Traum erscheint
mir fiir den jetzigen Moment zwangsweise als eine Art Inhalt der Spekulation
oder im besten Falle der Erinnerung. Die unterschiedlichen Traumerlebnisse,
die dabei getrdumte eigene Leiblichkeit, all die erlebten Traumerscheinungen
usw. sind gegenwértig >nur< Reminiszenzen eines wachen Zustandes, der die
(durchaus naive) Gewissheit hat, selbst nicht zu traumen. Freilich konnte man
die natiirlich daherkommende (Vor-)Annahme, dass man sich gerade jetzt
nicht in einem Traum befinde, selbst ausschalten und sich somit gleichsam
in eine tiefere Ebene der Epoché begeben. Doch damit wird die Problematik
nicht iberwunden, sondern das Eingeklammerte erscheint noch deutlicher,
dass ich ndmlich in der geltungsfrei erlebten Aktualitidt dennoch deutlich
von einer Erinnerung weif, von einer vergangenen Erfahrung, deren Seins-
weise sich radikal und dies in mehrerlei Hinsicht von der aktuellen Wahr-
nehmung zu unterscheiden scheint und diese Seins- bzw. Erfahrungsweise
(die ich Traum nenne) sich gerade durch eine gewisse Abwesenheit von Wach-
heit und Klarheit auszeichnet.!®® Allein dieser Umstand, dass namlich die

Phdnomenologie,1987; Klaus Held: Edmund Husserl: Die phdnomenologische Methode, 1985;
Dan Zahavai: Husserl's Phenomenology, 2003; Murat Ates: »Freilegung der Phdnomene als
Dekonstruktion tiberlieferter Metaphysik«, in: Oliver Bruns, Choong-Su Han u.a. (Hg.):
Uberwundene Metaphysik?, S.111T.

189 Die Abwesenheit hoherer Grade an Wachsamkeit bzw. Klarheit gilt freilich nicht
nur fiir den Traum, sondern auch fir andere Erfahrungsmodi wie Rausch, Orgasmus,
Ekstase, Trance usw. Alle diese Erfahrungsmodi zeichnen sich (in unterschiedlichen
Mafen) durch eine Schwichung der Wachheit bzw. durch eine Form ek-statistischer Zer-
streutheit aus. Und doch miissen wir genau genommen sagen, dass all diese Erfahrungs-
weisen — und dies gilt nun eben auch fiir den Traum - durch eine (wenn auch minimale)
Wachheit begleitet sein miissen, damit sie iiberhaupt erfahren werden kénnen. Wie Wal-
ter Seitter ausbuchstabiert hat: »Das Traumen ist selber ein Wachen - auch wenn es
ein Wachen ist, das nur im Schlaf vorkommt« (Walter Seitter, Kunst der Wacht. Trdaumen

145



146

Propadeutik

benotigte Wachheit dort zu fehlen scheint, lasst mich ferner einsehen, dass
ich wahrend des Traumens gerade jener Voraussetzung beraubt bin, welche
die Bedingung der Moglichkeit einer phdnomenologischen Betrachtung und
Reflexion ausmacht. Wenn ich jedenfalls in der aktuellen Seinsweise einer
Wachwelt, in der allein Phdnomenologie méglich zu sein scheint, >den Traumc«
weiter betrachten und beschreiben will, habe ich es nicht mit einer originédren
Wahrnehmung, sondern eben streng genommen mit einer Phdnomenologie
der Erinnerung bzw. genauer: mit einer Phdnomenologie des erinnerten Traums
zu tun.!?0

Versuchen wir diese Problematik anhand einer Deskription der aktuel-
len Gegebenheit genauer zu betrachten: So wie ich gegenwéirtig an mei-
nem Arbeitsplatz sitze, habe ich ein vielféltiges und mir originir gegebenes
Wahrnehmungsfeld und bin dabei geradezu in der vollig fraglosen Gewiss-
heit, wach zu sein. Ohne dass meine aktuelle Erfahrung in ihrer Geltung
entkraftet wird, entsinne ich mich wihrenddessen eines Traums bzw. einer
sTraumsequenzc. Ich vergegenwartige mir in der Erinnerung, wie es mir vor
geraumer Zeit als ein intensives Traumgeschehen traumte, dass ich iiber

und andere Wachen, 2001, S.18). Die vollige Abwesenheit von Wachheit wiirde schlicht-
weg eine oneirische Erfahrung verunmoéglichen. Husserl hat (in einer der seltenen Stel-
len, in denen er explizit iiber den Traum spricht) genau dies versucht zu verdeutlichen:
»Wesensgesetzlich sind alle Traumwelt-iche im Wachzustand. Schlaf kann nicht getraumt
werden« (HuaDok3/3 119). D.h, es steht dem Wachen nicht der Traum gegeniiber, den auch
dieser setzt ein wachendes Ich voraus, sondern allein der Schlaf. Der (traumlose) Schlaf
ist der einzige >Zustand<, von dem man sagen kann, dass es keine Wachheit und somit
auch keine Erfahrung gibt (:230). Dass man selbst fiir die fliichtigste Traumerfahrung
eine minimale Wachheit annehmen muss, meint jedoch nicht, dass es hier jene (wenn
man so mochte: >hoherstufige<) Wachheit gebe, von der oben die Rede ist. Diese zeichnet
im Regelfall doch die diurnale Erfahrung aus, weswegen man terminologisch dazu neigt,
diese im engeren Sinne als die eigentliche Wachwelt zu bezeichnen. Wir werden spéter
im Zusammenhang mit dem luziden Traum nochmals auf jene (fir die oneirische Erfah-
rung notwendige) Wachheit zu sprechen kommen (:197).

190 Bzgl. der Feststellung, dass eine Phdnomenologie bzw. eine Philosophie des Traums
nur vermoge der Erinnerung moglich sei, siehe auch: Daniel C. Dennett: »Are Dreams
Experiences?«, in: The Philosophical Review 85 (2), 1976, S.151-171. Die Problematik, dass wir
uns an den (Schlaf)Traum nur mittels der Erinnerung annéhern und auch Vergleiche mit
diesem nur kraft der Erinnerung anstellen konnen, hatte bereits Schopenhauer (obgleich
in einem Nebensatz seines Hauptwerkes) deutlich auf den Punkt gebracht: »Das Vor-
geben der geringern Lebhaftigkeit und Deutlichkeit der getraumten, als der wirklichen
Anschauung, verdient gar keine Beriicksichtigung; da noch Keiner diese beiden zum Ver-
gleich neben einander gehalten hat; sondern man nur die Erinnerung des Traumes ver-
gleichen konnte mit der gegenwirtigen Wirklichkeit« (Arthur Schopenhauer, Die Welt als
Wille und Vorstellung I. Ausgabe letzter Hand, 1999, S. 47).



Zur phanomenologischen Herangehensweise

den Héusern Wiens fliege.!! Aufgrund seiner Intensitat erscheint mir der
Ablauf des Traums durchaus detailliert und deutlich. Ich entsinne mich der
bunten Décher und anderer Traumerscheinungen, sowie des beeindrucken-
den Gefiihls, fliegen zu konnen. Diese Erinnerung, wie ich sie gegenwértig
svor meine Augen fithre< bzw. wie sie mir gegenwértig >vor meinen Augenc
erscheint, erlebe ich durchaus »firsthand<, unmittelbar, gewissermaflen sogar
leiblich, ohne dass dabei die aktuelle Wahrnehmung (die namlich des Arbeits-
platzes, an dem ich sitze) verschwinden wiirde. Die aktuelle Wahrnehmung
bleibt wihrend der Erinnerung an den Traum gewissermafien als aktueller
Hintergrund weiterhin bestehen und zeigt sich durch die recht schwach erleb-
ten >Bilder< meiner Erinnerung hindurch in vergleichsweise klarer und per-
zeptiver Prasenz.192 In gleicher Weise, wie ich mich an einen Traum erinnere,
kann ich mir aber auch den gestrigen Tag vergegenwértigen, wie ich etwa
mit einer Freundin im Kaffeehaus in der Griinbergerstrafie safl und wie wir
uns iber prekére Arbeitsverhaltnisse unterhalten haben. Beide Geschehnisse,
auch wenn ich sie in Bezug auf ihre Erfahrungshorizonte und -bedingungen
unterschiedlich werte, erscheinen mir schlichtweg als Reminiszenzen, als
Vergegenwirtigungen einer Erfahrung vergangener Zeit, die mir gegenwar-
tig in einer (mehr oder weniger deutlichen bzw. lebendigen) Rekapitulation
gegeben sind und die sich doch klar von den aktuellen Perzeptionen meines
Arbeitsplatzes abheben, sozusagen von der Klarheit und Starke des Aktuellen
standig »>tiberleuchtet< sind. In solch vergleichender Erinnerung ist zugleich

191 Hijer wie auch im Folgenden werden wir statt »ich traume« bzw. >sie/er traumte«
die literarisch dltere Form des »es traumte mir< verwenden. Damit wollen wir der Erfah-
rung des Traums, die (wahrend des Traums) doch nicht als ein solipsistischer Akt, son-
dern vielmehr als ein Widerfahrnis erlebt wird, gerecht werden. An gegebener Stelle soll
genauer darauf eingegangen werden (:239 ff; 381ff.). Vorweg sei an den Satz von Adorno in
Minima Moralia erinnert: »Zwischen >es traiumte mir< und »ich trdumte« liegen die Welt-
alter. Aber was ist wahrer? So wenig die Geister den Traum senden, so wenig ist es das
Ich, das traumt« (Theodor W. Adorno: Minima Moralia, 2003. S. 252). Siehe dazu auch den
Kommentar von Solte-Gresser in Bezug auf literarische Traumerzahlungen: Christiane
Solte-Gresser: »Alptraum mit Aufschub«. Ansétze zur literaturwissenschaftlichen Ana-
lyse von Traumerzdhlungen, in: Susanne Goumegou / Marie Guthmiuller (Hg.): Traum-
wissen und Traumpoetik. 2011, S.243; sowie Medard Boss’ Begriindung, der seinem zwei-
ten Traumbuch schlieflich den schénen Titel »Es traumte mir vergangene Nacht...« gab
(Et 6).

192 Freilich kann die Rede von >Bildern< an dieser Stelle nur metaphorisch gemeint
sein, da Erinnerung keineswegs rein visuell sein muss. Ich kann mich auch auditiv erin-
nern, etwa an eine Melodie, oder olfaktorisch an einen Geruch. Im Grunde geschieht die
Erinnerung (wie die einstige Wahrnehmung, von der sie eine Erinnerung ist) nicht in
abgespaltenen Sinnesregionen oder -feldern (obzwar es mir in der Reflexion méglich ist,
solche Segmentierungen vorzunehmen), sondern immer in einer sinnlichen Ganzheit,
welche die Leiblichkeit als solche meint (vgl. dazu Pw 269 ff.).

147



148

Propadeutik

mitausgesprochen — und dies wiederum scheinbar ganz selbstverstiandlich -
dass es in der Erinnerung voneinander deutlich unterschiedene Erfahrungs-
sphéren gibt. Ich unterscheide die erinnerte Erfahrung einer Wachwelt (zu
der auch die aktuelle Wahrnehmung gehort), von der erinnerten Erfahrung
einer getraumten Welt, die mit dem Schlafzustand in Verbindung gebracht
wird.

Man fiihlt sich sogleich dazu verleitet, ja geradezu gedrangt, zu fragen, woher
iiberhaupt die Selbstverstdndlichkeit solch einer (erinnerten) Differenz zwi-
schen Wach- und Traumwelt rithrt. Man konnte hierfiir die phdnomenolo-
gische Einstellung verlassen und gewissermaflen eine reflexiv-theoretische
einnehmen, um auf diese Frage historisch-kritische oder auch kultur-kriti-
sche Antworten zuzulassen, wie sie im ersten Teil dieser Arbeit verfolgt wur-
den (und welche ja auch methodisch durchaus ihren Platz in der klassischen
Phanomenologie haben).> Demnach kénnte man - ohne die Einsichten des
ersten Teils unserer Untersuchung an dieser Stelle nochmals wiederholen
zu missen — davon sprechen, dass die aktuell selbstverstiandliche Differenz
zwischen sTraum und Wirklichkeit« sowie die Intensitdt bzw. Strenge ihrer
Trennung aus einer gewissen historischen Entwicklung hervorgeht, welche
sich in unserer gegenwértigen Wahrnehmung sedimentiert hat und von jedem
Neugeborenen erneut erlernt werden muss. Jedenfalls konnte im vorherigen
Kapitel aufgezeigt oder zumindest zur Diskussion gestellt werden, dass die
Setzung und Giultigkeit dieser Differenz (bzw. das Ausmaf} ihrer Gultigkeit
sowie auch die Selbstverstindlichkeit des Ausmafies) zu anderen Zeiten
womoglich nicht vorhanden oder nur in viel schwicherer, poréserer Form
erlebt war. Dies gilt insbesondere fiir die mystisch-mythologische Weltein-
stellung, wie sie noch vor dem theoretischen Menschen gewaltet hat. Doch

193 Fine historische Analyse bzw. die Vergegenwartigung solcher Analysen - dies am
Rande erwidhnt — kann die Aktualitat phanomenologischer Betrachtung insofern noch-
mals fundieren, als sie zu verdeutlichen vermag, wie die unterschiedlichen Schichten
einer gegenwirtigen Wahrnehmung und Weltauffassung geschichtlich bedingt sind. So
hat etwa bekanntlich Husserl in seinen Krisis-Abhandlungen aufzuzeigen versucht, wie
selbst unsere alltaglichsten Selbstverstiandlichkeiten Sedimentierungen von historischen
Entwicklungen bedeuten, die sich in unsere Lebenswelt(en) abgelagert haben — und dies
auch dann, wenn wir von dieser Geschichte nichts wissen oder aus diversen Griinden
auch nichts wissen kénnen (vgl. dazu Petra Janssen: »Geschichte und Lebenswelt. Ein
Beitrag zur Diskussion von Husserls Spatwerk«, in: Phaenomenologica 35, 1970; sowie
Ludwig Landgrebe: Phdnomenologie und Geschichte, 1967). Die notwendige Aufgabe, solch
geschichtlich konstituierte Selbstverstidndlichkeiten abzubauen, nannte hingegen Hei-
degger die »Destruktion« (vgl. GA 24, 31; vgl. SZ, 19ff.; sowie: GAg, 1ff.; GA24, §5, GAso,
GAs1; Siehe dazu auch: Jeffrey Andrew Barash: Heidegger und der Historismus. Sinn der
Geschichte und Geschichtlichkeit des Sinns, 1999).



Zur phanomenologischen Herangehensweise

auch heute noch scheint in manchen >Kulturrdumens, oder sagen wir besser:
in manchen Lebenswelten, welche die Herrschaft einer bestimmten Ratio-
nalitdt weiterhin ablehnen - wie etwa in gewissen indigenen Traditionen
des Amazonas - diese Differenz nur schwach bzw. in einer ontologischen
Form iiberhaupt nicht vorhanden zu sein.’®* Es bedarf noch nicht einmal
eines groflen geschichtlichen oder 6rtlichen Blickwechsels, um die Moglich-
keit einer Destruktion gegenwéartiger Selbstverstandlichkeiten anzuzeigen. So
sehen wir etwa in sogenannten Psychosen und Schizophrenien, die freilich
im mehrfachen Sinne am Rande >unserer< Gesellschaft angesiedelt sind, was
das Fehlen oder die Schwiche dieser scheinbar selbstverstandlichen Differenz
bedeuten kann. Die tempordre Aufhebung dieser Grenzen ist zumal auch
durch diverse Rauscherfahrungen bekannt, welche insbesondere (aber nicht
nur) durch halluzinogene und psychedelische Substanzen ausgelost werden
und deren Praxis in diversen Kunst- und Kulturszenen trotz Illegalisierung
durchaus etabliert ist (denken wir etwa an den Surrealismus oder Dadais-
mus, aber auch an die sogenannten Hippie- und New-Age-Bewegungen, die
im >Westenc in diversen Spielarten fortgefithrt werden).!% Und nicht zuletzt
kennen wir von der Wahrnehmung der Kinder, die wir selbst einmal waren,
dass die Differenz zwischen Traum und Wirklichkeit keineswegs selbstver-
standlich ist, sondern im Laufe einer Entwicklung angelernt werden musste.

Alle diese Beispiele zeigen zwar die Moglichkeit einer Destruktion oder
Dekonstruktion der Differenz an, doch damit allein wird sie in der Erfahrung
selbst nicht aufgehoben. Denn alle diese Beispiele bleiben dennoch gegen-
wartsfremd, insofern das, was hier sieht, vollzieht und schreibt, und auch das,
was in der Lage ist, diesen Text zu lesen, lesend das Gemeinte nachzuvollzie-
hen, sich offensichtlich nicht mehr in kindlicher Innocence befindet und auch
nicht unter der Einwirkung einer halluzinogenen Substanz oder Psychose
steht.1% Selbst wenn man diese Erfahrungsmodi am eigenen Leibe erfahren

194 Vgl. Hans Peter Diirr: Traumzeit. Uber die Grenzen zwischen Wildnis und Zivilisation,
1978; sowie Davi Kopenawa u. Bruce Albert, The Falling Sky. Words of a Yanomami Shaman,
2013, S.370ff. Zur Problematisierung der Vorstellung von homogenen »Kulturraumen«
siehe: Murat Ates: »Begrenzte Orte und bewegte Welten. Vorspiel im Hinblick auf das
Potential einer inter- und transkulturellen Phanomenologie«, in: Goerg Stenger, Franz
Martin Wimmer u.a. (Hg.): Orte des Denkens — Places of Thinking, 2015, S. 66 ff.

195 Vgl. Robert Feustel, Grenzgdnge. Kulturen des Rauschs seit der Renaissance,2013.

196 Damit soll keineswegs (in einer Art cartesianischem Zweifel) der Kindheit, dem
Rausch, selbst nicht der Psychose die Méglichkeit von Erkenntnis abgesprochen wer-
den. Im Gegenteil liegt es auf der Hand, dass auch diese Erfahrungsmodalititen ihre
Einsichten haben und vielleicht sogar viel intensivere und grundlegendere. Auf was ich
hier allein hinaus mdchte, ist, dass ich mich gegenwértig nicht in dieser Erfahrung zu
befinden glaube und auch die gréite sToleranz< und Wiirdigung solcher Erfahrungsmodi

149



150

Propadeutik

hat, was zumindest in Bezug auf die Kindheit allgemein vorausgesetzt wer-
den darf, sind diese doch im besten Fall erneut >nur< Erinnerungen, wie eben
die Erinnerung an den Traum, den ich gestern Nacht hatte, wihrend ich jetzt
vollig selbstevident davon tiberzeugt bin, dass ich nicht trdume und dass ich
in der Vergangenheit in vielen Perioden nicht getraumt habe, sondern in der
>Wirklichkeit< mit ihren alltdglichen Aufgaben und Besorgungen >wach< war.
Diese Uberzeugung mag naiv sein und doch ist sie gegeben.

Die hier aufgezdhlten Beispiele konnten ferner nicht nur der Dekonstruktion,
sondern zumal auch der Einfithrung einer weiteren Differenzierung dienen,
insofern man namlich annehmen darf, dass es sich bei den genannten Bei-
spielen teilweise nicht immer um einen Traum, sondern streng genommen
doch vielmehr um das Phianomen der Halluzination handelt. Die Halluzina-
tionen, dies gilt auch fiir die Phantasien, unterscheiden sich vom Traum ins-
besondere dadurch, dass sie weiterhin und weitgehend im Kontext bzw. auf
dem Hintergrund einer diurnalen Wahrnehmung stattfinden, also weiterhin
im Erleben einer Wachwelt situiert bleiben, wiahrend der Traum diesen gerade
verlasst, annulliert. Was die Phantasien betrifft, kann diese Diskrepanz fer-
ner darin beschrieben werden, dass Phantasien nicht in eigenstdndiger Pra-
senz erlebt werden; oder wie es bei Husserl ein wenig tiberspitzt heifit: keine
»Existenz« haben (vgl. Huaz23, 22). Wenn ich etwa (ausgeldst von der Lektiire
eines Romans) den Busbahnhof von Bagdad imaginiere, weif3 ich zugleich
sehr wohl, dass ich mich nicht in Bagdad, sondern auf dem Sofa des Wohn-
zimmers befinde. Der Busbahnhof kann mir zwar in der Vorstellung durch-
aus lebendig und deutlich erscheinen, doch ich verlasse dabei den perzeptiven
Geltungsbereich des Wohnzimmers nicht und behalte somit weiterhin das
Wohnzimmer als meine >genuine< Hintergrundgeltung und meinen Aufent-
haltsort.197 Mit anderen Worten, ich weif}, dass es sich um Phantasieerschei-
nungen handelt. Fiir den Traumenden gilt dies hingegen nicht. Wenn es mir
traumt, dass ich am Bagdader Bahnhof bin, dann ist dies eben der Ort, an
dem ich mich tatsachlich aufzuhalten vermeine. Der Bahnhof, die dort ein-

nicht verheimlichen kann, dass ich gegenwartig nicht aus dieser Erfahrung spreche, son-
dern idiber diese. Damit wird die Moglichkeit einer Phanomenologie im Rausch oder eine
Phanomenologie von Kindern usw. keineswegs bestritten. Wie dies moglich sein kann,
miisste jedoch Thema einer eigenen Untersuchung sein.

197 Man konnte, einer phanomenologischen Beschreibung Heideggers folgend, auch
sagen, dass sich meine Existenz in solcher Imagination gewissermaflen bis zum Bus-
bahnhof ausdehnt (vgl. Martin Heidegger: Zollikoner Seminare, 1987, S.871{t.). Diese exis-
tenzielle Ausdehnung (Ek-stase) kann sich auch jederzeit wieder kontrahieren und sich
auf den Ort zusammenziehen, an dem ich mich >faktisch« befinde.



Zur phanomenologischen Herangehensweise

fahrenden Zuge, die Geschiftigkeit der Menschen usw. werden, solange man
sich noch im Traum befindet, als >real< gegebene Tatsachen erfahren. Das im
Traum Wahrgenommene — wie bereits Husserl in seiner Vorlesung Phantasie,
Bildbewusstsein, Erinnerung (wenn auch in einer Randbemerkung) erwihnt -
wird also keineswegs als eine Phantasieerscheinung aufgefasst, sondern eben
als eine aktuell wahrgenommene Gegebenheit (Huaz23, 5). So gesehen gibt es
wihrend des Traums tiiberhaupt keinen Traum.!?8 Erst spéter, nach dem Erwa-
chen, kann aus einer erneuten Situiertheit in der alltdglichen Wachwelt der
Traum iiberhaupt erst als Traum erinnert, markiert und in seiner einstigen
Relevanz depotentialisiert oder auch im Sinne einer Vergessenheit neutrali-
siert sein. Doch wéahrend des Traums hat die oneirische Erfahrung schlicht-
weg volle Geltung und unterscheidet sich dadurch genuin von jeglicher (noch
so lebendiger) Phantasieauffassung.1%?

198 An einer anderen Stelle, an der Husserl explizit auf den Traum zu sprechen kommt,
wir werden diese seltene Stelle (es handelt sich um einem Brief Husserls an Hering) zu
gegebenem Anlass ausfithrlicher behandeln (:401), kommt jene Problematik recht poin-
tiert zum Ausdruck. Kurz und biindig schreibt Husserl: »Das Traumwelt[-]ich traumt
nicht, es nimmt wahr« HuaDoks3/3 119). Damit scheint dasselbe ausgesagt zu sein, wie
oben formuliert wurde: Solange man traumt, gibt es keinen Traum (:121).

199 Damit ist im Ubrigen nicht gesagt, dass man wihrend des Traums kein Phanta-
sie-Erlebnis haben kann. Man befindet sich etwa (wie es zuletzt einer Kollegin triumte)
auf dem Weg zu einer Verabredung. Auf den Bus wartend, der nicht erscheinen mochte,
wird vorgestellt, wie schlimm es sein wiirde, wenn man zu dieser Verabredung zu spit
kommt, man stellt sich vor, wie die Person, die auf einen wartet, mit Arger reagieren
wird. Diese Vorstellung als Imagination einer méglichen Zukunft war in diesem Traum
jedoch als eine Phantasie markiert. Man wusste, dass es sich um eine Phantasie handelt,
dass man (noch) nicht zu spat gekommen war. Diese Vorstellung wird also nicht als eine
reale« Gegebenheit, sondern eben als eine Imagination getrdaumt. Wir haben also im
Traum durchaus Markierungen, welche im Horizont einer als >real< erlebten Szene Phan-
tasieerscheinungen ins Spiel bringen und diese vom >Realen< abheben. Das sind freilich
traumintrinsische Deskriptionen. Anderseits konnte ein ganzer Traum insofern als eine
reine Phantasie gelten, als sie von einem Erzdhlenden (im Wachzustand) als reine Fiktion
gewusst und vorgetragen wird. Ich meine damit, dass man einen Traum (wie dies fir
jede Erzdhlung gilt) auch génzlich frei fingieren kann und dabei eben weif3, dass es sich
um eine reine Phantasie handelt, die nie als eine Traumrealitit erfahren wurde (siehe
dazu etwa die recht amiisanten fiktionalen Traume von Johann Gottlob Kriiger: Trdume,
1754; oder die philosophisch-fiktive Traumerzédhlung von Denis Diderot: »D’Alemberts
Traumc, in: Becker, Alexander: Philosophische Schriften, 2013; vgl. dazu: Patricia Oster-
Stierle: »Auf Traumes Schneide. Poetische und philosophische Dimensionen der Traum-
anschauung bei Diderot«, in: Traumwelten. Interferenzen zwischen Text, Bild, Musik, Film
und Wissenschaft, 2017, S.291-314) Zu den fiktionalen Tridumen gehdren im Grunde die
meisten Traumdarstellungen, wie wir sie als literarisches Mittel in Romanen und Dich-
tungen kennen. Wir sehen jedenfalls auch in diesem Zusammenhang deutlich, inwiefern
es sich bei einer fingierten Traumgeschichte (Phantasie) und der Traumerfahrung (als
einem Erleben mit Realitdtsauffassung) um zwei grundverschiedene Phanomene handelt.

151



152

Propadeutik

In dieser Hinsicht konnen wir die Phantasie ferner von der Halluzination
wie auch vom Phanomen der Illusion unterscheiden. Entscheidend ist nam-
lich auch hier die Geltung: Wahrend man im Akt der Phantasie weif3, dass es
sich um Phantasievorstellungen handelt, gilt in Bezug auf die Illusion, dass
man (wahrend der Dauer der Illusion) die Erscheinungen ebenfalls als vollig
sreal< gelten lasst. So sehe ich etwa bei Abenddammerung auf dem Weg eine
bedrohliche Schlange, schrecke vor ihr zuriick, firchte, dass sie mich verlet-
zen konnte. Just in diesem Moment erkenne ich durch das Scheinwerferlicht
eines vorbeifahrenden Autos, dass es sich lediglich um eine Schnur handelt.
Die Wahrnehmung der Schlange galt mir also zunéchst als eine >reale< Erfah-
rung, die dann riickwirkend >korrigiert< und im Grunde durch die Korrektur
(>es ist doch nur eine Schnur<) tiberhaupt erst als Illusion erkannt wird. Die
spatere Korrektur dndert jedoch nichts daran, dass ich zuvor tatséchlich eine
bedrohliche Schlange gesehen, mich dementsprechend gefithlt und gehandelt
hatte. In der Aktualitat dessen war die Schlange also nicht phantasiert (ich
meine dies weiterhin im Husserl’schen Sinne, dass ich namlich beim Phanta-
sieren wiisste, dass die Schlange frei fingiert ist), sondern die Schlange war
als eine vollig >wirkliche« Gegebenheit erlebt. In dieser — wenn auch temporar
gultigen — Realitatsauffassung kdnnte man nun, wie es uns in der Ausein-
andersetzung mit der Philosophiegeschichte 6fters begegnete, eine gewisse
phanomenale Ahnlichkeit zwischen dem Phanomen der Illusion und dem des
Traums behaupten. Dieser Vergleich hinkt jedoch an mehreren Stellen. Das
Problem liegt nicht nur in den epistemologischen Motiven, die solch einen
Vergleich oftmals begleiteten und die wir in unserem historistischen Teil
bereits ausfithrlich kritisiert hatten, sondern das Problem ist schlicht ergrei-
fend eines der Erfahrung. Bei einer rein phanomenologischen Betrachtung
besteht die grofite Diskrepanz wohl darin, dass die Illusion mit dem >Materialc
der gegenwairtig aktuellen Wahrnehmung arbeitet, in dem sie diese umgestal-
tet, umwertet, in sie hineinprojiziert. So bleibt der Horizont der aktuellen
Wahrnehmung, d.h. der Horizont der Wachwelt unangetastet. Hingegen wird
der Traum, obzwar auch hier duflere Reizen eine Rolle spielen kénnten, in der
volligen Abwesenheit der perzeptiven Wachwelt erlebt. Es wird — wenn man
so mochte — auf eine vollig neutrale Leinwand geschlossener Augen >pro-
jiziert<. Wobei ich genau genommen wahrend des Traums weder von solch
einer >Projektion¢, noch von irgendwelchen >geschlossenen Augen< weif3,
sondern dies nur nach dem Erwachen behauptet wird. Wahrend des Traums
hebt sich die gesamte Erfahrung vom Geltungsbereich der diurnalen Welt
ab und es 6ffnet sich ein eigener oneirischer Horizont.200 Deswegen ist es

200 Dijeser Unterschied gilt selbst dann, wenn es sich um eine reine Halluzination



Zur phanomenologischen Herangehensweise

auch nicht so, dass man nach dem Erwachen die erinnerte Traumerfahrung
als eine Art Sinnestauschung werten wiirde. Wéahrend ich bei einer Illusion
sage, die vermeintliche Schlange war in Wirklichkeit eine Schnur, sage ich
nach dem Erwachen aus dem Traum nicht in gleicher Weise, dass die bunten
Dacher von Wien, von denen ich soeben noch getraumt habe, in Wirklich-
keit nur mein Bett gewesen sind. Sondern ich war eben génzlich in einem
anderen Kontext, der mir nun, nach dem Erwachen, nicht mehr als gege-
ben erscheint.20! In der Erinnerung an jenen Traum ist mir also sogleich ein

handelte. Das heif3t, die Schlange hétte sich nicht, wie bei der Illusion der Fall, als eine
Schnur entpuppt, sondern sich quasi im >Nichts< aufgelost. Ich hatte also, um bei unserem
Beispiel zu bleiben, eine Schlange gesehen und beim Scheinwerferlicht des vorbeifah-
renden Autos erkannt, dass da in Wirklichkeit >nichts< ist. Wir haben also kein unmit-
telbares Material (die Schnur), welches als Schlange assoziiert worden ist, sondern die
Halluzination schien ohne konkrete hyletische Anhaltspunkte entstanden zu sein. Nur
wére auch in solch einem Fall reiner Halluzination weiterhin eine Hintergrundwahrneh-
mung gegeben, die mit dem Erkennen der Halluzination sich nicht mit-auflost. Ich meine
der Weg, die Wiese, die Baume, die Dunkelheit etc., kurz: Die gesamte Situation, welche
als Kontext bzw. eben als Horizont der Halluzination gegeben war, bleibt trotz der Kor-
rektur in seiner Geltung weiterhin bestehen. Auch solch reine Halluzinationen sind in
diesem Sinne weiterhin in die aktuelle Wachwahrnehmung hineinprojiziert — wahrend
der Traum doch in seinem eigenen Geltungsbereich erscheint.

201 Hierin liegt auch das eigentliche Problem, wenn Autor:innen wie Windt meinen,
der Traum sei eine »immersive spatiotemporal hallucination« (Jennifer M. Windt: Drea-
ming. A Conceptual Framework for Philosophy of Mind and Empirical Research, 2015, S.515).
Mit solchen Behauptungen verlassen sie jedenfalls die Basis einer phdnomenologischen
Deskription und unterstellen stattdessen dem Traum ein Merkmal, welches nicht erfah-
ren bzw. nicht erinnert wird. Denn weder erlebt man wihrend des Traums die aktu-
elle Erfahrung als eine Halluzination oder Illusion, noch wertet man nach dem Erwa-
chen das soeben Erlebte als eine in die Wachwelt hineinprojizierte und dann korrigierte
Sinnestdauschung. Dies ist allein deswegen nicht der Fall, weil mir weder im Traum die
Wachwelt unmittelbar gegeben ist noch in der Wachwelt der Traum. Wie es bei Margaret
Macdonald (wenn auch mit einer gewissen positivistisch-sprachanalytischen Akzentu-
ierung) heif}t: »When a dreamer wakes, his dream vanishes and its contents cannot, the-
refore, be checked for they no longer exist in any context for comparison. They may be
remembered but not corrected. Dreams are thus incorrigible by waking experience. Since
they are [also] not corrigible by dream experience it seems to follow that they are totally
incorrigible. But, again, what rather seems true is that dreams are neither corrigible nor
incorrigible; the notion of corrigibility cannot significantly be applied to dreams. They
neither conform nor fail to conform to criteria of physical reality« (Macdonald, Margaret:
»Sleeping and Waking«; in: Charles E.M. Dunlop, Philosopical Essays on Dreaming, 1977,
S.70). Obzwar ich zustimmen wiirde, dass einzelne Wahrnehmungen des Traums durch
das Erwachen in das Wachleben nicht korrigiert, sowie auch der Traum keine einzelnen
Wahrnehmungen der Wachwelt korrigiert und deswegen die Rede vom Traum als einer
Halluzination oder Illusion inadédquat ist, entgeht doch auch Macdonald ein wesentlicher
Punkt. Denn eine Korrektur findet sehr wohl statt. Es handelt sich hierbei nicht um Ein-
zelnes, sondern um das Ganze: Mit dem Erwachen wird ndmlich der gesamte Wahrneh-

153



154

Propadeutik

Geltungsunterschied gegeben, insofern namlich der Wahrnehmungshorizont
von jenen getraumten Déachern sich radikal von dem des aktuell wahrgenom-
menen Bettes unterscheidet. Hierin liegt nun der wesentliche Unterschied zu
jeglicher Illusion und Halluzination, welche in einem bestimmten Wahrneh-
mungskontext der Wachwelt eingebettet bleiben: Das Traumgeschehen hat
seine eigene Mundanitat, wird génzlich in seiner eigenen Welt erlebt. Trau-
men meint daher in der Tat ein eigenstandiges »In-der-Welt-sein« (Ta240).202

Solcherart konnen wir jedenfalls bei einer phdnomenologisch genaueren
Betrachtung der Erinnerung unterschiedliche Erfahrungsmodalitiaten in
ihrer Eigenart und Auspragung beschreiben. Als eine Art Zusammenfassung
der bisherigen Ausfithrung kénnte man in knappen Worten sagen: Ich erin-
nere mich an Erfahrungen, die ich als >wirklich« erlebt (bzw. damals als solche
gewertet) habe; ich entsinne mich aber auch Erfahrungen einer Wachwelt, die
von bewussten Phantasievorstellungen begleitet waren; wie ich mich auch
an Erfahrungen erinnere, die ich zunichst als >wirkliche< aufgefasst habe,
die sich jedoch spiter als Halluzinationen oder Illusionen herausstellten; und
schlief$lich entsinne ich mich jener Traumerfahrungen, die sich mir in der
Geltung als s>real< und in einem vollig eigenstandigen Horizont préasentiert
haben und doch in ihrer erlebten Welthaftigkeit nach dem Erwachen ent-
schwunden sind.203 Abgesehen davon kann ich mich aber auch an eine ferne

mungs- bzw. Erfahrungshorizont >korrigiert« bzw. gar annulliert, indem man eben sagt,
dass der soeben erlebte Traum als Ganzes nur >Schaum« gewesen sei und dass dieses Bett,
dieses Zimmer, diese ganze Wachwelt und meine Personlichkeit in dieser Welt usw. die
eigentliche und richtige Welt sei. Auch wenn man die Bewertung von >eigentlich< und
srichtig« wegldsst bzw. einklammert, muss man doch zumindest festhalten, dass in der
Erfahrung eine selbstverstandliche Aufhebung jenes Horizontes stattfindet, in dem der
Traum moglich war — was eben gleichzeitig sagt, dass wir es mit zwei unterschiedlichen
Erfahrungskontexten zu tun haben.

202 Inwiefern hier von einer »Traumwelt« die Rede sein kann, wird in einem spéteren
Kapitel ausfiithrlich Thema sein (:246).

203 Man konnte, entgegen unserem ersten Versuch einer deskriptiven Unterschei-
dung, freilich daran festhalten, dass man es im Grunde doch nur mit einem einzigen
Unterschied zu tun hat, namlich einerseits mit der >wirklichen< Erfahrung bzw. Wahr-
nehmung und anderseits mit unterschiedlichen Modalitaten der >Einbildungs, zu der
eben auch der Traum gehort. Wir werden uns noch genauer damit auseinandersetzen,
wieso wir daran festhalten wollen, dass es sich beim Traum — phdnomenologisch gese-
hen - nicht um eine Einbildung (zumindest nicht im herkémmlichen Sinne eines Phan-
tasierens) sondern um eine eigene Welterfahrung handelt. An dieser Stelle sei nur so
viel gesagt: Selbst wenn man den Traum als einen reinen Akt der Einbildung verste-
hen méchte, wird man doch zumindest eingestehen miissen, dass der Triumende von
solch einem Phantasieren nichts weif3, sondern dies ihm erst spéater nach dem Erwachen
(zu Recht oder zu Unrecht) unterstellt wird (:239 ff.). Anderseits konnte man auch sagen,



Zur phanomenologischen Herangehensweise

Vergangenheit erinnern, an die frithe Kindheit, wo mir solche Unterschiede
in der Erfahrung tiberhaupt nicht klar, wenn man so mdochte, noch nicht
erlernt waren (- was mir zumindest die Spekulation offen lasst, dass es sich
auch hatte anders entwickeln kénnen). All das ist mir aus dem Residuum
bisherigen Erlebens gegeben. Was hingegen die theoretischen Annahmen
betrifft, dass es womoglich in einer fritheren Zeit der Geschichte prinzipiell
(also auch im Leben der Erwachsenen) keine solchen Unterscheidungen gab,
dass sich ndmlich diese Differenzierungen (als Ein- und Abgrenzungen des
an sich einzigen >Lebensstroms<) erst spater durch kulturell-diskursive Ent-
wicklungen in unseren Wahrnehmungsweisen konditioniert haben, so miis-
sen solche Annahmen - zumindest aus einer phdnomenologischen Betrach-
tung - zunichst als eine Form des spekulativen Urteilens, genauer als ein
historisch-objektivierendes Wissen angesehen werden. Als solches Wissen

dass man, wenn man glaubt, sich gerade in der sWirklichkeit« der Wachwelt zu befinden,
nichts von seinen Einbildungen weifl. Ohne damit gleich ein voélliger Idealist zu werden,
wird man recht leicht einsehen, dass auch jene Wahrnehmung, die man in aller Naivitat
als »reine Wirklichkeit« bezeichnen wollte, durch mehrfache Einbildungen zu Stande
kommt. Wenn ich etwa auf diese Tasse blicke, wie sie >wirklich« und gegenwartig vor
mir steht — was sehe ich dann? Ich sehe eine sTasse<, d.h. ich identifiziere dieses Ding
als etwas. Diese Als-Struktur ist nicht im Ding selbst, sondern sie muss durch die Einbil-
dung im Sinne einer Sinnstiftung - oder hermeneutisch gesprochen durch ein »umsich-
tig verstehendes Auslegen« (Sz 148{t.) — zuallererst gebildet werden. Erst dadurch erweist
sich die blofie Hyle als eine >Tasse«. Zwar wiirde auch ein Tier dieses Ding sehen und
diesem, vielleicht wie einem Stein, einfach nur ausweichen, doch es wiirde es nicht als
jenes >Kulturgut« erkennen, geschweige denn dementsprechend damit umgehen. Mit der
Identifizierung hangt also auch ein Wissen tiber die Funktion der Tasse zusammen, wie
man diese handhaben kann. Die Tasse kann jedoch auch jede Menge weitere Bedeutun-
gen erhalten, die keineswegs mit ihrer Funktion zusammenhéngen. Es kann etwa eine
besonders wertvolle Porzellantasse sein, oder meine Lieblingstasse, deren Benutzung bei
mir immer ein Gefiihl der Vertrautheit einstimmt, usw. Selbst wenn ich nun in der Lage
wire, alle diese Einbildungen, die ich der Erscheinung zuschreibe — so wie es bei Husserl
heift - »abzubauen« (Huas8, 312, Huasy, 287), um allein die nackte Wahrnehmung von die-
sem Ding freizulegen, bleiben immer noch eine Reihe weiterer Einbildungen. Alles, was
ich uber die Beschaffenheit und Materialitit weif3, ist ebenfalls nicht der reinen Wahr-
nehmung entnehmbar, sondern ist ein Zusatz, welcher der Erscheinung zugesetzt wird.
Im Grunde betrifft dies selbst die Form. Denn was ich da sehe, ist mir immer einseitig
gegeben, ich sehe die Tasse immer nur von einer Seite, aber bilde mir (aufgrund einer
vorwegnehmenden Gewohnheit) ein, dass sie >in Wirklichkeit« vielseitig bzw. vieldimen-
sional ist. Ich bilde die Riickseite der Tasse in sie hinein, obwohl sie im Grunde nur von
vorne zu sehen ist (vgl. Hua6, 160ff). Kurzum: Man kénnte mit gleichem Recht meinen:
Es gibt keine Wahrnehmung — ob nun in der Wach- oder Traumwelt — ohne Einbildung.
Oder gar: Es gibt nur Einbildung. Das wollen wir jedoch nicht sagen, weil es schlichtweg
nicht unsere Erfahrung ist. Wir haben nun mal die Uberzeugung von Differenzen und
miissen sehen, wie diese zu Stande kommen.

155



156

Propadeutik

sind sie zwar, zumindest dem Anspruch nach, keine Phantasien, da es sich
hier (im Gegensatz zum Fingieren) um die (wissenschaftliche) Absicht und
Anstrengung handelt, (im besten Falle) nachvollziehen zu wollen, wie in einer
fritheren Zeit >tatsichlich« erlebt und gedacht wurde; und doch sind solche
Aussagen tiber die Geschichte des Denkens bzw. iber die Geschichte der
Wahrnehmung, der Kultur, Kunst usw. ein mehrfach vermitteltes Urteil. Der
>Gegenstand« des Urteils wurde selbst nicht miterlebt und man hat letztlich
nur spekulative Annahmen, die je nach Kriterium mehr oder weniger plausi-
bel erscheinen. All diese historischen Annahmen - deren scheinbare >Objek-
tivitat« jedenfalls durch vielerlei >subjektive« Voraussetzungen und Motive
konstituiert sind — haben ihrerseits nur Wahrheit, insofern sie in einer Gegen-
wart Geltung finden. Sie finden Geltung, indem etwa das Verfahren einer
historischen Arbeit (im besten Falle: verstehend und somit nachvollziehend)
anerkannt oder diese gar aufgrund einer bestimmten Autoritat schlichtweg
unhinterfragt akzeptiert werden. In einer rein phanomenologischen Heran-
gehensweise bleibt jedenfalls solch theoretisches Wissen, zumindest in sei-
ner scheinbar unhinterfragbaren Objektivitat, eingeklammert, es hat jene
selbstverstiandliche Geltung nicht, insofern es darum geht, den Traum in der
erlebten Erfahrung und nicht in spekulativen Annahmen zu ergriinden. Frei-
lich bedeutet Einklammerung weiterhin keine Negation, d.h. es werden diese
Theorien und Erzahlungen nicht an sich angezweifelt, so wie auch nicht die
Geschichtlichkeit (selbst die der Phanomenologie) bestritten wird, sondern
sie werden zugunsten einer Einkehr in die Epoché aufler Acht gelassen. Sie
koénnen aus einer rein phanomenologischen Perspektive freilich auch wie-
der Thema werden, so wie iiberhaupt betrachtet werden kann, wie sich der
Glaube an die Gultigkeit solcher Theorien oder Erzdhlungen konstituiert und
wie diese in ihrer Selbstverstandlichkeit funktionieren, obwohl sie als theore-
tische Suppositionen oder >Fremdberichte« nicht eigens erfahren und auch nur
in den seltensten Fallen in ihrer Urteilsbegriindung tatsachlich nachvollzogen
wurden. Jedenfalls erlaubt uns die Phanomenologie die Auseinandersetzung
mit historischem Wissen (jenseits der Frage seiner Plausibilitat) zunéchst
ganzlich auler Kraft zu setzten, um die aktuell erlebte bzw. erinnerte Diffe-
renz zwischen Traum- und Wachwelt selbst zum Phédnomen der Betrachtung
werden zu lassen. Das heifit: Mag sein, dass es diese Differenz nicht immer
gab und dass sie sich historisch entwickelt hat, und mag sein, dass allein die
Moglichkeit einer andersartigen historischen Entwicklung mich unweiger-
lich in tiefstes Staunen versetzt. Es dndert zun4chst doch nichts an der mir
(scheinbar) aktuell gegebenen Evidenz, dass es ndmlich (Kraft meiner Erinne-
rung als einer Gewissheit des aktualen Erlebens) vollig klar zu sein scheint,
dass ich gestern Nacht getrdumt hatte und jetzt nicht. Diese Gewissheit 16st



Zur phanomenologischen Herangehensweise

sich durch historisches Wissen bzw. historistische Empathie nicht auf. Ich
finde diese Differenz weiterhin in der mir gegebenen Erinnerung, sodass ich
mir weiterhin in aller Selbstverstidndlichkeit gewiss bin: Das Fliegen tiber
die Dacher Wiens war getrdumt, hingegen das Treffen mit der Freundin am
gestrigen Tag in der Griinbergerstrafle nicht. Aufgrund dessen gibt sich mir
zugleich die Erwartungshaltung, dass ich auch heute Nacht wieder trdumen
konnte und dass ich wiahrend des Traums von diesem aufgesogen nichts von
einer Wachwelt wissen werde, sondern diese Differenz sich vielmehr erst
wieder beim Erwachen einstellen wird. Es liegt also gegenwértig eine (zwar
durch die historisch-kritische Betrachtung problematisierbare und doch wei-
terhin) selbstverstandlich gegebene Gewissheit vor, die sich zumal in einer
vorgerichteten Antizipation bzw. in einer — um mit Husserl zu sprechen —
»Erwartungsgewif3heit« ausdriickt (Huag, 134 f; vgl. Huag, 62). Und ich kann
auch davon ausgehen, dass die mir solcherart gegebene Unterscheidung zwi-
schen einer getrdumten und einer wach-erlebten Erfahrung keine >private
Meinung« darstellt, sondern (aus welchen Griinden auch immer) in einer von
mir geteilten Lebenswelt eine allgemein nachvollziehbare Differenz, ein endo-
xon darstellt. Kurzum: Die Differenz zwischen einer erinnerten Traum- und
Wachwelt oder sagen wir besser: zwischen einer Traumwelt- und Alltags-
welt-Erfahrung scheint aktuell vollig evident zu sein. Ich sage dabei weiter-
hin »aktuells, weil die Differenz mir eben nur in der Wachsphére204 erscheint
und ich im Traum von ihr nichts wusste oder mich zumindest an solch ein
sTraumwissen«< nicht erinnern kann.

Nun miisste die Phinomenologie in der Lage sein, diese in solcher Gewissheit
erscheinende Differenz einzuklammern, d. h. sie musste durch die Auflerkraft-
setzung die Differenz selbst zum Phianomen werden lassen, um solcherart aus
der Aktualitat der erlebten Erfahrung klaren zu konnen, woher eigentlich
die Gewissheit dieser Unterscheidung rithrt. Oder anders gesagt: Jene Diffe-
renz(ierung), welche den Traum als Traum markiert, darf dem phanomeno-
logischen Anspruch nach nicht ein hypothetisch-theoretische Annahme sein,
sondern muss sich in der Erfahrung selbst ausweisen lassen. Wir kénnen
diese Ausweisung in der Tat vornehmen, und zwar an zwei Erfahrungs-mo-
menten< bzw. -iibergingen: Einerseits am Moment des Erwachens, welches
sich als ein augenblicklicher Bruch ereignet und uns mit einem Schlag in die

204 Mit »Wachsphare«, dies am Rande erwahnt, verwende ich einen Begriff Husserls,
den er an einer Stelle seiner Manuskripte zur Problematisierung des Wachbewusstsein
verwendet. Er versteht unter der »Wachsphére« die Kontinuitat von Wachwahrnehmun-
gen, die - trotz der Unterbrechungen (Schlaf) - als ein und derselbe Erfahrungsbereich
gelten und von dem das wache »Ich« stets umgeben ist (Huag2, 47f.).

157



158

Propadeutik

diurnale Sphéare des Wach-seins beférdert und dabei sogleich einen erleb-
ten Unterschied zum Traum markiert. Anderseits ereignet sich die Differenz
im Phédnomen des Einschlafens, des langsamen Absorbiertwerdens in einen
Traum, und zwar derart, dass sich dabei die Differenzierung gleichsam auf-
gibt und nur noch den Traum gelten lasst. Beide Male griindet die Differenz
also auf einem Ereignis: im Falle des Erwachens auf das plotzliche Sich-ent-
ziehen des Traums und beim Einschlafen als eine sukzessive Abstandnahme
vom Horizont der Wachwelt. Nur haben wir eben justament an diesem Punkt
unser >methodologisch« schwerwiegendes Problem, weshalb uns der Traum
als ein Randgang oder ein »Grenzphédnomen« der Phanomenologie erschei-
nen muss.2% Denn die klassische Phanomenologie scheint uns doch ein Ver-
fahren zu sein, wie wir es bereits angesprochen haben, welches sich allein
in der Aktualitat eines Wachzustandes zutragen kann und sich somit dem
Ereignen jener Differenz und damit zugleich dem Phanomen des Traums nur
einseitig, nur vom Wachen anzundhern vermag. Nicht nur aus Verlegenheit,
sondern gerade aufgrund dieser Ausgangssituation, haben wir immerhin
die Moglichkeit einer Phanomenologie der Erinnerung hervorgehoben. Im
Modus der Erinnerung, und zwar genauer: indem wir innerhalb der Erin-
nerung Epoché iiben, kann es uns doch moéglich sein, jene erlebte Differenz
und durch diese hindurch die Traumerfahrung freizulegen, namlich so, wie
sie sich einst gezeigt hat und wie sie gleichsam von einer aktuellen Vergegen-
wartigung gemeint wird. Solcherart konnen wir tiber die Vermittlung der
Erinnerung nicht die jeweils erfahrenen Inhalte der Traume, sondern zumal
spezifische Traumphdnomene wie iiberhaupt die Gegebenheitsweisen und
konstitutiven Bedingungen betrachten, die es uns tiberhaupt erlauben, einen
Traum in Erfahrung zu bringen. Die phdnomenologische Investigation — noch
besteht die Aufgabe darin, sich methodisch zu orientieren — kénnte nun auf
dieser Linie fortschreiten und versuchen, Kraft der Erinnerung Deskriptionen
und Wesenserfassungen vorzunehmen. Indes scheint uns, fiir den Moment
jedenfalls, eine >unmittelbare< Phanomenologie des Traums ausgeschlossen
zu sein. Wiahrend ich beispielsweise die Beschreibung eines aktuell und ori-
gindr wahrgenommenen Tisches vornehmen kann — etwa seine Gegeben-
heitsweisen, wie er etwa trotz seiner verdeckten Seiten als ein und derselbe
Tisch gemeint ist und dabei auf einer tieferen Ebene ich selbst noch die Art
und Weisen des Intendierens (als Akte) und schlief3lich auch das Ich als Trager

205 Zur Erérterung der Formulierung »Grenzphdnomene der Phanomenologie« siehe
die Einleitung von Rochus Sowa und Thomas Vongehrin, die neben Husserl auch auf
Fink verweisen (Hua42, XIX). Dass in diesem Band der Husserliana (wenn auch nicht der
Traum so doch) der Schlaf, das Einschlafen und das Erwachen eine zentrale Rolle spielen,
ist gemaf dieser Formulierung naheliegend.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

und zugleich >Reflektor« des intentionalen >Bewusstseins« freilegen, thema-
tisieren, beschreiben und diese Beschreibungen (in Form der geschriebenen
Schrift oder etwa einer Audioaufzeichnung) sprachlich festhalten kann -
scheint solch ein Verfahren im Bezug auf den getrdumten Tisch aus mehrer-
lei Griinden nicht méglich zu sein. Die Unméglichkeit einer unmittelbaren
Einsicht in das oneirische Ereignen ergibt sich nicht nur fir die klassische
Reflexions-Phdnomenologie a la Husserl, der man vorwerfen kénnte, sie sei zu
trocken fir solch ekstatische Seinsweisen, wie es der Traum nun mal ist. Die
Schwierigkeit liegt doch auch auf Seiten der Traumerfahrung selbst, die von
einer bestimmten Qualitit der Abwesenheit begleitet wird. Wie bereits aus-
gefiihrt, scheint uns im Traum (d.h. wahrend wir trdumen) schlichtweg die
notige Wachsambkeit fiir eine phdnomenologische Sichtung, Freilegung und
deskriptive Einsicht zu fehlen. Freilich soll dies nicht bedeuten, wir hatten
auch dies angesprochen, dass es im Traum iiberhaupt keine Form von Wach-
heit gibe. Ohne eine - sei es auch eine minimale - Wachsamkeit kénnte sich
Erfahrung tiberhaupt nicht zutragen. Nur befindet sich solche Awareness im
Traum gewissermaflen in einem schwécheren bzw. fliichtigen Modus. Dies
ist kein Manko, sondern ein besonderes Merkmal des Traumerlebens. Gerade
dadurch erhilt das oneirische Geschehen jenen bezeichnenden Widerfahr-
nischarakter. Wie Heidegger (in Auseinandersetzung mit Pindar) schreibt,
zeichnet sich der Traum durch eine paradoxe »Abwesung« aus, ndmlich eine
Abwesung, in der zugleich »Erscheinendes anwest« (GAs52, 117).

3. Pforten zu einer Phanomenologie des Traums
A) Erinnerung

Das zuletzt Gesagte zusammenfassend konnen wir behaupten, dass die pha-
nomenologische Einstellung qua Epoché in Bezug auf das Phianomen des
(erinnerten) Traums zwar den Vorzug hat, dass es dem Phanomen durch keine
voreiligen und vorbelasteten Urteile Gewalt antut und gerade aufgrund sol-
cher Vorsicht in seiner deskriptiven Herangehensweise noch am ehesten in der
Lage ist, sich dem scheuen Phanomen des Traumes anzundhern. Aber ande-
rerseits war einzusehen, dass gewissermafien die Bedingung der Moglichkeit
fir die Phanomenologie verschwindet, sobald sich der Traum aktuell ereignet.
Der iibliche Schlaftraum scheint dort zu beginnen, wo das wachsame, auf-
merkende und zumal selbstreflexive >Ich« — ohne sein eigenes Zutun - im
Prozess des Einschlafens paralysiert, oder zumindest geschwécht, gedampft

159



160

Propadeutik

wird.20¢ Es gibt zwar auch wéhrend der oneirischen Erfahrung eine Form
der Wachsamkeit, doch diese scheint nicht ausreichend bzw. nicht geeignet
zu sein, um wahrenddessen eine involviert-reflexive Investigation, wie es
die Phdnomenologie sein mochte, vorzunehmen. Die bisherigen >methodi-
schen< Uberlegungen und Einiibungen schienen daher sagen zu wollen, dass
eine unmittelbare Phidnomenologie des Traums als eine leibhafte Originaritat
unmoglich ist und dass man stattdessen, wie oben bereits im Ansatz begon-
nen, zu einer Phdnomenologie des erinnerten Traums umdisponieren muss, um
sich iber das Residuum der Erinnerung das Traumgeschehen zu vergegen-
wartigen. Man miisste demnach in der phanomenologischen Einstellung ver-
weilend den Zugang durch die Reminiszenz suchen, indem man im Modus
der Erinnerung, soweit sie es zulésst, einst erlebte Traumerfahrungen repro-
duziert, reaktualisiert, d.h. eben vergegenwirtigt, indem sie entweder >wil-
lentlich« in die Gegenwart geholt werden oder sie sich (sozusagen >von sich
aus<) der Gegenwart aufdriangen oder gar aufzwingen.29? Dabei kann sich, wie
alles aktuell Abwesende, auch die Erinnerung an den Traum nur durch eine
Art Einbildungskraft vergegenwartigen und zwar im wort-wortlichen Sinne
als eine Ein- und Hineinbildung in das gegenwirtig Erlebte. Wie auch im
Wort »Vergegenwartigung« zum Ausdruck kommt, verweist solche Einbildung
bzw. Einbindung nicht nur immer schon auf die Gegenwart, sondern kann
im Grunde nur in dieser stattfinden. Erinnerung spielt sich in der Spann-
weite und Gerichtetheit einer Gegenwart ab. Dies meint, dass das Erinnerte
(zwar selbst nicht mehr aktuell und doch) im Jetztfluss - gleichsam wie durch
einen Wahrnehmungsschleier (vgl. Huaio, 48) — zu einer erlebten Erscheinung
wird. Zwar wird das Erinnerte (nicht zuletzt auch aufgrund der perzeptiven
Schwiche seines Erscheinens) mehr oder weniger bewusst von der >origi-

206 Die Rede ist, auch wenn nicht immer explizit benannt, vom »iiblichen< Schlaf-
traum. Inwieweit diese Deskriptionen angesichts der Moglichkeit von unterschiedlichen
Graden an Luziditit im Traum weiterhin zutreffend sein kénnen, wird sich an gegebener
Stelle noch herausstellen miissen.

207 Damit miissen wir in der Beschreibung des Phdnomens der Erinnerung tiber Hus-
serl hinausgehen, insofern er diese nadmlich allein als einen »Bereich meiner Freiheit«
(Huaio, 42) ansieht, den ich frei und nach Belieben durchlaufen kann. Solch eine an der
»Leistung des Bewusstseins« orientierte Phanomenologie vernachlassigt jedenfalls, dass
sich Erinnerungen auch ohne meinen Willen aufdriangen kénnen und selbst wenn die
angebliche Freiheit sich dazu entschlossen hat, diese nicht mehr erinnern zu wollen,
konnen sie trotzdem weiterhin zudringlich sein und gleichsam die Vergegenwartigung
einfordern. Dabei muss es sich noch nicht mal um traumatische Inhalte handeln. Selbst
Banalitiaten, denken wir etwa an das Phanomen des >Ohrwurms¢, haben diese recht
merkwiirdige Eigenschaft. Man misste in diesem Zusammenhang vielmehr jene selte-
nen Stellen bei Husserl ausgraben und hervorheben, wo er von einer »passiven Wieder-
erinnerung« spricht (Hua1y, 3211F).



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

niren<« Wahrnehmung unterschieden und ihr Inhalt einer vergangenen Zeit
zugeschrieben, und doch bleibt jene Erscheinung des Vergangenen zwangs-
laufig eine in der Aktualitat stattfindende. Jegliche (Ver-)Gegenwértigung
ist eine gegenwartig-aktuelle Modalitat der Erfahrung.208 Damit die Erinne-
rung phéanomenologisch thematisiert werden kann, bedarf sie ihrerseits einer
aktuell intentionalen Aufmerksamkeit, und zwar in einem weitaus hoheren
Mafle, da ihr Inhalt und die Gegebenheitsweisen ihres Erscheinens nicht jene
Intensitat leibhaft-origindrer Wahrnehmungen aufweisen.

Das intentionale Erinnerungsvermogen hat es naturgemaf leichter, wie
dies von Husserl detailliert beschrieben wurde, wenn die erlebte Zeitspanne
zum Erinnerten kiirzer ist und somit gleichsam eine starkere Evidenz auf-
weist (vgl. Huaio, 49 ff). Umso ndher das >Damals< der Erfahrung eines
bestimmten Tisches (ob nun getrdumt oder nicht) liegt, desto leichter wird
es sein, sich an diesen zu erinnern, zumal im Detail zu erinnern und sich
dieser Erinnerung gewiss zu sein (auch wenn diese scheinbare Gewissheit
bei genauerer Betrachtung immer auch etwas Naives an sich hat20%). Voraus-
gesetzt fiir die Erinnerung ist, dass es fiir jenen Tisch auch damals, als dieser
noch unmittelbar gegeben war, eine Aufmerksamkeit (oder zumindest ein
Bemerken) gegeben haben muss bzw. dass dieser Tisch (aus welchen Griin-
den auch immer) damals die Aufmerksamkeit/das Bemerken eingefordert hat.
Man muss daher die (Husserl’schen) Beschreibungen erweitern bzw. verdeut-
lichen: Das Vergangene wird nicht nur leichter erinnert, wenn die Zeitspanne
seit seinem Vergehen kiirzer ist, sondern wenn das Vergangene im Moment
seiner origindren Erfahrung eine markante (d.h. bedeutungsvolle oder gar

208 Vgl. dazu Husserl (Huaz23, 253, 262), der in diesem Zusammenhang auch von einem
»Ich-kann-aktuell-auf-Altbekanntes-Zuriickkommen« spricht (Hua3g4, 186; Siehe auch
Huaio, 48 ff.; Huas, 163 ff).

Die (Wieder)Erinnerung ist somit ein doppelseitiges Phanomen: Einmal vergegen-
wartigt sie eine Erfahrung, die selbst vergangen (also einst Gegenwart war, aber jetzt
nicht mehr) ist. Indem sie jedoch vergegenwartigt, wird anderseits eine aktuelle Impres-
sion >erzeugt< und somit als Erinnerungserfahrung ein gegenwirtiges Erleben. Fir eine
ausfihrliche Auseinandersetzung mit Husserls phdnomenologischen Untersuchungen
zur Frage der Erinnerung siehe auch: Seong-Ha Hong: Phdnomenologie der Erinnerung,
1993.

209 Denn Erinnertes ist gewissermafien immer Geglaubtes, d.h. es ist der Glaube, dass
es sich so ereignet habe, wie ich mich erinnere. Gerade umso ferner die Erinnerung liegt,
umso grofler scheint die Moglichkeit zu sein, dass sich unterschiedlich motivierte Phan-
tasien mit der Erinnerung mischen, sodass man bei kritischer Betrachtung kaum noch
sagen konnte, was >wirklich« erlebt war. Hier spielt letztlich auch die Intersubjektivitat
eine grofie Rolle, insofern es ndmlich die Anderen sind, welche (auch ohne unbedingt
Zeug:in gewesen zu sein) Erinnerungen stets mitformen, indem sie sie auf bestimmte
Weise triggern, bezweifeln, korrigieren usw.

161



162

Propadeutik

traumatische) Kennzeichnung erhalten hat, was seine Einpragung auch
unabhéngig von der zeitlichen Nahe oder Ferne forciert. Solche Einpragung
kann sich freilich auch durch Wiederholungen und Wiederholungsmuster
auszeichnen, sodass sich das Wiederholte bis zum gewohnheitsmafig Gege-
benen steigert, was seine Erinnerung nicht nur erleichtert, sondern geradezu
aufdrangt, indem sie sich als eine vollig selbstverstdndliche Voraussetzung
in die aktuelle Wahrnehmung einschreibt.210 Kurzum: Das - aus welchen
Griinden auch immer - Markante und somit Pragnante einer vergangenen
Erfahrung wird, selbst wenn ihr >Damals< in zeitlich grofierer Ferne liegen
mag, leichter erinnert werden als eine unaufféllige Erfahrung néherer Ver-
gangenheit. Wir werden noch néher darauf eingehen miissen, inwiefern dies
auch bei der Traumerinnerung eine Rolle spielt.

Doch zuvor gilt es zu verdeutlichen, dass der Erinnerung eine weitaus grofere
Relevanz zukommt. Denn eine Phdnomenologie der reinen Unmittelbarkeit
scheint uns prinzipiell nicht méglich zu sein: Ein jeglicher Versuch phanome-
nologischer Deskription, und dies gilt nun auch in Bezug auf das Wachleben,
arbeitet im Grunde immer mit bereits Vergangenem, spielt sich mit und in
der Erinnerung ab. Dies hangt mit dem Umstand zusammen, dass die Wahr-
nehmung selbst auf ein Reich vergangener Erfahrungen verweist, welche
das Gegenwartige sinnhaft konstituieren.2!! So wird eine der Wahrnehmung

210 Ohne solche gewohnheitsméfigen und daher selbstverstandlichen Erinnerungen,
die man mit Husserl auch als »passive Wiedererinnerungen« bezeichnen kénnte (Huaiy,
320f.), wiirde vieles unserer Wahrnehmung wie auch unseres Denkens sich nicht zutra-
gen koénnen, da beides stdndig durch ein Reich nicht aktuell gegebener Erinnerungen
konstituiert wird. So weif3 ich, um ein triviales Beispiel zu nehmen, dass dieses Ding vor
mir eine Vase ist, weil ich in der Vergangenheit unzéihlige Vasen (in leiblicher Teilhabe)
wahrgenommenen habe und diese Erfahrungsgewohnheit nun auch auf dieses Ding
anwende. Ein Blick gentigt und ich gehe davon aus - wie es mir die (inkorporierte) Erin-
nerung geradezu befiehlt — dass auch diese Vase eine Riickseite hat, dass sie hohl ist, dass
sie in der Lage sein wird, Flussigkeit aufzubewahren usw. Ohne diese vorausgehende
Zuschreibung einer passiven Erinnerung konnte ich dieses Ding niemals (und obendrein
in jener volligen Selbstverstandlichkeit) als Vase erkennen uns als solche handhaben.

211 Konstituieren bedeutet hier, sowie auch bei Husserl, nicht konstruieren. Denn
Konstruktion wiirde ja gerade meinen, dass das Wahrnehmende (Ich) im Akt des Wahr-
nehmens das Wahrgenommene erschafft. Es unterstellt somit, dass die Wahrnehmung
eine Machenschaft und das Wahrgenommene somit machbar ist. Die Konstitution setzt
vielmehr das Wahrnehmen voraus bzw. vollzieht sich durch es als eine den Erscheinun-
gen sinngebende Performance: Im Akt der leiblichen Teilhabe wird dem Wahrgenom-
menen eine Geltung und ein Sinn verliehen, indem dieses in einen zeitlich generierten
Sinn-Horizont (Welt) eingebettet, d.h. in den Zusammenhang und Verweis mit anderen
Personen, Dingen und Kontexten gestellt wird (vgl. dazu u.a. Huaig/1, 169, Hua1y, 257
und in Bezug auf die Frage, inwiefern auf genetischer Ebene das transzendentale Subjekt



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

gegebene Erscheinung nicht in einer Art >Nacktheit< ihrer aktuellen Prasenz
perzipiert, sondern es wird ihr immer schon und vollig selbstverstandlich in
einer »>Als-Struktur< begegnet, d.h., sie wird durch ein Vorurteil betrachtet,
welches ihr ein Kleid vergangener Erlebnisse iberzieht. Es erscheint mir etwa
nicht ein indifferentes Gemenge an Farben und Gestalt, sondern ich nehme
diese Erscheinung — und zwar vorweg — als etwas Konkretes wahr, als einen
Tisch, als eine Vase, als einen Computer usw. und beziehe mich damit auf die
Expertise vergangener (leiblich inkorporierter) Erfahrungen und Urteile. Die
Erinnerung im Sinne der Retention spielt zumal auch fir die unmittelbare
Konstitution einer Wahrnehmung als einer dauerhaft-einheitlichen Erschei-
nung eine entscheidende Rolle. Nehmen wir ein Beispiel: Wenn ich meine
Aufmerksamkeit auf diese Vase, die vor mir auf dem Tisch steht, richte und
dabei gleichsam die Gerichtetheit und ihren phdnomenalen >Inhalt< achtsam
betrachte, dann bemerke ich, dass ich (meinem Blickwinkel verschuldet) im
Grunde nur eine Seite der Vase sehe. Wiirde ich allein bei dieser aktuellen
Perzeption bleiben, d.h. allein bei dem, was mir in der reinen Gegenwart
zuganglich ist, wiisste ich nicht zu sagen, ob die Vase tiberhaupt eine andere
Seite hat. Wenn ich nun meine Position im Raum verandere, d.h. wenn sich
mein Blickwinkel verdndert und die Vase nun aus einer anderen Perspek-
tive betrachtet wird, dann verschwindet das zuvor Gesehene nicht, sondern
wird in der Retention beibehalten. Das Beibehaltene flie3t als frische Erin-
nerung in die aktuelle Impression mit hinein, sodass mir — obwohl ich streng
genommen weiterhin nur eine Seite, immer nur einen Aspekt, nur einen Aus-
schnitt vernehme — Dank der Retention dennoch eine raum-zeitliche Ein-
heit erscheint, ein dauerhafter, vielseitig-volumindser Gegenstand, ndmlich
diese Vase.212 Obzwar sich also meine Wahrnehmung naturgemaf in Bewe-
gung und Verdnderung befindet, gehe ich mit diesem Strom nicht einfach

sich selbst mitkonstituiert: Huai3, 429; Huais, 284, 367, 546; siehe ferner Ludwig Land-
grebe: »Reflexionen zu Husserls Konstitutionslehre«, in: Tijdschrift voor filosofie 3, 1974,
S.466-482; Robert Sokolowski: The Formation of Husserl's Concept of Constitution, 1964; Dan
Zahavai: Husserl's Phenomenology, 2003, S.68-72; sowie Elisabeth Stroker: »Intentionali-
tat und Konstitution, in: Elisabeth Stroker: Phdanomenologische Studien, 1987, S.54-74.)
212 Um das Gemeinte mit einem anderen Beispiel zu veranschaulichen: Wir lesen
nicht (nur) Wort fiir Wort, sondern immer auch die Einheit des gesamten Satzes, indem
wir, sobald wir das erste Wort des Satzes »entziffert« haben, diesen und alle weiteren
Worter in der frischen Erinnerung beibehaltend weiterlesen, bis schlieSlich am Schluss
des Satzes das Ganze als eine abgeschlossene Einheit — als ein »Aktkontinuum« (Huaio,
23) — gegeben ist und dadurch der Satz (im besten Falle) auch einen Sinn ergibt. Nur weil
unsere Wahrnehmung das soeben Wahrgenommene retentional beibehilt, ist uns dies
moglich. Oder nehmen wir etwa Husserls Lieblingsbeispiel: die Melodie. Wiirde man
beim néchsten Ton den Vorherigen schon vergessen haben, hitte man zwar eine Abfolge
von Toénen, doch es wire unmoglich, am Ende die ganze Melodie als solche >im Ohr« zu

163



164

Propadeutik

Moment fiir Moment mit, sodass das jeweils Vorherige verloren und verges-
sen ware. Sondern ich erinnere mich an das Noch-soeben-Wahrgenommene,
nehme diese frische Erinnerung mit in die nachste Impression, bilde sie in
die nachste Impression hinein. So ist es mir trotz der einseitigen, unbestandi-
gen, stets neuen, unterschiedlichen und dabei unaufhérlich in die Vergangen-
heit absinkenden Sinneseindriicke (die gewiss nie auf einen Sinn beschrankt,
sondern stets intersensorische Eindriicke sind) dennoch méglich, Kraft der
Retention quasi-dauerhafte Gegenstande in einer Quasi-Unmittelbarkeit zu
vernehmen (vgl. Hua6, 160 ff.; Huaio, 48 ff).

Die Relevanz solch retentionaler Erinnerung steigert sich um ein Weiteres,
wenn ich nun nicht allein bei der erlebten Erfahrung der Vase stehen bleibe,
sondern mich zumal der Phdnomenologie bemiihe, namlich in einem wei-
teren Schritt zu einer Deskription derselben tibergehe. Denn sobald ich das
Wahrgenommene (in seinem Wahrnehmungsprozess) beschreiben und die
Beschreibung zudem aufschreiben mochte, muss ich notwendigerweise von
der impressionalen Quasi-Aktualitat der Vase absehen, d.h. ich muss mich
schlichtweg von der Vase abwenden und den Blick dem Bildschirm des Com-
puters zuwenden. Die Vase erscheint nun als Ganzes nicht mehr im Wahr-
nehmungsfeld, sie ist als solche nicht mehr sichtbar, nicht gegenwirtig, sinkt
in die einbehaltene Erinnerung hinab, sodass ich von einer (zwar weiterhin
recht frischen und doch abgesunkenen) Erinnerung her in die Tastatur tip-
pend die gemeinte Vase beschreibe: etwa als die mir bekannte Porzellanvase,
im Dipylonstil bemalt, neuerlich mit einem Riss am unteren Ende usw. Dieser
Vorgang einer (zunéichst einfachen) Beschreibung ist daher seinerseits kein
unmittelbarer, sondern ein durch die Erinnerung vermittelter, vorgestellter.
Er hat nur insofern den Schein der >Unmittelbarkeit, als dass ich immer wie-
der die Moglichkeit habe, auf die aktuelle Wahrnehmung dieser Vase, welche
selbst weiterhin retentional strukturiert bleibt, zuriickzugehen. Die Moglich-
keit solch eines stdndigen Riickgangs erlaubt die (ohnehin frische) Erinnerung
immer wieder zu aktualisieren. In solcher Quasi-Unmittelbarkeit einer sich
frisch haltenden Vergegenwirtigung kénnen nun unterschiedliche Aspekte
der Perzeption dieser Vase — welche freilich immer in die eine, ganzheitliche
Perzeption eingebettet bleiben — in Betracht gezogen und beschrieben wer-
den: Wie etwa ihre Beschaffenheit, Farbe, Form, Hirte, Geruch, die Asthetik
ihrer Bemalung, die geschichtliche Bedeutung des Stils, aber auch die biogra-
phische Bedeutung fiir einen selbst; ich kann ferner beschreiben, wie die Vase
in all dem immer schon als eine Einheit apperzipiert ist, also trotz aller senso-

haben. Erst durch das retentionale Beibehalten nichtaktueller und doch mitfungierender
Geltungssynthesen kénnen die Tonabfolgen als eine Melodie erklingen.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

rischen Verdanderungen und perspektivisch-intentionalen Begrenzungen sich
konstant durchzuhalten vermag; ferner aber auch, wie sich dieser konkrete
»Gegenstand« in einem Verweisungszusammenhang mit anderen Gegenstin-
den befindet, beispielsweise den Aufbewahrungsort fir diverse Pflanzen
darstellt und dabei nicht nur Ort, sondern selbst neben diesem Arbeitstisch
verortet ist, hier seinen Platz hat und gemeinsam mit dem Tisch, an dem
ich sitze, die raumliche Wahrnehmung des >iibrigen< Zimmers abstimmt und
zugleich im Wahrnehmungs-Umfeld des Zimmers bestimmt ist. Ich kann aber
auch auf einer >tieferen< Ebene ansetzen, indem ich das Wahrgenommene
einklammere und in Betracht ziehe, durch welche Bedingungen die Wahr-
nehmung selbst konstituiert ist, z.B. wie eine gleichbleibende (Lebens-)Welt
sowohl als Horizont wie auch als sinnhafter Kontext vorausgesetzt wird; oder
wie von einem leiblichen (Da-)Sein her wahrgenommen wird, welches offen
und zur Welt ausgerichtet ist, dabei einerseits eine stabil anmutende Pers-
pektive bzw. ein Orientierungszentrum bedeutetet, anderseits jedoch selbst
seine Position stdndig verandert und durch die jeweilige Positionierung sich
selbst und die Gegenstande anders wahrnimmt. Ich kann indes die leibliche
Beweglichkeit, etwa die stindige Bewegung der Augen, die stindige Bewe-
gung tastender Hénde etc., kurzum das kinédsthetische Erleben als solches
beschreiben, welches mir Raumlichkeit, raumliche Umgebung und somit eine
raumliche Gestalt erscheinen lasst.2!3 Ferner kann ich genauer in Betracht
ziehen, wie oben bereits angedeutet, dass in meiner Wahrnehmung gewisse
qualitative Voraussetzungen mitspielen, dass ich etwa eine bereits erlebte,
erlernte und gefestigte Vorstellung der Farbe Rot habe, eine Vorstellung von
Harte, von Wiarme, aber auch eine praktisch eingetibte Vorstellung davon,
wie bestimmte Gegenstande zu verwenden sind, was fiir eine Bewandtnis es
damit hat, was mir wiederum vorgibt, wie und als was ich den Gegenstand
identifiziere.2'4 Nun kann ich aber auch tiberhaupt die Fihigkeit und den Voll-
zug des Identifizierens betrachten, nicht nur der Identifizierung von Wahr-
nehmungsgegenstinden, von anderen Menschen, sondern wie ich mich dabei
selbst immer schon als ein vom Identifizierten Verschiedenes glaube, als ein
sIch« der Wahrnehmung, als eine Person setze.

213 Siehe dazu Husserl, der unter »Kinasthese« jene Wahrnehmungen beschreibt,
die aufgrund sich bewegender Korperteile oder Wahrnehmungsorgane entstehen (vgl.
Huazi6, 154 ff). Da sich der Leib jedoch stets in Bewegung befindet und da wir letztlich
immer mit dem ganzen Leib perzipieren, miisste man sagen, dass alle Wahrnehmung
kindsthetisch ist. Dies gilt, wie sich noch herausstellen sollte, selbst fiir den Traum (siehe
Kap. IV.8-10).

214 Vgl. dazu Heideggers Analyse zu Bewandtnis und Bedeutsamkeit, insbesondere
seine »Zeuganalyse« (SZ 83 ff).

165



166

Propadeutik

Ohne nun alle Moglichkeiten einer Phdnomenologie der Wahrnehmung
an dieser Stelle aufzahlen zu miissen, kann kurzum gesagt werden, dass ich
nicht nur die natiirliche Wahrnehmung der Vase, sondern auch all die >trans-
zendentalen< Aspekte betrachten und deskribieren kann, die zwar in der Per-
zeption der Vase zunichst nicht sichtbar sind, doch ihre Wahrnehmung (mit)
konstituieren und gewissermaflen zuallererst ermoglichen. Bei all diesen
Betrachtungen und Analysen beziehe ich mich jedenfalls auf das aktuelle
Erleben in seiner Quasi-Unmittelbarkeit, indem ich jedes Mal vom Bildschirm
absehe, wieder auf die originar aktuelle Wahrnehmung der erlebten Vase,
sowie auf die Weisen und (Pra-)Supposition jener Wahrnehmung achte und
dabei selbst noch die Voraussetzungen des Wahrnehmenden beriicksichtige
und all diese Einsichten — in der unmittelbaren Erinnerung — beibehaltend
erneut in den Bildschirm blicke und via Betatigung der Tastatur Deskriptio-
nen aus der vergegenwartigenden Betrachtung ausbuchstabiere.?!>

Diese Art von quasi-unmittelbarer Erinnerung bzw. einer unmittelbaren
Aktualisierung der Erinnerung durch Riickgang auf die originar-aktuelle
Wahrnehmung und die sie konstituierenden Dispositive, und damit komme
ich nun wieder zum eigentlichen Problem zuriick, scheinen mir in Bezug auf
die Traumerfahrung vollig zu fehlen. Wie bereits erwéahnt ist der Rickgang auf
das (Quasi-)Unmittelbare der Traumerfahrung fiir ein in der Wachwelt befind-
liches Dasein, welches hier — wenn man so mochte — das eigentliche Subjekt
der phanomenologischen Untersuchung darstellt, unmoglich: Das Einschlafen
tilgt den Aufenthalt in der Wachsphéare sowie ein hoher Grad an Wachheit den
Schlaftraum beendet, was das Erwachen aus dem Traum bedeuten wiirde. Auf-
grund der fehlenden Vigilitat scheint es anderseits dem oneirischen Dasein
nicht méglich zu sein, zur erlebten Erfahrung eine gewisse involviert-distan-

215 Freilich hat dieses »Ausbuchstabieren« sein eigenes Problemfeld, nicht nur, weil
es geradezu in einer automatisierten Tipptechnik eine Symbiose mit der Mechanik der
Tastatur und des Softwareprogramms eingeht, die den Schreibprozess und somit den Ver-
lauf der Deskription in einem doch erheblichen Mafle mitbestimmen. Sondern weil man
spatestens jetzt, wo es sich sprachlich artikulieren mochte, von der Frage angegangen
ist, wie und inwiefern Sprache dem Erlebten tiberhaupt gerecht werden kann oder ob die
Versprachlichung nicht zwangsweise eine Verfalschung mit sich bringt bzw. ihr eigene
Missverstandnisse verursacht oder iiberhaupt etwas Neues, Anderes stiftet, als eingese-
hen wurde. Diese Problematik betrifft freilich nicht nur die Phanomenologie, sondern
jede Form sprachlicher, aber auch sonstiger (etwa bildlicher, tinzerischer usw.) Versu-
che der (reflexiv-)darstellenden Artikulation. Jedenfalls greift die jeweilige Artikulation
ihrerseits auf eine Erinnerung zuriick, hat sozusagen in sich ein Gedéchtnis, das in der
phanomenologischen Beschreibung mitspricht und nicht unbedingt in einem unmittel-
baren Zusammenhang mit dem Gesichteten steht.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

zierte Einstellung einzunehmen, geschweige sich zur Traumerfahrung refle-
xiv-beschreibend zu verhalten. Und wenn es doch in einer Art luzidem Traum,
dazu spater mehr, moglich sein sollte, wiirde letztlich das Medium fehlen,
welches erlauben kénnte, die von der unmittelbaren Betrachtung gewonnenen
Beschreibungen und Einsichten zum Traum festzuhalten, zumindest derart,
dass sie auch in einer Wachwelt abrufbar wiren. Es scheint doch ausgeschlos-
sen zu sein, dass ich weiter traume, mich in den Tiefen oneirischer Erfahrung
befinde und zugleich ausfiihrlich von jener Erfahrung berichte oder gar Auf-
zeichnungen fiir eine Wachwelt erstelle. Um von etwaigen phidnomenologi-
schen Betrachtungen, die noch wahrend der Aktualitdt des Traums gewon-
nen wurden, berichten zu kénnen, miisste ich schlichtweg wieder aufwachen,
wach-sein und wiirde eben von einer Wiedererinnerung her mich ihrer zu
entsinnen versuchen. Doch diese Form der Wiedererinnerung wére keines-
wegs eine unmittelbar-retentionale, sie konnte sich nicht immer wieder in der
Erfahrung selbst re-aktualisieren, wie wir dies soeben am Beispiel der Per-
zeption einer Vase beschrieben haben, sondern sie wire eine sekundére Erin-
nerung. Ich miisste, um es mit anderen Worten zu sagen, von einer nunmehr
abgeschlossenen Erfahrung berichten, auf deren Horizont ich keinen Zugang
mehr habe. Denn mit dem Aufwachen ereignet sich ein (mehr oder weniger
abrupter, doch stets radikaler) Bruch in der Erfahrungsmodalitit, welcher sich
gleichermaflen auf die Weise des Erinnerns auswirkt. Es handelt sich dement-
sprechend nicht nur um eine sekundéare Erinnerung, sondern zugleich um eine,
die Giberhaupt davon bedroht ist, vom Wachbewusstsein alsbald abgedrangt
zu werden und irreversibel verloren zu gehen. So hat man unter Umstinden
beim Frithstiickstisch sitzend auch schon wieder ganzlich vergessen, wovon
man justament in aller Lebendigkeit noch getraumt hatte. Es bleibt allein das
tritbe Gefiithl, wonach man doch etwas getrdumt hatte. Wieso wir Trdume
derart leicht vergessen oder schwer wiedererinnern, so war unsere Annahme,
diirfte gerade damit zusammenhéngen, dass wir ndmlich bereits wiahrend des
Traumens nicht gentigend Aufmerksamkeit gegeniiber dem Geschehen aufzu-
bringen verméchten, zumindest nicht in jener Qualitét, welche ein ausdauern-
des Merken und Einpragen erlauben wiirde. Aufgrund der kurzen Phase einer
moglichen Wiedererinnerung diirfen jedenfalls etwaige Aufzeichnungen
nicht allzu lange auf sich warten lassen. Fiir Traumaufzeichnungen scheint
daher der hypnopompe Zustand, also jene Phase kurz nach dem Erwachen am
glnstigsten zu sein, da hier die Traumerinnerungen noch am ehesten frisch
sind.2!6 Was mir dann in der Erinnerung erscheint, ist zwar der abstrakten

216 Die Aufzeichnung des Traums gleich unmittelbar nach dem Aufwachen wurde
von unterschiedlichsten Traumforschungen empfohlen, nicht nur von der empirischen

167



168

Propadeutik

Ahnung nach durchaus das Ganze einer >Traumgeschichte«, doch im Kon-
kreten sind es immer nur gewisse Bruchstiicke und Abschnitte, von denen
ausgehend ich versuchen kann, Stiick fir Stiick (und keineswegs chronolo-
gisch, sondern eher sprunghaft, vor- und zuriickgehend) den ganzen Ablauf
des oneirischen Traumgeschehens (halbwegs und keineswegs detailliert oder
gar vollstandig) zu reproduzieren.?!” Bei solcher Reproduktion besteht freilich
immer die Gefahr, dass ich die Erinnerungen an den Traum an die Ordnung
der Wachwelt — in der ich mich inzwischen befinde oder die sich allmahlich
einstellt, ausbreitet und festigt — anpasse. Das heifit, selbst in der hypnopom-
pen Phase scheint es die Tendenz zu geben, der Traumerinnerung immer mehr
jene Ordnung unterzuschieben, die von der diurnalem Erfahrungs- (und somit
auch Erinnerungs-)weise konditioniert ist. Die Aufgabe miisste also darin
bestehen, sogleich eine gewisse Epoché einzunehmen, welche die selbstver-
standliche Erfahrungsordnung der Wachwelt einzuklammern vermag, um
sich an die oneirische Erfahrung so zu erinnern, wie sie erlebt wurde, und
dabei gleichzeitig doch in der Wachsphire zu sein. Selbst wenn dies ohne Wei-
teres moglich ware, was es nicht ist, bliebe doch weiterhin das nun mehrfach
angesprochene Problem, dass namlich mit zunehmendem Wachbewusstsein
die oneirische Erfahrungswelt als solche absinkt, ausweicht. Die Betonung

Forschung, sondern auch von Freud und selbst in fernostlichen Methoden (siehe: Tenzin
Wangyal Rinpoche, The Tibetan Yogas of Dream and Sleep, S.95). Das Aufschreiben der
Traume (wie iiberhaupt die Beschéftigung mit den Trdumen) soll dazu fithren, dass man
sich immer genauer an seine Trdume wird erinnern kénnen. Siehe dazu etwa die Studie
von: D.B. Cohen: »Frequency of dream recall estimated by three methods and related to
defense preference and anxiety«. Journal of Consulting and Clinical Psychology, 33, 6611f.

217 Dies wird besonders ersichtlich, wenn man den Vorgang von Audioaufzeichnung
des Schlaflabors genauer betrachtet. Ich beziehe mich hier auf Aufzeichnungsmethoden
des Schlaflabors der Universitait Mannheim, welches wir im Winter 2016 als DFG-Kol-
leg besucht hatten. (Bzgl. Weckmethode in Schlaflaboren siehe u.a.: Michael Schred: Die
ndchtliche Traumwelt. Eine Einfiithrung in die psychologische Traumforschung, 1999, S. 43ff.;
sowie Inge Strauch u. Barbara Meier: Den Trdaumen auf der Spur. Ergebnisse der experimen-
tellen Traumforschung, 1992). Die Probandin wird nach einer REM-Phase (zumeist nach
10 Minuten REM-Schlaf) aufgeweckt und ihr wird die Frage gestellt: »Was haben Sie
getraumt?« »An was konnen Sie sich erinnern?« Die Probandin beginnt mit einer Szene
im Traum, die sie vermutlich soeben noch getrdumt hatte, setzt die Erzdhlung fiir eine
Weile fort, muss dann jedoch, weil sie sich am Ende des erinnerten Traumablaufs befin-
det, nochmals >zurtickspulen<, um sich genauer daran zu erinnern, wie es dazu kam.
Wenn dann nochmals gefragt wird: »An was konnen Sie noch erinnern?«, beginnt die
Probandin erneut an irgendeiner Stelle, erinnert sich etwa an das Gesicht einer Person,
die sie nun identifizieren kann, springt dann wieder zu einer anderen Stelle im Traum,
um einen grofieren Zusammenhang des Traumgeschehens wiederzugeben, usw. Dies ver-
deutlicht jedenfalls, dass die Erinnerung an den Traum keineswegs linear verlauft (oder
verlaufen muss), sondern diskontinuierlich und in Spriingen.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

liegt hier auf dem Sich-Entziehen der oneirischen Welt in ihrer Gesamtheit,
dem Entweichen eines Horizontes, in dem allein Traumerlebnisse sich ereig-
nen konnten. Was nach dem Erwachen bleibt sind Erinnerung ohne Erfah-
rungskontext, Traumreste ohne Traumwelt. So erinnre ich mich beispiels-
weise, noch in der hypnopompen Phase, also gleich nach dem Erwachen, wie
mir soeben noch im Traum ein Tisch gegenwértig war und wie er im Zimmer
mit all den Biichern darauf zu schweben begann und sich dabei in eine Libelle
verwandelte, auf deren Riicken ich schliefllich durch die Strafien Wiens flog.
Wéhrend mir dieses Traumgeschehen aktuell im Modus einer recht frischen
Erinnerung gegeben ist, und ich durchaus davon iiberzeugt sein kann, dass ich
dies soeben noch erlebt habe und mir dieses Erleben damals (als es aktuelle
Gegenwart war) auch durch und durch als wirklich galt, weif3 ich anderseits,
dass ich mich nun in einem anderen Kontext befinde, und zwar in einer mir
bekannten Wachwelt, wo das Schweben eines Tisches und dessen Verwand-
lung in eine Libelle unmoglich erscheint. Der Kontext, in dem derlei noch
moglich war (die Traumwelt), hat gewissermafien seine >Autoritdt« und damit
zugleich seine Wirklichkeit verloren. Man kann sich nun phéanomenologisch
genauer ansehen, wie dieser Wechsel der Autoritit zu Stande kam und wieso
es zumeist so selbstverstandlich erscheint, dass die Wachwelt sogleich als die
seigentliche Welt« anerkannt wird. Dies hangt seinerseits mit der Erinnerung
zusammen, ndmlich schlichtweg mit der Wiedererinnerung an eine Wach-
welt, die einem sogleich bekannt und gewohnt erscheint, die eine gewisse
und gleichbleibende Ordnung verspricht, in der man selbst als Subjekt eine
gewisse und scheinbar gleichbleibende Identitat, eine Geschichte und Auf-
gaben hat usw.

Solcherart in der diurnalen Welt ankommend, weif3 ich, ohne dass mir
sein Erfahrungshorizont noch gegenwéirtig wire, von einem soeben erleb-
ten Traumgeschehen und versuche nun, mit Blatt und Stift in der Hand, von
dieser oneirischen Erfahrung (zunéchst ohne jegliches Erkenntnisinteresse)
zu berichten. Auch hier muss ich mich immer wieder vom Blatt bzw. von
der Téatigkeit des Schreibens abwenden und mich der relativ frischen Traum-
erinnerung zuwenden, sie intendieren, gleichsam meine Erinnerung an das
Getraumte schiarfen, um Detailliertes tiber den just erlebten Traum festhalten
zu kénnen. Da mir jedoch die Traumwelt nicht mehr gegeben ist, kann ich
auf die oneirsche Erfahrung nicht zurtickgehen, um die Erinnerung zu re-
aktualisieren. Obzwar dem so ist, obzwar die ihr zugehorige Erfahrungswelt
und somit die Moglichkeit der Reaktualisierung entschwunden ist, erscheint
die Erinnerung dennoch - und das ist mir nun wichtig zu erwéhnen - nicht
ohne Horizont. Die Erinnerung hat ihren eigenen Horizont, namlich den
einer Erinnerungswelt oder, wenn man dies bevorzugen mdchte, den einer

169



170

Propadeutik

erinnerten Welt. In dieser ist mir wiederum die oneirische Welt doch auch
gegeben, und zwar nicht irgendwie, sondern in der Geltung, dass sie auch so,
wie ich mich erinnere, tatsiachlich erlebt wurde. In diesem Sinne ist mir die
erinnerte Traumwelt im Akt der Vergegenwértigung durchaus gegenwirtig.
Sie ist — obzwar schwach, und gewissermafien wie durch einen Schleier — Teil
meiner aktuellen Erfahrung: Ich erlebe im Modus einer vergegenwartigenden
Vorstellung (wenn man so mochte: mit dem >inneren Auge<) jenen schweben-
den Tisch, die Libelle und das Fliegen iiber den Déchern Wiens erneut —, wah-
rend im Vordergrund die Perzeption der Wachwirklichkeit in ihrer Aktualitét
und Geltung bestehen bleibt. So weifl ich, oder genauer: glaube zu wissen,
dass ich mich nicht mehr in diesem Traum befinde, sondern wach auf dem
Sofa liege, in einer diurnalen Welt, in der derartige Dinge sich nicht zutragen
konnen. Anderseits schmailert dies die Gewissheit meiner Erinnerung nicht.
Wie bei jeder Erinnerung, so auch bei der Traumerinnerung, gibt sich mir die
selbstverstdandliche Evidenz, wonach es sich eben auch genau in dieser Weise
zugetragen hat. Sonst wire ja auch nicht die Rede von >Erinnerungx.

B) Traumberichte und -aufzeichnungen

Insofern es nun darum geht, das Erinnerte in Form von Traumnotaten oder
sTraumtagebiichern«< aufzuzeichnen, wie es etwa in der empirischen Traum-
forschung von Proband:innen gefordert wird,?!8 scheint die Phase kurz nach
dem Aufwachen dafiir besonders geeignet zu sein, da sie eine bestmogliche
Niahe zum erinnerten Traum aufweist. Die zeitliche Nahe an das Vergangene
erleichtert gewiss die Erinnerung. Obzwar, wie wir feststellen konnten, jene
Trauminhalte besser erinnert werden, bei denen es sich um ein besonders
impulsives, lebhaftes, traumatisches oder anderweitig markantes Geschehen
gehandelt hat. Das Erlebte erhalt dadurch offenbar mehr Aufmerksamkeit,

218 Man konnte die empirische Traumforschung der Einfachheit halber in zwei Berei-
che aufteilen. Der eine Bereich arbeitet mit Traumtagebiichern, ldsst also die Proband:in-
nen iiber einen gewissen Zeitraum hinweg Traumaufzeichnungen fithren, und der andere
Bereich arbeitet im Schlaflabor, d.h. die Proband:in wird (nachdem die polysomnogra-
phischen Messungen vermuten lassen, dass sie sich in einer Traumphase befindet) auf-
geweckt und dazu aufgefordert, von ihrem Traum zu erzéhlen. Diese Berichte werden im
Schlaflabor durch Audio- oder Videoaufzeichnungen festgehalten. Fiir beide Methoden,
sowohl die der Traumtagebiicher als auch fiir die der Aufzeichnung im Labor, gilt, dass
die Traumberichte als >empirisches Material< angesehen werden. Die quantitative Arbeit
der empirischen Forschung besteht nun darin, anhand vorgefertigter (und zumeist nicht
eigens hinterfragter) Kategorien diese Berichte abzusuchen und, je nach Fund, den nume-
rischen Wert der jeweiligen Kategorie zu bestimmen.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

wodurch es wiederum besser gemerkt, eingepragt und spéter erinnert werden
kann. Je nachdem wie stark die Auspragung der Einpragung ausfallt, wird
man sich auch zu einem spéteren Zeitpunkt (unter Umstanden auch vollig
unerwartet) an das vergangene Traumerlebnis erinnern kénnen.2'® Ob nun
in der Phase unmittelbar nach dem Erwachen oder zu einem spiteren Zeit-
punkt: Man kann, je nachdem, wie deutlich man sich zu erinnern vermag,
versuchen, der Erinnerung geméf} Traumprotokolle zu erstellen. Zwar haben
solche Berichte eine gewisse Evidenz, insofern sie auf der Rekapitulation der
einst erlebten Traumerfahrung beruhen,?20 doch bevor man in aller Naivitat
glauben mochte, dass solche Berichte >empirisches Material< hergeben (vgl
Fufinote 218), miisste man sich zun4chst phanomenologisch genauer ansehen,
wie der Bericht zu Stande kommt. Wenn bereits bei der oben beschriebenen
(relativ frischen) Traumerinnerung eine Tendenz beobachtet werden konnte,
wonach die Erinnerung geméafl der (Wahrnehmungs-)Ordnung der Wachwelt,
in welcher die Traumerinnerung schlief3lich stattfindet, angepasst wird, dann
stellt sich die Frage, wie sich diese Tendenz beim Versuch einer naiven Proto-
kollierung derselben Erinnerung fortsetzt und vielleicht sogar steigert. Allein
der Wille, eine an sich héchst fluide Erfahrung (in welcher Form auch immer)
festhalten zu miissen, scheint ein Prozess zu sein, der einem Wachbewusst-
sein angehort und der zudem unterschiedlichster Bedingungen einer Wach-

219 Bisweilen gibt es auch das Phdnomen, dass man sich in der hypnopompen Phase
iiberhaupt nicht an den ganzen Traum zu erinnern vermag, sondern nur an ein aktuel-
les Bruchstiick desselben. Vermutlich hangt dies damit zusammen, dass man nach dem
Aufwachen noch stark durch den Schlaf beeintrichtigt ist und dies auch Auswirkungen
auf das Kurzzeitgeddchtnis hat. Jedenfalls hat man das Ganze des Traums oftmals erst
zu einem spéteren Zeitpunkt deutlich vor Augen. Dies gilt umso mehr, wenn es sich um
einen Traum gehandelt hat, der nicht unmittelbar vor dem Aufwachen getraumt wurde,
sondern zu einem fritheren Zeitpunkt derselben Nacht. Dieser Traum kommt, wenn iiber-
haupt, erst spéter in Erinnerung, manchmal sogar erst Tage spater. Die Behauptung von
Ilse Frank, dass eine phanomenologische Analyse (der Gegebenheitsweisen) des Traums
im Grunde nur unmittelbar nach dem Erwachen addquat unternommen werden kénne
(vgl. Ilse Frank: »Die Weisen des Gegebenseins im Traumc, in: Psychologische Forschung,
Band 16, 1932, S.117), scheint zwar seine Berechtigung zu haben, doch ist sie, wie eben im
Fall einer nachtraglichen Erinnerung, nicht uneingeschrankt giiltig. Man konnte ferner
Frank entgegenhalten oder zumindest die Frage stellen, ob es fiir eine Analyse grund-
legender Gegebenheitsweisen tiberhaupt einer unmittelbar empirischen Erinnerung
bedarf. Schliefllich will man, wenn man solche Grundstrukturen phédnomenologisch
klaren will, gerade keine Empirie betreiben.

220 Hierin stimmen wir mit Windt iberein: »Dream reports, at least when gathe-
red under ideal reporting conditions, are transparent in the sense of being trustworthy
sources of evidence about the occurrence and phenomenal character of experience
during sleep« (Jennifer M. Windt: Dreaming. A Conceptual Framework for Philosophy of
Mind and Empirical Research, 2015, S.568).

171



172

Propadeutik

welt bedarf, in der solches Festhalten erst moglich sein kann. Traumnotate,
ob sie nun schriftlich angefertigt werden, auf einem Blatt Papier, am Com-
puter oder durch Audio-/Videoaufzeichnungen (wie es etwa vorzugsweise in
Schlaflaboren praktiziert wird) oder ob sie durch ein anderes Medium, wie
etwa durch eine Zeichnung dargestellt werden: Sie kdnnen nur unter den
Bedingungen einer Wachwelt stattfinden und sind allesamt, sowohl dem logos
wie auch der techne nach, durch die Ordnung der Wachwelt konstituiert. Man
lauft nicht nur Gefahr, den Traum der Grammatik jener Sprache und Technik
anzupassen, sondern man hat keine andere Moglichkeit, als sich Medialititen
und Ausdrucksformen zu bedienen, die bereits Agenten der Wachwelt sind.22!
Freilich hat dabei jedes Medium in Bezug auf den Anspruch einer >unver-
falschten< Reproduktion der Traumerinnerung seine eigenen Probleme. Die
Probleme zeigen sich einerseits hinsichtlich der Frage, welche Form und wel-
ches Medium am besten geeignet wire, um von der erlebten Traumerinne-
rung, so wie sie mir aktuell gegenwértig ist, zu berichten, d.h. der Erinne-
rung gemifl am getreuesten darzustellen. Andererseits stellt sich die Frage,
welches Medium beim Rezipienten am ehesten die Vorstellung von jenem
Traum hervorrufen und nachempfinden lassen konnte, und zwar so, wie er
vom Berichtenden/Darstellenden einst erlebt und schliefilich erinnert wurde.
Dabei muss der Rezipient einer Traumaufzeichnung nicht unbedingt ein
Anderer sein als der Darstellende, sondern dieser >Andere< kann auch ich
selbst sein, sodass das Traumprotokoll den Sinn allein darin haben wird,
mich an eine Erfahrung zu erinnern, die mir ohne das Protokoll nicht mehr
gegenwirtig wire. Das Protokoll hat damit gewissermaflen die Funktion
einer Auslagerung des Gedéchtnisses.222 Fraglich und vielleicht auch unlos-

221 Es war etwa Dieter Wyss, der mehrfach darauf hingewiesen hat, dass die Traum-
erinnerung durch den »Traumbericht, der auf den logos der Sprache ausgerichtet ist«
(Wyss 68) verfalscht wird, indem nédmlich die Grammatik der Sprache dem Traum eine
Logik unterschiebt, die solcherart nicht erlebt wurde (vgl. Wyss 60ff). Vgl. in diesem
Kontext auch die in analytischen Kreisen viel diskutierten sprachphilosophischen Ana-
lysen von Norman Malcolm: Dreaming, 1964. Malcolm versucht darin vor allem Schwie-
rigkeiten der Normalsprache aufzuzeigen, auf denen Traumberichte beruhen. Malcolm
weist zwar auf interessante Punkte hin, begeht jedoch leider einen klassischen Fehler der
analytischen Herangehensweise: Ausgehend von Problemen der Artikulation und somit
der Sprache/Logik glaubt er, dass man dadurch die Erfahrung selbst in gleicherweise pro-
blematisieren oder gar negieren kénnte. Die der Artikulation zugrunde liegende Erfah-
rung gerat vollig aus dem Blick und man dreht sich im Himmel rein sprachtheoretischer
Fragestellungen im Kreis.

222 Dies muss nicht heiflen, dass dadurch das Gedéchtnis selbst geschwécht wird. Im
Gegenteil kann das Dokumentieren von Traumerinnerung (eben weil es eine Beschéf-
tigung mit dem Traum impliziert) zu einer Steigerung der Reminiszenz fithren. Gerade
weil man sich im Akt des >Protokollierens< anstrengt, den Traum zu erinnern und somit



Pforten zu einer Phanomenologie des Traums 173

bar bleibt der Umstand, dass solche Mne-
motechnik zwar die Wiedererinnerung
an ein Vergangenes auszulosen vermag,
doch ob man sich dabei an die vergangene
Traumerfahrung selbst oder nicht viel-
mehr an jenen Moment erinnert, als man
die Traumerinnerung festgehalten hat,
bleibt offen. Im zweiteren Fall wiirde man
sich streng genommen an den Moment
einer Erinnerung erinnern. Ungeachtet
dieser Problematik kann gleichwohl dar-
gelegt werden, dass solche Notate, durch
welches Medium auch immer sie festge-
halten wurden, keine Erinnerung triggern
konnten, die ihrem Inhalt nach véllig ver-
gessen wire. Was vergegenwértigt wird,
ist stets eine vergangene Traumerfahrung,
die zwar in eine sekundire Erinnerung
abgesunken, in ihr vielleicht gar verschol-
len ist, doch der Moglichkeit nach wieder
hervorkommen oder >wiedergefundenc
werden kann. Wére es tatsachlich verges-
sen, wurde mir das Erlebnis, auf welches
der Trigger hinweisen mochte, genuin
fremd bleiben. Ich kénnte zwar durch eine
Art empathischer Imagination nachkons-
truieren, was gemeint ist, was hier erlebt
worden sein konnte, doch dieses Erlebnis

Es ware vermutlich sinnvoll, in diesem
Zusammenhang genauer zu unterschei-
den zwischen:

1. dem erlebten Traum, 2. dem erinner-
ten Traum, 3. dem in der Aufzeichnung
dargestellten Traum, 4. dem vom Rezi-
pienten (anhand der Aufzeichnung) vor-
gestellten Traum.

Wenn die Aufzeichnung sowie die
Rezeptionvon derselben Person getatigt
wurde, dann kdnnte man in Bezug auf
Punkt 4 auch von einer >Reproduktion¢
bzw. Wiedererinnerung sprechen, wel-
che von der Rezeption in Gang gesetzt
bzw. angestoflen wurde. Wahrend
1. (Traumerleben) und 2. (Traumerinne-
rung) von der gleichen Person vollzogen
sein missten, konnte 3. (Traumaufzeich-
nung) und insbesondere 4. (Vorstellung
des Traums durch Rezeption der Auf-
zeichnung) auch von einer anderen Per-
son vollzogen sein.

Die Frage ist nun, ob und in welchem
Mal} es innerhalb des jeweiligen (etwa
zwischen 1und 2 oder 3 und 4) oder auch
innerhalb des ganzen Vorganges (1-4) zu
Modifikationen (um nicht sagen zu mis-
sen:Verfélschungen<) des»urspriingliche
erlebten Traumes kommt.

wiirde nicht als mein eigenes aufgefasst werden kénnen. Nun ist aber auch
das Umgekehrte, namlich die Aneignung von konstruierten und verfalsch-
ten Erinnerungen als echte und meinige moglich. Das Protokoll kann, aus
unterschiedlichen Griinden, eine (in dieser Form oder in diesem Maf3e) nicht
erlebte Erinnerung (wenn man so mochte: eine Pseudomnesie) evozieren bzw.
produzieren, und zwar durchaus so, dass ich davon iiberzeugt bin, dass diese
Version auch das von mir damals tatsachlich erlebte Traumgeschehen meint.
Das bedeutet zunichst nicht, obzwar freilich auch dies moglich sein kann,

in der Erinnerung beizubehalten, wird dadurch gleichsam die Erinnerungsfahigkeit an
den Traum trainiert, gestdrkt. Diese eingetibte Fihigkeit bleibt, so scheint es, auch dann
erhalten, wenn das Interesse an der Traumaufzeichnung selbst abgenommen hat. Das
heifit, die Traumerinnerung ist durchaus kultivierbar.



174

Propadeutik

dass bereits beim Protokollieren, ob intendiert oder nicht, eine Verfalschung
(etwa im Sinne einer Beschonigung, Zensur oder gar eines reinen Fingierens)
am Werk war. Selbst wenn es sich beim Protokoll um eine getreue Wieder-
gabe der Erinnerung handelte — was auch immer in diesem Zusammenhang
>getreu« meinen konnte und ob es solche Treue iiberhaupt geben kann, dazu
spater mehr - findet das Rezipieren des Protokolls immer unter den Bedin-
gungen einer Gegenwart statt, die naturgemaf in die Rezeption eingreift. Die
Rezeption wird das Gedachtnisprotokoll gemaf der aktuellen Perspektive, des
Erfahrungs- und Wissensstands, der Bediirfnisse etc. lesen und diese Lesart
andert naturgemif auch die Vorstellung vom erinnerten Traum. Insbeson-
dere wenn der erlebte Traum selbst in einer zeitlichen Ferne liegt bzw. nicht
einpragsam war, ich jedenfalls kaum noch unmittelbare Erinnerung an die-
sen habe, werde ich mir beim Rezipieren umso mehr das vorstellen, was durch
die Konditionen meiner Gegenwart in das Protokoll hineingetragen wird.?23
Ein gewisses Mafl an Modifikation scheint geradezu unumgénglich zu sein.
Jegliche (Wieder-)Erinnerung, ob nun durch ein Traumprotokoll ausgeldst
oder unmittelbar durch das Gedachtnis hervorgerufen, steht im Kontext der
erfahrenen Gegenwart, wird — wie es bei Husserl heifit — in »Stellung zum
aktuellen Jetzt gesetzt« (Huaio, 51).22¢ Aufgrund des In-Beziehung-Gesetzt-
bzw. des Eingebettet-seins in das gegenwértige Erleben farbt das Gegenwér-
tige unweigerlich auf das Erinnerte ab, so wie es auch seine Spuren in der Art
und Weise des Erinnerns hinterlésst.

Es scheint mir jedoch in einer Weise der Epoché durchaus méglich zu sein,
die Selbstverstdndigkeit dieses Zusammenhangs als solche einzuklammern,
sodass ich nicht (wie ich dies in einer natiirlichen Einstellung tun wiirde)
mich mit dem Prozess jener (durch das Protokoll getriggerten) Erinnerung
als die meinige identifiziere, sondern diese Identifikation selbst aufler Kraft
setze. Auf dieser Ebene der Epoché ist zumal in Klammern gesetzt, ob es sich
dabei um ein authentisches oder verfalschtes Protokoll einer Erinnerung han-
delt. Es ist auch in Klammern gesetzt, ob die Erinnerung (welche dem Proto-
koll zugrunde liegt) der erlebten Traumerfahrung treu bleiben konnte oder

223 Freilich wird ein dirftig gehaltenes Protokoll, bestehend aus wenigem Inhalt, sei-
nerseits dazu beitragen. Doch selbst wenn ich eine detaillierte Beschreibung vor mir
habe, werde ich diese je nach gegenwértiger Befangenheit anders lesen.

224 Fiir Husserl impliziert dies zumal, dass das vergangene Ich immer in Beziehung
zum gegenwirtig erlebten Ich gesetzt wird (vgl. Huaz23, 196), was wiederum bedeutet, dass
das vergangene Ich in Einheit zum gegenwértigen gesehen wird. Man hat also das Gefiihl
oder gar die Uberzeugung, dass es auch damals dasselbe Ich gewesen wire, was an sich
eine Verfialschung darstellt: Das Ich ist niemals dasselbe bzw. dasselbe ist kein Ich.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

nicht und es steht schlief3lich auch nicht mehr zur Frage, ob meine jetzige Vor-
stellung, die ich anhand des Protokolls von der Erinnerung des Traums habe,
dem Traumgeschehen gerecht wird oder nicht. Auf dieser Ebene der Epo-
ché, namlich in der radikalen Reduktion auf die mir allein gegebene Erfah-
rung der Gegenwart, erscheinen mir solche Berichte notwendigerweise als
>Fremdberichte< bzw. genauer: als Berichte eines Anderen, sowie mir auch die
dadurch hervorgerufenen >Erinnerungenc als die vergangenen Erfahrungen
einer anderen Person erscheinen. Das heif3t: Von der Radikalitdt meiner rein
aktuellen Prasenz her gesehen, welche die mir einzig >unmittelbar< gegebene
(Selbst)Erfahrung ist, kann solch ein Bericht nicht genuin >mein< Bericht und
schon gar nicht >meine« Traumerfahrung sein, sondern die eines bereits ver-
gangenen und somit eines anderen Ichs. Es muss also zunéchst eine ganz
andere Form der Erinnerung stattfinden, ndmlich muss jenes vergangene Ich
(als Substrat der vergangenen Erfahrung) als >mein«< Ich konstituiert, d.h. in
eine identische Beziehung zum aktuellen Ich gesetzt sein, sodass es in all sei-
ner Selbstverstiandlichkeit als die Kontinuitat ein und desselben Ichs geglaubt
werden kann. In solch einer (zugegebenermafien sehr speziellen) Epoché wird
also einerseits deutlich, dass das aktuell betrachtende und reflektierende Ich
mit dem erinnerten Ich nicht zusammenfallt. Anderseits wird jener in Passi-
vitédt ablaufende Prozess einer >Konstitutionsleistung« deutlich, welche beide
als ein Akt des aktuellen Erlebens zuallererst zusammenfiuhrt, nimlich eine
zeitlich-kontinuierliche Selbstauffassung stiftet.225 Es ist dies ein konditio-
nierter bzw. habitualisierter Akt, der ununterbrochen und selbsttatig die Iden-
tifizierung vornimmt, sodass mir wahrend der natiirlichen Einstellung die
Erfahrungen eines vergangenen Ichs (ob nun eines traumenden oder wachen)
doch ganz selbstverstandlich als die meinigen erscheinen. Diese Ich-Erin-
nerungen und -Identifikationen eines aktuellen Erlebens als die Auffassung
einer bestimmten Ich-Kontinuitdt konnte jedoch, wie etwa bei einer schwe-
ren Demenz der Fall, auch vollig ausbleiben. Selbst wenn der dementen Per-
son eine vergangene Erfahrung wieder einfallen mag, etwa getriggert durch
eine Fotografie, kommt es doch nicht zu einer Identifikation damit. Das Ich
jener Erfahrung ist fiir sie nicht nur ein anderes, sondern ein fremdes. Sie
bleibt, wenn man dies so mochte, in einer gewissen Reduktion ihrer selbst
eingeschriankt, ohne die Moglichkeit, diese wieder ausdehnen zu konnen. Was

225 Dje Problematik einer selbstverstdndlichen Selbstsetzung und -identifikation
wurde von Husserl in seinen spéteren Schriften auch mit Blick auf das transzendentale
Subjekt thematisiert, indem er namlich auf genetischer Ebene aufzuzeigen versuchte,
dass das transzendentale Ich von seinen eigenen Konstitutionsleistungen nicht unbe-
rithrt bleibt, sondern sich selbst dabei immer mitkonstituiert (siehe Huai3, 429; Huais,
284, 367, 546).

175



176

Propadeutik

hingegen selbst bei hochgradiger Demenz notwendigerweise erhalten bleibt,
ist das >Bewusstsein< von der aktuellen Erfahrung, was wiederum bedeutet,
dass es in irgendeiner Form ein aktuelles Icherleben gibt. Man kénnte nun
die Problematik der Demenz insofern auch auf das Phdnomen des Traums
bzw. genauer der Traumvergessenheit anwenden, da auf ganz natiirliche, d. h.
seltsamerweise nicht weiter schockierende Weise das Traum-Ich und seine
gesamte Erfahrungswelt mit dem Erwachen zumeist génzlich ausgeldscht
oder zumindest mit groben Liicken versehen ist. Was bleibt, ist zumeist nur
eine leise Ahnung ohne Erinnerungsinhalt. Aber auch dann, wenn man sich
(ausgelost etwa durch das eigene Traumprotokoll) an die Traume erinnert,
erscheinen diese Traume — und dies auch ganz ohne Epoché, d.h. selbst in
einer natiirlichen Einstellung — als ob sie von einem anderen Ich getraumt
wurden. Denn oftmals scheint es schlichtweg keine eklatante Kohédrenz zwi-
schen der Personlichkeit des Wach-Ichs und jener des Traum-Ichs zu geben.
Die Absenz des Zusammenhangs driickt sich schlieBlich auch darin aus, dass
man nur von Wach-Phase zu Wach-Phase die Kontinuitét des >eignen< Lebens«
annimmt, wihrend sich dazwischen, in den Traumphasen, ein zumeist unbe-
kanntes Ich, ein unbekanntes Leben dazwischen schaltet, das zwar irgend-
wie erinnert wird, aber dann doch nicht dem Erinnernden angehért. Diese
befremdliche Diskontinuitit zwischen einem >wachen< und >traumendenc Ich
oder (wenn man dies bevorzugt) zwischen einem >wachen< und >traumendenc
Dasein wird noch eine zentrale Frage unserer Untersuchung darstellen miis-
sen (siehe Kap. IV.1-14).

Insofern jedenfalls die >eigenen< Traumberichte und bereits die Traumerin-
nerungen immer etwas Befremdliches haben und meinem aktuellen Erle-
ben (insbesondere in der Radikalitdt der Epoché) immer als ein Anderes,
namlich Konstituiertes gegeniiberstehen, stellt sich auf diesem Wege umso
mehr die Frage, wieso innerhalb einer Phdnomenologie des Traums nicht
auch >Fremdberichte< (d.h. Traumberichte anderer Personen) relevant sein
sollten. Denn die sogenannte first-person-perspective verlasse ich im Grunde
auch dann, wenn ich die Narration jener Person betrachte, die ich selbst zu
sein glaube. Freilich gibt es hier dennoch den wesentlichen Unterschied, dass
mir naturgemaf der selbst erinnerte und aufgezeichnete Traum — bei aller
Befremdlichkeit — gewiss nachvollziehbarer erscheinen wird als jener, den ich
als Traum einer anderen Person erzihlt bekomme. Denn die andere Person
erscheint auf allen Ebenen als von mir getrennt, ihre Erlebnisse lassen sich
nicht in den Horizont meiner >eigenen« personalen Selbstnarration einfiigen.
Hier habe ich es also auf einer vollig natiirlichen Weise mit der Auffassung
einer anderen Person zu tun. So spielt in der Frage von Traumberichten ande-



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

rer Personen unweigerlich die ganze Problematik der Intersubjektivitat und
der sogenannten »Fremderfahrung« eine wesentliche Rolle: Ich kann mich
zwar in die Erfahrung des Anderen einfithlen und doch bleibt mir die Ori-
ginaritat der Erfahrung des Anderen genuin unzugénglich und in diesem
Sinne »fremd«.22¢ In der phanomenologischen Einstellung verweilend, miisste
demnach zunichst geklart werden, wie sich die Selbstverstdndlichkeit einer
génzlich anderen Person, eines andern Ichs tiberhaupt konstituiert — welcher
mir schlieBlich als solch anderer (s)einen Traum erzdhlt. Es miisste aber auch
geklart werden, was ich bei aller Getrenntheit, Unzuldnglichkeit und Unzu-
génglichkeit dennoch mit dem anderen Ich muss teilen kénnen, damit sie
mir iberhaupt ihren Traum erzdhlen und ich diesen nachvollziehen kann,
namlich so, als ob es doch irgendwie mein eigener wire bzw. sein konnte. Es
fragt sich also, inwiefern die Traumberichte eines Anderen bei mir derart eine
Resonanz erzeugen, sodass ich die darin beschriebenen Traumphdnomene als
mogliche oder gar als >wirklich« so erlebte gelten lasse. Auch wenn die Ein-
zigartigkeit des Erlebnisses einer anderen Person als solche von mir niemals
authentifiziert werden kann, gerade wenn es sich dabei um ein Traumerleben
handelt, so kann die mégliche Wirklichkeit eines erlebten Phanomens durch-
aus intersubjektive Evidenz beanspruchen. Wahrend ich etwa einen fremden
Traumbericht lese, kann ich durchaus sagen: sJa, ich weif3, wie es sich anfiihlt,
wenn man im Traum iiber Décher fliegt<. Sowohl die Moglichkeit des Flie-
gens wie auch das dabei erlebte Gefiihl erscheint aufgrund eigener Traum-
erfahrungen plausibel. Man kann also durchaus von intersubjektiv giiltigen
sTraumevidenzen< sprechen, die in der Wachwelt geteilt werden. Wie sich
solch intersubjektive Gultigkeit in Bezug auf eine scheinbar vollig subjektive
Erfahrung, wie es der Traum zu sein scheint, vollzieht, wird an gegebener
Stelle noch genauer untersucht (:381ff)).

An dieser Stelle gilt es lediglich methodologisch zu klaren, wie und mit
welchen kritischen Vorbehalten >Fremdberichte« innerhalb einer phanomeno-
logischen Untersuchung gelesen werden konnen. An Traumberichten diirfte
es jedenfalls nicht mangeln: Es gibt etwa Unmengen an Aufzeichnungen, wie
wir sie der psychoanalytischen Literatur (unter dem Stichwort des »manifes-
ten Traums«) entnehmen kénnen. Wir haben eine geradezu uniiberschau-
bare Menge an Traumprotokollen/Traumtagebiichern, die im Zuge empiri-
scher Forschungen von Probanden angefertigt oder direkt im Schlaflabor
aufgenommen wurden. Es gibt ferner in der weltweiten Literatur-, aber auch
Kunst- und Filmgeschichte unzihlige Beispiele an Traumdarstellungen. Nicht
zuletzt haben wir auch jene ganz >privaten< Traumberichte, wie sie jede:r fiir

226 Vgl. Hua1 138 ff.

177



178

Propadeutik

sich schreibt oder vielleicht dann doch in irgendwelchen Foren und sozia-
len Medien im Internet teilt. Mittlerweile finden wir auf dem Markt doch
einige Apps, die mit mehreren medialen Moglichkeiten spielend solch pri-
vate Aufzeichnungen erleichtern sollen und dabei teilweise auch ohne das
Einverstindnis der Nutzer:innen von den Betreiber:innen der App zwecks
Veroffentlichung auf der eigenen Homepage oder zum Zwecke (teils 6kono-
misch motivierter) Forschung verwendet werden.??” Kurzum: Das Problem
besteht nicht darin, wie man an Fremdberichte des Traums kommt, sondern
wie man mit diesen umgehen soll bzw. inwiefern diese mir tiberhaupt einen
Einblick auf die oneirische Erfahrung der Berichtenden ermdglichen. Beim
Rezipieren solcher Traumberichte ist jedenfalls mit Blick auf verschiedene
Aspekte Vorsicht geboten. Dies beginnt bereits beim Medium, mit dem das
Erinnerte aufgezeichnet wurde. Im >Festhalten< und >Darstellen< des erinner-
ten Traums gibt es je nach Art des Mediums — wie etwa Text, Bild, Audio, aber
auch Film, Animation, Theater, Performance etc. — unterschiedliche Méglich-
keiten der Artikulation, die mit unterschiedlichen Problemen einhergehen.
Der Moglichkeitsraum des verwendeten Mediums mit all seinen Vorziigen
und Schwierigkeiten, ich werde gleich mehr dazu sagen, steht zudem immer
schon in einem bestimmten intersubjektiven Kontext, fiir den der Traum auf-
gezeichnet und (gegebenenfalls) prasentiert werden sollte. Hier stellt sich
uns nochmals die Frage einer moglichen, wenn auch nicht unbedingt beab-
sichtigten Verzerrung oder gar Verfilschung der Traumerinnerung wihrend

227 Eine der grofiten Datenbanken fiir Traumberichte hat, soweit ich das tiberbli-
cken kann, das Institut fiir Psychologie der Universitit Santa Cruz, betreut von Adam
Schneider und G. William Dombhoff, online gestellt (siehe: http://www.dreambank.net
| aufgerufen am 01.03.2017). Es gibt auch unterschiedlichste, extra darauf spezialisierte
Internetforen, wo User:innen anonym oder mit ihrem Namen Traumberichte veréffent-
lichen (siehe z.B. http://www.inmydream.net — aufgerufen am 01.03.2017). In den letzten
Jahren kommen auch vermehrt jene besagten Apps fiir das Smartphone zum Einsatz, die
nicht nur das Aufzeichnen der Trdume, sondern auch das Teilen dieser Aufzeichnungen
mit anderen Personen erleichtern sollen (wie etwa die Apps Shadow, Dream:On, Dre-
amZ, Dreamboard). Die Datenschutzbestimmungen solcher Apps sind oftmals in hohem
MaBe bedenklich. Es ist nicht ersichtlich, inwieweit private Traumberichte, welche die
User:innen tiber solche Apps erstellen, an Dritte weiterverkauft und im Zuge wissen-
schaftlicher, aber auch wirtschaftlicher Forschungen verwendet werden diirfen. Die App
von Dream:On macht daraus auch keinen Hehl. Auf ihrer Homepage wird ganz offensiv
damit geworben: »Be part of the World’s largest dream experiment!« (sieche: http:/www.
dreamonapp.com | aufgerufen am 20.02.2017). Auf dieser Seite ist dann auch eine Kurz-
nachricht von einem gewissen Professor Richard Wiseman (der laut Angaben auf seiner
eigenen Homepage professioneller Zauberkiinstler und seit einigen Jahren auch Leiter
der Psychologie-Abteilung der Universitat Hertfordshire sein soll) zu lesen, dass diese
erfolgreiche App seiner Forschung tiber 13 Millionen Traumberichte beschert habe - die
selbstverstdandlich auch gleich von der App ausgewertet wurden.


http://www.inmydream.net/
http://www.dreamonapp.com/
http://www.dreamonapp.com/

Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

des medialen Aktes einer Aufzeichnung.22® Denn selbst wenn jeweils das
gleiche Medium verwendet wurde, ergeben sich Unterschiede aufgrund der
Adressierung. Die Adressatin, welche der Berichtende beim Festhalten sei-
nes Traums vor Augen hatte, ist gewissermaflen Co-Autorin seiner Traum-
erzahlung. Es diirfte geradezu selbstevident sein, dass die Probandin einer
empirischen Studie, selbst wenn sie aufgefordert wurde, ihre Berichte >erin-
nerungsgetreu« zu verfassen bzw. aufzunehmen, anderes berichten wird als
etwa die Patientin einer psychoanalytischen Kur, obwohl auch diese aufge-
fordert wurde >zensurlos< von ihrem Traum zu erzdhlen.??® Je nach Adres-
sat des Berichts wird man nicht nur versucht sein, sich dementsprechend zu
artikulieren bzw. die Artikulation dementsprechend zu nuancieren — wobei
bereits solch sprachlich-stilistisches >Entsprechen< grobe Umgestaltungen
mit sich bringen kann - sondern der Berichtende wird auch anders auf den
Inhalt seiner Erinnerung blicken, wird sich anders erinnern. Dies kann sich
allein darin ausdriicken, dass man einige Aspekte am erinnerten Traum als
besonders bemerkenswert erachtet, iiberbewertet, vielleicht auch nachtrag-
lich ausschmiickt, wahrend man andere Teile iberspringt, wegschiebt, weg-
lasst. Die (durch den Kontext erzeugte) selektive Betrachtung der Erinnerung
kann dabei auch zu génzlich anderen Inhalten fithren (was gerade bei der
empirischen Forschung damit einhergeht, dass dadurch vollig unterschiedli-
che »quantitative Ergebnisse« erzeugt werden).230 Wiederum auf eine andere
Art und Weise wird eine Person berichten, welche die Erwartung hat, ihre

228 Es gibt im Ubrigen eine pointierte Stelle aus einem Briefwechsel zwischen Husserl
und Hering, den ich vielleicht schon zuvor hatte ansprechen sollen. Dieser Briefwechsel,
er wird uns gewiss noch weiter beschéftigen, gehort zu den seltenen Dokumenten, in
denen sich Husserl explizit zum Traum duflert und dabei u.a. den verfialschenden Cha-
rakter einer jeden Traumaufzeichnung betont. In seinem Brief an Husserl berichtet Jean
Hering enthusiastisch von einem Traum, den er wie folgt einleitet: »Nach diesem langen
und langweiligen Brief als heitere Zugabe ein kurzes, aber wahrheitsgetreues Résumé
eines heute Nacht erfolgten Traumes« (HuaDok3/3 118). Hering ist also tiberzeugt, dass
sein Traumbericht »wahrheitsgetreu« ist. Husserl will ihm seinen Glauben nicht abspre-
chen, doch er bemerkt dazu kritisch: »Ohne Zweifel ist es leichter einen Traum mit kom-
plizierten Gedankenziigen zu traumen als iiber ihn zu referieren. Ja, vielleicht ist jede
Traumerzahlung schon etwas verfalschend« (HuaDok3/3 119). Husserl fithrt zwar nicht
weiter aus, was er damit meint (der Antwortbrief bleibt iiberhaupt nur ein unausgearbei-
teter Entwurf), doch vielleicht dirften wir oben klaren, was damit gemeint sein kénnte.

229 Zur Problematisierung des psychoanalytischen Traumberichts siehe :183 sowie
:87fL. Fur eine allgemeinere Thematisierung und Problematisierung des Traumprotokolls
siehe auch: Hans-Walter Schmidt-Hannisa: »Zwischen Wissenschaft und Literatur. Zur
Genealogie des Traumprotokolls«, in: Michael Niehaus u. Hans-Walter Schmidt-Hannisa
(Hg.): Das Protokoll. Kulturelle Funktionen einer Textsorte, 2005, S.135-164.

230 Siehe Fufinote 236.

179



180

Propadeutik

Dokumentation miisse kiinstlerischen Anspriichen gentigen. So hat etwa
ein Schriftsteller wie Gottfried Keller, der dem Anschein nach seine Triume
niichtern zu protokollieren beabsichtigt, selbstverstandlich auch ein Interesse
daran, dass diese literarisch anspruchsvoll gestaltet sind und wird demgeméif3
das eine oder andere ausgestalten, mit seinem Talent anreichern und um der
Poesie willen vielleicht etwas dazudichten, wiahrend er anderseits aus stilis-
tischen Griinden des Textflusses manches erst gar nicht aufschreiben wird.
All dies muss noch nicht einmal eine willentliche Intention des Literaten
sein, sondern konnte freilich auch einer bestimmten Schreibkonditionierung
entspringen, die man sich iiber all die Jahre angewdhnt hat und die sich nun
auch beim Traumprotokollieren gewohnheitsméfig fortschreibt. Wieder ganz
andere Probleme (aber auch Moglichkeiten) ergeben sich in Bezug auf wei-
tere kiinstlerische Formen der Dokumentation, wenn man etwa versucht, die
Traumerinnerung durch ein Bild, eine Installation, Animation oder gar durch
einen Spielfilm, eine Theaterauffithrung oder Performance darzustellen. Das
Problem liegt hier vor allem darin, insbesondere mit Blick auf die zuletzt
genannten Medien, dass mehrfache Vermittlungen und Arbeitsschritte beno-
tigt werden, die ihrerseits jeweils in einem bestimmten Kontext mit spezi-
fischen Adressaten stehen. Wollte man etwa seine Traumerinnerung durch
eine Verfilmung dokumentieren — wie dies auf eindrucksvolle Weise Akira
Kurosawa in seinem Episodenfilm # (Yume) versuchte?! -, dann hat man bei
solch einer Inszenierung nicht nur die Rezipient:innen des Films vor Augen,
d.h. die Erwartungen des Publikums und nicht zuletzt die der Filmkriti-
ker:innen; sondern man hat zugleich bzw. zunéchst die Regie und Dramatur-
gie vor Augen, aber auch die Schauspieler:innen, welchen die Traumerinne-
rung naher gebracht werden miissen und welche schliellich jene Erinnerung
verkorpern, darstellen und auf die Leinwand bringen sollen. Im Gegensatz zu
einer Theaterauffithrung oder Performance steht der Film zudem in einem
stark technisch-vermittelten Kontext: die Kamerafithrung, der Schnitt und
etwaige >special effects< entscheiden hier in einem erheblichen Mafle dari-
ber, ob die szenische Darbietung gelungen sein wird. Es gibt hier also gleich
mehrere (und teils weitgehend autonome) Arbeitsschritte und Umsetzungs-
prozesse, bis die beabsichtigte Dokumentation als solche zu Stande kommen
kann. Jeder dieser Schritte passt die Erinnerung zwangsweise dem Kontext

231 Yume, Regie und Drehbuch: Akira Kurosawa, Produktion: Hisao Kurosawa, Mike
Y. Inoue, Steven Spielberg, Musik: Shin’ichiré Ikebe, Kamera: Takao Saito, Schnitt: Tome
Minami, Besetzung: u.a. Toshihiko Nakano, Akira Terao, Mitsuko Baisho, Lange: 119
Min, Erscheinungsjahr: 1990. Fiir eine ausfiithrliche Auseinandersetzung mit Film und
Traum siehe: Matthias Britsch: Traumbiihne Kino. Der Traum als filmtheoretische Metapher
und als narratives Motiv, 2011.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

an, in welchem sie be- und verhandelt wird. Diese Schritte gébe es freilich
auch dann, wenn man die ganze Produktion in volliger Eigenregie bewaltigen
wollte — insofern man namlich auch dann zunichst konzeptuell vorbereiten
muss, was in einer spateren Phase umgesetzt und in einer weiteren technisch
aufgearbeitet und finalisiert werden soll. Jede der Phasen hat ihre eigenen
kontextuellen Erfordernisse, welche sich auf das Erinnerte auswirken, dieses
beeinflussen und verindern. Ahnliches kénnte man nun auch im Zusammen-
hang einer Animationsarbeit oder einer Theaterproduktion beschreiben, die
(freilich auf je unterschiedliche Weise) ebenfalls mehrere solcher Arbeits-
schritte bediirfen. Diesbeziiglich einfacher scheint hingegen das Medium der
Schrift sowie des gemalten oder skizzierten Bildes. Denn sowohl die Autorin
als auch Malerin konnen ihre Traumerinnerungen >unmittelbar< aufzeich-
nen und sind somit nicht weiteren Arbeitsprozessen unterworfen. Freilich
stehen auch sie innerhalb des Kontextes und der Limitationen ihres Hand-
werks, doch sie konnen ohne weitere Vermittlung und somit Verzégerung das
Erinnerte umgehend in ihrem Medium artikulieren.232

Ohne hier detailliert auf die jeweiligen Probleme und Potentiale unter-
schiedlicher kiinstlerischer Ausdriicke hinsichtlich einer méglichen Doku-

232 Ungeachtet des kiinstlerischen Mediums sind hier nur solche Werke gemeint, die
dezidiert einen erlebten (Schlaf-)Traum darzustellen versuchen. Man wird jedenfalls
gerade in der Kunst Unmengen an Werken finden, bei denen der Traumbegriff als eine
Art Metapher verstanden und zudem recht grofiziigig eingesetzt wird. Er kann sowohl
im Sinne einer Inspirationsquelle fiir die Kreativitat als auch im Sinne der >Imaginations,
des >Bizarrenc, sPhantastischen<, sWunderbarenc« etc. verstanden sein. All diese Formen
haben dementsprechend auch nicht den Anspruch (zumindest nicht unmittelbar), den
néchtlich erlebten Traum durch das jeweilige kiinstlerische Handwerk zu dokumentie-
ren. Es gilt also zu fragen, ob nun tatsichlich beabsichtigt war, eine Traumerfahrung
darzustellen oder ob nicht vielmehr der sTraumc« als eine Art Gleichnis fungiert. Im Hin-
blick auf eine Untersuchung des Schlaftraums miisste man jedenfalls letzteres ohnehin
ausschlief3en. Dies ist selbstverstindlich nicht immer einfach, da die Kiinstlerin ihr Pub-
likum auch bewusst im Unklaren dariiber lassen kann, ob es sich bei der Darstellung
um einen Traum handelt oder nicht. Des Weiteren haben wir in kiinstlerischen Wer-
ken freilich auch Traume, die vollig oder teilweise fingiert sind, d.h. der dargestellte
Traum basiert nicht oder nur teilweise auf einem >tatséchlich« erlebten Traum. Wir
haben es dann streng genommen mit einer Traumdarstellung innerhalb einer Fiktion
zu tun, welche jedoch - wie auch alles Ubrige in einer fiktionalen Erzdhlung — durchaus
dem gemeinten Phianomen, so wie es erlebt sein konnte, entsprechen kann. (Beziglich
der Markierung des Traums in kiinstlerischen Darstellungen sei an dieser Stelle auf die
systematische Arbeit von Stefanie Kreuzer verwiesen. Anhand mehrerer Beispiele aus
Literatur, Film und Malerei untersucht sie, inwiefern der Traum im jeweiligen Werk als
solcher eindeutig markiert wird oder ob die Ubergéinge vielmehr in der Schwebe gehal-
ten werden, sodass man als Rezipientin im Unsicheren dariiber gehalten wird, ob es sich
iberhaupt um eine Traumdarstellung handelt oder nicht. Siehe: Stefanie Kreuzer: Traum
und Erzdihlen in Literatur, Film und Kunst, 2014).

181



182

Propadeutik

mentation der Traumerinnerung eingehen zu konnen, diirfte zumindest die
Schwierigkeit einer Beeinflussung oder gar Entstellung der Erinnerung durch
das jeweilige Handwerk sowie durch die intentionale und kontextuelle Ein-
bettung derselben deutlich geworden sein. Dies mochte jedoch keineswegs
sagen, dass kiinstlerische Versuche fiir eine phédnomenologische Untersu-
chung des Traums unbrauchbar wiren. Trotz all der méglichen Entstellungen
driickt sich auch immer das Phanomen des Traums selbst mit aus. Die kiinst-
lerische Dokumentation des Traums, sofern sie eine ist, versucht doch auch
eine Erfahrung festzuhalten und zu vermitteln, die irgendwann tatséchlich
erlebt wurde. Einer phdnomenologischen Lesart wiirde daher die Aufgabe
zufallen, die Traumerfahrung selbst freizulegen, welche doch den Ausgangs-
punkt des kiinstlerischen Ausdrucks darstellt und sich in ihm trotz etwa-
iger Entstellungen notwendigerweise mitausdriickt. Wenn etwa der Kiinstler,
bleiben wir beim Literaten Keller, in ausgeschmiickten Formulierungen von
seinen Traumen erzahlt, etwa davon berichtet, dass er sich einmal selbst im
Traum gezwickt habe, um aufzuwachen, und dass er dann, nachdem er abrupt
aufgewacht war, die leibliche Empfindung des Zwickens im Wachen weiter-
hin spiiren konnte, dann beschreibt Keller damit doch auch ein bestimmtes
Phédnomen.2® Bei aller literarischen Ausschmiickung deskribiert Keller hier
und an anderen Stellen eine leibliche Selbstwahrnehmung, die fiir eine Pha-
nomenologie der oneirischen Erfahrung durchaus relevant sein kann. Bis-
weilen haben wir gar den Eindruck, dass literarische und kiinstlerische Aus-
drucksformen sich in der privilegierten Lage befinden, besonders treffliche
und Phanomen-nahe Deskriptionen liefern zu kénnen. Es sind nicht nur die
weitaus detaillierteren Beschreibungsmoglichkeiten, welche ihnen jenes Pri-
vileg zukommen lassen, sondern zumal ein behutsamer, offener und unvor-
eingenommen Blick, mit denen sie den Phdnomenen zu begegnen vermégen.
Dies wird gewiss auch von einer bestimmten Freiheit und Unabhangigkeit
gefordert, dass namlich die kiinstlerische Darstellung sich keiner auserkore-
nen Traumtheorie verpflichtet fithlen muss, weder von den Erwartungen noch
von den Rationalisierungen einer theoretischen Vorannahme gehemmt wird.
Damit kommen wir nochmals zuriick zu jenen Traumberichten, die im Kon-
text einer dezidierten Traumtheorie entstanden sind, etwa im Zuge einer

233 Gemeint sind die Aufzeichnungen, die Keller als eine Art Traumtagebuch gefithrt
hat. Im Eintrag vom 15.9.1847 heifit es: »Man sollte sich wahrend besonderer Traume
bestimmte Kennzeichen machen konnen. Dies erinnert mich an einen Traum, den ich
vor einigen Jahren hatte, wo ich, von schrecklichen Bildern gequilt und gepref3t, mich
kurz und gut entschlof}, an der Nase zu zupfen, damit ich erwache. Dies geschah auch
und ich fithlte beim Erwachen noch deutlich den Druck des Daum’s und Zeigefingers an
meiner Nase.« (Gottfried Keller, Samtliche Werke, Band 7, 1996, S. 665)



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

empirisch-quantitativen Umfrage oder einer therapeutisch-psychoanalyti-
schen Kur. Wie bereits erwéhnt, lastet an solchen Traumerzahlungen (zumin-
dest dufierlich) der Ballast jener theoretischen Rahmenbedingungen, von den
sie zum Erzdhlen aufgefordert sind. Und doch gilt auch in diesem Bereich, dass
sich nichtsdestotrotz ein vorpriadikativer Gehalt ausdriickt, welcher von der
erlebten Traumerfahrung selbst berichtet und welcher durch die theoretischen
bzw. metapsychologischen Rahmenbedienungen hindurch gelesen werden
kann. Im Zusammenhang mit der Psychoanalyse haben die Dokumentationen
des manifesten Traums, die noch keiner (Um-)Deutung unterzogen wurden,
gewiss einen Vorzug.23* Nur wird man auch hier zunéchst eine phanomenolo-
gisch achtsame und gewissermaflen dekonstruktive Lesart verfolgen miissen.
Denn nicht selten antizipiert man bereits beim Erzahlen bzw. Aufschreiben
des manifesten Traums jene (meta-)theoretischen Annahmen, anhand derer
sich die spatere Deutung innerhalb der psychoanalytischen Kur vollziehen
wird. Nehmen wir vielleicht als Beispiel den Bericht eines Traumes, wie er
von Freud selbst verfasst wurde. Er schreibt: »Ich gehe in sehr unvollstandiger
Toilette aus einer Wohnung im Parterre iiber die Treppe in ein hoheres Stock-
werk. Dabei tiberspringe ich jedes Mal drei Stufen, freue mich, dafl ich so flink
Treppen steigen kann. Plotzlich sehe ich, daf} ein Dienstmédchen die Treppen
herab- und also mir entgegenkommt. Ich schdme mich, will mich eilen, und
nun tritt jenes Gehemmtsein auf, ich klebe an den Stufen und komme nicht
von der Stelle« (TD, 246). Was Freud aus dieser Traumerfahrung berichtet,
scheint derart ausgewéhlt und ausformuliert zu sein, dass es sich perfekt in
eine psychoanalytische Deutung fiigen l4sst. Das Bild vom Treppen-steigen,
von hoheren Stockwerken, die Freude uiber das flinke Besteigen wie auch die
Scham vor dem Dienstmédchen scheinen alles idealtypische Symbole fiir eine
sexuelle Interpretation zu sein. Obzwar die Deutungsintention die Selektion
und Darstellung des oneirischen Inhalts offensichtlich beeinflusst hat, kon-
nen wir diese vorgreifende Interpretation doch auch in Klammern setzen, um
zu sehen, was hier vom Traum selbst spricht. So kann dem Bericht etwa die
Beschreibung einer Hemmung entnommen werden, noch genauer die eines
Widerwillens: Der Traumer mochte weiterkommen, sich in Eile fortbewegen,
bleibt jedoch an einer Stelle »kleben«, gerat gewissermafien in eine Schleife,
die ihn nicht weiterziehen lasst. Die Intensitat des Willens (eilig weiter kom-
men zu wollen) scheint im selben Mafle den Widerwillen (nicht weiter kom-
men zu kdnnen) zu erzeugen. Solch ein Widerwille im Sinne einer leiblich
erlebten Blockade oder sich wiederholenden Schleife scheint wiederum ein
oneirisches Phanomen zu meinen, dass in dhnlicher Weise in vielen unter-

234 Vgl. Kap. I1.2. :49.

183



184

Propadeutik

schiedlichen Traumberichten auftaucht und dessen genauere Beschreibung
im Zusammenhang einer Phanomenologie kinésthetischer Erfahrung héchst
spannend sein diirfte (:280). Wir sehen jedenfalls, auf das mochte ich letztlich
hinaus, dass man selbst aus solch einem psychoanalytisch situierten Bericht
von einem >manifesten Traum« — und zwar noch diesseits einer der Deutbar-
keit entsprechenden Erzdhltendenz — die erlebten oneirischen Phanomene
als solche herauslesen und in ihrer Phinomenalitat thematisieren, untersu-
chen kann. Statt den Erfahrungsinhalt metapsychologisch zu interpretieren,
meint solches »unter-suchen« jene konstitutiven Vermégen freizulegen, wel-
che das jeweilige oneirische Erlebnis tiberhaupt erst ermoglichen, ereignen
lassen.

Mit einer phdnomenologischen Lesart, die rein an der erlebten Traumer-
fahrung und an den sich darin zeigenden oneirischen Phanomenen interes-
siert ist, kann man sich ferner auch jenen Dokumentationen zuwenden, die
im Feld empirisch-quantitativer Studien entstanden sind. Freilich muss man
sich auch hier der kontextuellen Problematik bewusst sein, in welcher diese
Berichte entstehen. Nehmen wir etwa die (zumindest in technischer Hinsicht)
aufwendigste Methode der empirischen Traumforschung, namlich das Pro-
zedere im Schlaflabor. Vornehmlich aufgrund hoher und schneller Augen-
bewegungen des Probanden (REM), aber auch anderer technisch messbarer
Verdnderungen des Korpers — wie Hirnstrom (EEG), Herzrhythmus (EKG),
Muskelspannungen (EMG) — nimmt die empiristische Forscherin an, dass der
Proband sich nun in einem intensiven Traum befinden miisste, woraufhin sie
ihn abrupt aufweckt, sich tiber den soeben noch erlebten Traum erkundigt, um
diese Erzahlung schliefllich anhand von Audio- oder Videoaufzeichnungen
zu dokumentieren. Diese Aufzeichnungen, welche spater die Grundlage fiir
quantitative Auswertungen darstellen werden, sind jedoch keineswegs der-
art erfahrungsgetreu, wie es die Empiristin glauben méchte. Eine kritische
Hinterfragung der Voraussetzungen und Umstande, in denen solche Experi-
mente durchgefiihrt werden, diirfte die gemeinten Probleme verdeutlichen. So
stellt es eine Schwierigkeit fiir sich dar, wie man tiberhaupt zu der Annahme
kommt, dass der Proband sich gerade jetzt in einer Traumphase befindet. Der
klassische Parameter, an dem sich auch die anderen technischen Messopti-
onen orientieren, ist die bereits genannte Augenbewegung des schlafenden
Korpers (REM). Ob die Augenbewegungen nun >tatséchlich< mit jener Traum-
geschichte, von dem der Proband nach dem Erwachen berichtet, korreliert
haben, kann jedoch niemals mit Gewissheit behauptet werden. Es handelt sich
hierbei letztlich um eine reine Arbeitshypothese. Der hypnotische Charakter
zeigt sich allein schon darin, dass auch Probanden, die aus einer Schlafphase
ohne Augenbewegungen geweckt wurden, ebenfalls von Tradumen berichten



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

konnten.23> Die umstrittene und doch grundlegende REM-Hypothese fithrt
jedenfalls dazu, dass die Forscherin an einem bestimmten Moment und vor
allem in einer bestimmten Erwartungshaltung in den Schlaf des Anderen
interveniert (bzw. intervenieren lasst): Jetzt muss der Proband sprechen, und
jetzt muss er von einem Traum berichten. Die intentionale Erwartung auf-
grund einer hypothetischen Vorannahme sowie die daraus resultierende
Art und Weise, wie man auf den schlafenden Kérper zugeht, wie man diesen
weckt, welche Fragen (in welcher Tonlage und Absicht) man nach dem Erwa-
chen an den Probanden stellt — all dies wird einen unmittelbaren Einfluss dar-
auf haben, an was sich der Proband erinnern und was er davon erzahlen wird
und was nicht. Eine weitere Auswirkung hat gewiss auch der Ort, an dem
der Proband geweckt wird. Ich meine, es macht einen grofien Unterschied, ob
jemand zuhause in seinem Bett erwacht oder in einem sterilen Schlaflabor
mit all den Geréten, an die man umstandlich angedockt ist. Wir sehen jeden-
falls an solchen Beispielen, die man gewiss noch erweitern konnte, dass es
eine Reihe an Faktoren gibt, ob epistemischer oder praktischer Natur, welche
die in den Schlaflaboren entstandenen Traumberichte unweigerlich beein-
trachtigen. Es gibt zumal auch fallspezifische Probleme, welche im Zusam-
menhang mit der Fragestellung der jeweiligen Studie zusammenhéngen. So
konnen wir etwa bei der empirischen Erforschung von sogenannten >luziden
Traumen< beobachten, dass die Probanden durchaus unter dem Druck stehen,
von einem erfolgreichen Klartraum zu berichten. Wir werden spéter mehr
zu solch luziden Traumen schreiben. Was wir an dieser Stelle allein festhal-
ten wollen, ist die Notwendigkeit einer kritischen Lesart der Traumaufzeich-
nungen im Kontext empirischer Schlafforschung. Und doch gilt auch hier der
phanomenologische Grundsatz, dass trotz all dieser Einfliisse der Proband
doch auch von der Traumerfahrung selbst berichtet. Durch eine Art dekonst-
ruktivistische und zugleich wachsam eindringliche Lesart, kann die (sich im
Bericht aussprechende) Erfahrung und das darin erlebte Phdnomen durchaus
freigelegt und somit nicht nur ein veranschaulichendes Beispiel, sondern auch
empathischer Bezugspunkt einer phdnomenologischen Betrachtung sein.236

235 Siehe dazu z.B.: Valdas Noreika u. Katja Valli (u.a.): »Early-night Serial Awake-
nings as a New Paradigm for Studies on NREM Dreamingx, in: International Journal of
Psychophysiology 74, 2009, S.14-18; sowie: Tore A.Nielsen: »A Review of Mentation in
REM and NREM Sleep: »Covert« REM Sleep as a Possible Reconciliation of Two Opposing
Models, in: Behavioral and Brain Sciences 23, 2000, S. 851-866.

236 Deutlich schwieriger wird es jedoch, mit den >Resultaten< der empirischen For-
schung phidnomenologisch sinnvoll zu arbeiten. (Eine ausfithrliche Darlegung der
Methodik empirischer Traumforschung findet sich etwa bei: Calvin S. Hall u. Robert L.
Van de Castle: The content analysis of dream, 1966; William G. Domhoff: Finding meaning
in dreams. A quantitative approach, 1996; Michael Schredl: Die ndchtliche Traumwelt. Eine

185



186

Propadeutik

Zusammenfassend konnen wir hinsichtlich einer moglichen Beriicksichti-
gung von Fremdberichten innerhalb einer phdnomenologischen Untersu-
chung festhalten: All diese Traumberichte gehen in der Regel nicht von einer

Einfithrung in die psychologische Traumforschung, 1999, S.381f.). Die Kritik an der empiri-
schen Forschung besteht, in aller Kiirze gesagt, darin, dass sie mit einer Reihe von theo-
retischen bzw. epistemologischen Suppositionen operiert, die sie nicht eigens hinterfragt,
sondern stillschweigend voraussetzt. Die empirisch-quantitative Methode ist im Grunde
eine Art von Textanalyse, ndmlich eine Analyse von Traumberichten (welche nicht unbe-
dingt in Schlaflaboren entstanden sein miissen, sondern auch selbststindig verfasste
Traumtagebiicher von Probanden meinen kénnen). Diese Texte werden auf bestimmte
(zuvor festgelegte) Begrifflichkeiten und Kategorien hin abgesucht, um quantitative - ja
im Grunde rein mathematische — Aussagen zu treffen. Um es verkiirzt zu sagen: Wenn
Kategorie A in allen 100 Traumberichten der Studie 8o Mal, wihrend die Kategorie B nur
26 Mal gefunden wurde, dann stellt die Empirikerin dementsprechend die Behauptung
auf, dass fiir 80% der Traume die Kategorie A und nur in 26 % aller Traume die Kategorie
B zutrifft. Das Problem beginnt schon darin, dass nur selten dartiber reflektiert wird, was
die Kategorie A als Begriff eigentlich bedeutet, aus welcher Erfahrung er stammt, welche
historischen, kulturellen oder politischen Zusammenhénge in den Begriff eingraviert
sind. Die Empirikerin scheint sich zu wiinschen, dass der Begriff so steril, eindeutig
und selbstevident ist, wie jene Zahlen und geometrischen Kurven, auf die sie abzielt.
Dass dem nicht so ist, sieht man in der simplen Tatsache, dass die Beurteilerinnen (wel-
che den Traumtext nach Anzahl jener Begriffe absuchen) bei gleichem Text zu voéllig
unterschiedlichen Ergebnissen kommen kénnen. Dies hiangt damit zusammen, dass sie
unterschiedliche Vorstellungen vom Begriff haben. So wird etwa eine Bewerterin, die
einen sehr weiten Begriff von Gewalt hat, den Trauminhalt eines Berichts viel eher als
>gewalttatigc« bestimmen, als eine Bewerterin, die einen engen Begriff der Gewalt hat,
der sich etwa nur auf kérperliche Ubergriffe beschrankt. Ein und derselbe Traum wiirde
dann in der prozentualen Aufrechnung einmal die Kurve nach oben und das andere Mal
nach unten driicken. Abgesehen davon handelt es sich dabei ohnehin um eine Fremd-
beurteilung, die lediglich mit dem Text arbeitet und somit nicht wissen kann, wie es
die Person, die jene oneirische Szene erlebt hat, selbst bewerten wiirde. Uberhaupt gibt
es, soweit ich dies iiberblicken konnte, nur in seltenen Studien eine kritische Auseinan-
dersetzung damit, wer diese Proband:innen eigentlich sind. Und selbst wenn man solch
problematische Voraussetzungen der quantitativen Methode auler Acht lassen und ihre
Ergebnisse so stehen lassen wollte, stellt sich immer noch die Frage, was man damit
eigentlich anfangen soll, wenn dann etwa ein >Resultat< heif3t: »12 % aller luziden Traume
von Frauen handeln von Gewalt«. Solche Aussagen sind v6llig aus dem Kontext der einst
erlebten Traumerfahrung gerissen. Die Aufgabe besteht dann oftmals lediglich darin, die
eigene Studie mit einer anderen - die dann etwa behauptet, dass es nicht 12 % sondern
23 % sind - zu vergleichen. Wollte man abseits quantifizierender Vergleiche ernsthaft mit
empirischen Aussagen arbeiten (wie dies etwa Merleau-Ponty im Zusammenhang einer
allgemeinen Phanomenologie der Wahrnehmung versucht hat) dann miisste man gerade
all das nachholen, was der Empiriker versdumt hat: Man miisste nachfragen, was Gewalt
bedeutet, wie Gewalt erlebt wird, was es bedeutet, eine >Frau< zu sein bzw. als eine >Frauc
identifiziert zu sein sowie man iiberhaupt nachfragen miisste, was nach all den Schritten
der Abstraktion bis hin zu einer v6llig idealisierten Aussage oder grafischen Darstellung
iiberhaupt noch von der erlebten Traumerfahrung erhalten sein kénnte.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

ergrindenden Epoché aus, sondern sie entstammen einer natiirlichen Ein-
stellung, welche weitgehend in ihre Voraussetzungen und Kontexte (ob nun
kiinstlerischer, epistemischer, theoretischer oder auch politischer, religioser
Natur) eingebettet ist. Die Dokumentation der Traumerinnerung wird daher
nicht nur durch eine bestimmte >Naivitat< begleitet, sondern kann zumal mit
Modifikationen oder gar Defigurationen einhergehen. Eine kritisch-wach-
same Lesart von solchen Dokumentationen, selbst bei eigenen Traumproto-
kollen (insofern diese ndmlich aus einer natirlichen Selbstverstandlichkeit
heraus verfasst, und daher nicht minder befangen sind) ist unabdingbar. Es
gilt also sich vor Augen zu halten, dass das erlebte Phinomen im Bericht stets
auf eine bestimmte und konditionierte Weise spricht. Dies soll jedoch nicht
bedeuten, dass die Ausdrucksweise an sich problematisch wire. Im Gegenteil
ist der (so oder so konditionierte und eingebettete) Ausdruck notwendig, weil
sich das erlebte Phanomen doch vermitteln muss kénnen und nur als Vermit-
teltes fiir einen Anderen nachvollziehbar ist. Dabei ist die Vermittlung, d.h.
sowohl der Akt des Ausdriickens als auch der Vollzug des Ausdrucks selbst
ein eigenstandiges Phanomen, welches eben immer mitberiicksichtigt werden
muss. Nur insofern es der Untersuchung darum geht, die oneirische Erfah-
rung und die darin erlebten Traumphénomene als solche zu thematisieren,
was hier der Fall ist, bedarf es einer phdnomenologischen Dekonstruktion
der Rahmenbedingungen des Ausdrucks, namlich in Hinblick darauf, was
urspriinglich ausgedriickt werden wollte, namlich der erlebte Traum. Inso-
fern es einer eindringlichen Lesart gelingt, den Fokus auf die darin ausge-
sprochene Erfahrung zu richten und somit diese freizulegen, kénnen solche
Traumberichte fiir eine phanomenologische Untersuchung nicht nur hilfreich
sein, um gewisse oneirische Erlebnisse zu veranschaulichen, sondern sie kén-
nen auf einer bestimmten Ebene selbst Referenz- und gar Ausgangspunkt der
Untersuchung werden. Dies gilt freilich umso mehr, wenn der Bericht selbst
bereits den Anspruch hatte, deskriptiv vorzugehen.

Auch wenn nun solcherart die Moglichkeit besteht, sich vermittels der
Fremdberichte einen Zugang zur oneirischen Erfahrung zu verschaffen, kann
dies anderseits doch nicht eine >unmittelbare< und eigenstdndig durchge-
fihrte Phanomenologie des Traums ersetzen. Denn auch wenn ein Bericht
weitgehend deskriptiv (oder wenn man so mdchte: erfahrungsgetreu) ver-
fasst wurde, entspringt der phanomenologische Blick doch einer grundlegend
anderen Einstellung und hat damit verbunden auch ein grundlegend anderes
Interesse: Es geht ihm nicht um die schiere Empirie des Traums, also letzt-
lich nicht darum, was erlebt wurde, sondern vielmehr wie es erlebt wurde,
d.h. wie sich das Traumerleben und die darin erlebten Phdnomene ereignen.
Klassisch gesprochen: Es handelt sich um die Freilegung der mannigfalti-

187



188

Propadeutik

gen (transzendentalen wie auch leiblichen) Bedingungen, welche oneirische
Erfahrung tiberhaupt erst erméglichen.

C) In der Aktualitit des Traums? Hypnagoge Phase und luzider Traum

Damit mochte ich nochmals zu der Frage zuriickkommen, ob und wie eine
unmittelbar-eigenstandige Phanomenologie des Traums moglich sein kann,
d.h. eine phdnomenologische Untersuchung, die sich auf dem Boden meiner
unmittelbar erlebten Erfahrung abspielt. Aus einer radikalen Epoché heraus
kann man freilich sagen, dass alles, was sich zeigt, sich notwendigerweise auf
dem Boden >meiner< unmittelbaren Erfahrung ereignet. Alles wird von hier
aus erlebt. Selbst das Nachvollziehen bzw. Mitvollziehen der Erfahrung eines
anderen findet hier statt. Obzwar dem so ist, habe ich innerhalb dieser Tota-
litat doch einen Bezirk, welcher perspektivisch immer schon als abgetrennt
und durch mich zentriert erscheint, dessen Inhalte mir nicht vermittelt, son-
dern als meine >eigenen« originaren Erlebnisse zuteilwerden. Es ist dies, was
man im engeren Sinne die »eigene Erfahrung« nennt und von der man zumin-
dest glaubt, weil man ja selbst stets >dabei« war, mehr und genaueres dartiber
aussagen zu konnen. Was nun solcherart meine eigene Erfahrung des Traums
anbelangt, habe ich, dies war der letzte Stand unserer Untersuchung, immer-
hin eine mir zugéngliche Erinnerung an die Méglichkeit des Traums und
dann schliefilich auch an all die unterschiedlichen Traumereignisse, die einst
aktual von mir erlebt waren. In der Anschauung dieser Erinnerungen, wobei
die Anschauung selbst eine aktuelle und unmittelbare ist, kann ich betrach-
ten, wie sich die oneirische Erfahrung ereignet bzw. wie sich ein bestimmtes
Traumphénomen in dieser Erfahrung konstituiert. Wie oben bereits ausfithr-
lich dargestellt, wiirden wir uns hierbei innerhalb einer Phanomenologie der
Traumerinnerung bewegen und damit aber auch innerhalb einer durch die
Erinnerung vermittelten Betrachtung. Doch die Frage ist nun, ob in Hinblick
auf den Traum eine unvermittelte >Unmittelbarkeit« moglich sein kann, d.h.
ob eine Phanomenologie wahrend der Traumerfahrung selbst moglich sein
kann. Gerade diese Moglichkeit musste verneint werden. Nicht zuletzt weil
selbst in einer »alltdglichen< Wahrnehmung in der sWachwelt« die unvermit-
telte Unmittelbarkeit spitestens dann verlassen wird, sobald die Reflexion
und Deskription einsetzt. Wahrend der Wahrnehmung dieser mir >unmit-
telbar< originédr gegebenen Tasse muss ich, wenn ich den (synéasthetischen)
Wahrnehmungsprozess der Tasse betrachten und beschreiben will, von der
Faktizitat derselben absehen und - diese gleichsam >vor dem geistigen Auge«
beibehaltend — auf den Prozess selbst achten. Dieses Beibehalten wendet sich



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

also (zwecks Reflexion auf den Akt) bereits von der urimpressionalen Wahr-
nehmung ab und behilt die Tasse im Grunde im Hintergrund einer frischen
Erinnerung. Dies gilt umso mehr, wenn man nun die Beschreibungen und
Einsichten aufzuzeichnen, etwa aufschreiben mochte und dabei die Tasse als
solche tiberhaupt nicht mehr im Blick hat, sondern diese zur Ginze nur noch
iiber die (weiterhin frische) Erinnerung zugénglich ist. Nur habe ich doch
auch weiterhin die Moglichkeit, immer wieder auf die impressionale Wahr-
nehmung der Tasse zurlickzukommen, mir diese zu reaktualiseren, um von
hier aus die Beschreibung und Reflexion (der Konstitution) des Wahrneh-
mungsprozesses fortzusetzen. Kann es nun fiir eine Phdnomenologie des
Traums eine dhnliche Moglichkeit der (Quasi-)Unmittelbarkeit geben, welche
mir erlauben wiirde, in der Erfahrung selbst bleibend, diese (unter unter-
schiedlichen Aspekten und in Hinblick auf unterschiedliche Erfahrungs-
schichten) zu betrachten? Folgt man den bisherigen Erdrterungen, besteht
eine enorme Schwierigkeit allein schon darin, dass der Traum per se jene
aktive Wachsamkeit und Aufmerksamkeit auszuschlie3en scheint, welche fiir
eine involviert-distanzierte Betrachtung des aktuellen Geschehens als not-
wendig erachtet wurde. Allein deswegen scheint mir eine Phinomenologie
des Traums im Sinne der besagten (Quasi-)Unmittelbarkeit nur dann méglich
zu sein, wenn man den Spielraum experimentell ausweitet, sozusagen eine
experimentelle (bzw. eine dem Traum entsprechend modifizierte) Phdnomeno-
logie verfolgt. Man misste sich dabei gleichsam in Erfahrungsbereiche bege-
ben kénnen, die sowohl den Traum als auch die Moglichkeit zur Wachsamkeit
und Aufmerksamkeit zulassen — einer Aufmerksamkeit, die ihrerseits den
Traum nicht bedroht, kein Agent der Wachwelt ist, sondern sich in der Lage
befindet, den Traum ankommen und in seinem Lauf entfalten zu lassen. Solch
einen Bereich konnte uns bis zu einem gewissen Grad etwa der »hypnago-
gische Zustand« bieten.2¥” Damit ist jener Zwischen- und Schwellenbereich
gemeint, in welchem man sich kurz vor dem Einschlafen befindet und den
Jean-Paul Sartre demgemaf; auch als »Halbschlaf-Vision« umschrieben hat.238

237 Der Begriff wurde im 19. Jahrhundert insbesondere durch Alfred Maury geprégt,
siehe: Alfred L.F. Maury: »Des hallucinations hypnagogiques, ou des erreurs des sens
dans l’etat intermediaire entre la veille et le sommeil«, in: Annales Medico-Psycholo-
giques du systéme nerveux. Vol. 11, 1848, S.26-40. Zur Anwendung des hypnagogischen
Zustandes in der aktuellen empirischen Traumforschungen siehe u.a.: Tore A. Nielsen:
»A self-observational study of spontaneous hypnagogic imagery using the upright nap-
ping procedure, in: Imagination, Cognition & Personality 11, 1992, S. 353-366.

238 Sjehe: Jean-Paul Sartre: Das Imagindre. Phidnomenologische Psychologie der Einbil-
dungskraft. 1994, S. 671.; vgl. dazu die Kommentare von Jean Hering: »Concerning Image,
Idea, and Dreamc, in: Philosophy and Phenomenological Research 8 (2), 1947, S. 202 ff.; Robert
Bossard, Psychologie des Traumbewusstseins, 1951, S.96 ff. sowie Dylan Trigg: »Hypnago-

189



190

Propadeutik

Es handelt sich dabei zwar streng genommen noch nicht um den Traum im
Sinne eines ganzlichen Absorbiert-seins in den Schlaftraum, sondern viel-
mehr um eine — um weiter mit Sartre zu sprechen — »erste Degradation des
Bewuf3tseins vor dem Traum« (ebd. 79). Und doch zeichnet sich diese Phase,
die zumeist als eine Art Ubergangsphase zum Traum auftritt, gerade dadurch
aus, dass man in ihr bis zu einem gewissen Grade noch wach ist, d.h. ein
waches Bewusstsein vom Geschehen hat, wahrend man sich doch mit einem
Fufle bereits in der oneirischen Erfahrung befindet: Die alltagliche Umge-
bung, die alltaglich erfahrene Welt lasst allmahlich nach, schwindet, ver-
blasst, wahrend sich eine Traumwelt mit bereits deutlich erfahrenen Traum-
erscheinungen einblendet. Obwohl sich in dieser Einschlafphase solcherart
bereits eine Traumerfahrung ereignet, hat man dennoch fiir eine Weile (im
wortwortlichen Sinne) halbwegs ein Bewusstsein von dieser Verriickung,
man ist sich ihrer bewusst, bevor man sich ihr ganz tiberlassend vollig in die
oneirische Welt versinkt bzw. von ihr aufgesogen wird. Normalerweise sind
solche hypnagogen Ubergangsphasen relativ kurz und da man sich sogleich
im Schlaftraum befinden wird, schenkt man ihnen auch kaum Beachtung.2
Fiir eine Phanomenologie des Traums kénnen sie indes eine experimentell
bedeutsame Passage darstellen, da man in dieser Phase doch geniigend
Wachsamkeit mitbringt, um das Eintreten der Traumerfahrung und gewisse
Qualititen derselben betrachten zu konnen.240

gia, Anxiety, Depersonalization: A Phenomenological Perspective«, in: Dorothée Leg-
rand u. Dylan Trigg (Hg.): Unconsciousness Between Phenomenology and Psychoanalysis,
2017, S.163ff.. Weitere phdnomenologische Beschreibungen zum hypnagogen Zustand
finden sich bei Evan Thompson: Waking, Dreaming, Being. Self and Consciousness in Neuro-
science, Meditation, and Philosophy. 2015, S.107{f.

239 Wobei mit ein wenig Ubung die hypnagoge Phase merklich ausgedehnt werden
kann. In bestimmen Formen der Somnolenz scheint sich dies ganz von selbst einzustel-
len: Wenn man etwa aufgrund sehr hoher Mudigkeit dermafien schléfrig ist, dass man
jeden Moment einschlafen kénnte und doch aufgrund einer bestimmten Nervositét der
Ubermiidigkeit der Schlaf sich nicht sogleich einstellen méchte. Die Wachheit bleibt
dann erhalten, wihrend man immer wieder in hypnagoge Phasen eintaucht (vgl. dazu
auch Robert Bossard, Psychologie des Traumbewusstseins, 1951, S.76). Ein anderer Fall, in
dem sich der hypnagogische Zustand ganz von selbst ausdehnen kann, zumal fiir meh-
rere Stunden, ist der des hohen Fiebers, wenn man namlich immer wieder >eintraumt<
und doch nicht wirklich einzuschlafen vermag.

240 Auf den ersten Blick kénnte man meinen, Sartre wolle in seiner Abhandlung
»L'Imaginaire« — aus der oben kurz zitiert wurde — gerade dies ausschliefflen, dass nam-
lich wahrend der hypnagogen Phase eine bewusste Betrachtung derselben nicht méglich
sei, indem er doch schreibt, dass sich dieser Zustand immer nur »ganz auf einmal gibt«
und sich daher »nicht beobachten lasst« (ebd., 69). Nur versteht Sartre an dieser Stelle
unter dem »Beobachten« etwas anderes, nimlich eine bestimmte Form »methodischer
Beobachtung« (ebd.), welche zugleich »Hypothesen aufstellen und diese kontrollieren«



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

Obzwar die hypnagoge Erfahrung, die wir auch einen >Einschlaftraumc« nen-
nen konnen, eine gewisse Ndhe zum Wachzustand bewahrt, ist sie doch von
jeglichen Phantasien oder sogenannten Tagtrdumen zu unterscheiden. Letz-
tere sind, wie etwa Husserl schreibt, weiterhin »ein Modus des Wachlebens«
(Huagz2, 12ff). Im Gegensatz zu solch diurnalen Phantasien, welche sich auf
dem Hintergrund einer weiterhin wahrgenommenen >Wachwelt« abspielen, in
diese verwoben und ihr gegeniiber gleichsam durchléssig sind, hebt sich die
hypnagoge Phase vom diurnalen Wahrnehmungsfeld ab, entriickt ihm, wirft
sich in die Eigenstandigkeit einer oneirischen Mundanitét, die sich wiede-
rum in einer (wenn auch nicht vollstdndigen) Opazitit gegeniiber der Wach-
welt ereignet.24! Die Besonderheit des hypnagogen Zustandes besteht darin,
dass er bereits im Dienste des Schlafes steht und daher wesentliche Ziige des
Schlaftraums aufweist: Insbesondere die Charakteristik des Widerfahrens,
dass namlich die Dinge und Ereignisse einem zustof3en, dass man von ihnen
in Anspruch genommen, in deren Bann gezogen ist. Damit einher geht der
oneirische Realitatsglaube, welcher erneut einen wesentlichen Unterschied zu
Phantasieerscheinungen aufweist. Denn Phantasien sind stets von der impli-
ziten Setzung begleitet, dass ihr Inhalt nicht-existent ist, d.h. wahrend des

will (78). Statt die Eigenart der Traumvorstellungen zuzulassen, geht es solch einem ana-
lytisch-distanzierten Beobachten vielmehr darum, »mit dem ganzen Gewicht auf ihnen
zu lasten, sich in die Waagschale zu werfen, [...] seine synthetische Kraft einzusetzen,
um womit auch immer die Synthese zwischen was auch immer herzustellen« (78). In der
Tat muss sich solch einer Herangehensweise der Trauminhalt der hypnagogen Phase
sogleich entziehen, sodass sie jenen oneirischen Inhalt nur retrospektiv rekonstruieren
kann. Indes raumt Sartre durchaus ein, dass man dem hypnagogen Zustand phanomeno-
logisch begegnen kann. Man distanziere sich hierbei vom Trauminhalt nicht derart, um
diesen vor sich hinzustellen, damit wire es im Grunde auch schon vertan. Sondern man
misse mit dem Traum mitgehen, man miisse sich (wie das primédre Traumbewusstsein
selbst) von den Trauminhalten »faszinieren lassen«, »ihnen in die Gefangenschaft fol-
gen« (79). Gleichzeitig bleibe im hypnagogen Zustand ein »Bewufltsein von Bewufitsein
[consciences des consciences]« erhalten, sodass man dadurch eine reflexiv-deskriptive
Einstellung zum oneirischen Geschehen einnehmen kénne (ebd.). Im Anschluss daran
finden wir auch Sartres Versuch einer phanomenologischen Beschreibung des Hypna-
gogen. Leider ist diese jedoch recht limitiert. Er deskribiert insbesondere, wie aus Licht-
wahrnehmungen (Phosphene) Farben und Linien und aus diesen schlieflich Gestalten,
Gesichter und Personen entstehen. Sartre versteht somit die Entstehung von hypnagogen
Bildern als eine Art assoziative Interpretation von perzeptiven Lichtquellen wahrend
der Einschlafphase, so wie man etwa im Kaffeesatz oder in den Wolken Bilder erkennt.
Damit wird er dem lebendigen Spektrum der hypnagogen Erfahrung leider nicht gerecht.

241 Dies mag auch damit zusammenhéngen, dass der hypnagoge Zustand — im Gegen-
satz zu Phantasien und Tagtraumen — bereits mit einer gewissen Beruhigung und auch
Paralysierung des Korpers, d.h. zumal mit einem rezeptiven Riickzug aus der Wachwelt
einhergeht. Vgl. dazu auch Robert Bossard: Psychologie des Traumbewusstseins, 1951, S. 93 ff.

191



192

Propadeutik

Das Phanomen des hypnagogen Zustandes finden wir in einem Bild von Robert William
Buss auf besonders anschauliche Weise dargestellt: Dickens’ Dream, Aquarell, 1870,
Charles Dickens Museum, London.

Phantasierens >wissen< wir, dass es sich dabei nicht um eine >reale< Wahr-
nehmung handelt. Hingegen zeichnet sich die hypnagoge Phase diesbeziig-
lich als ein Art Schwellenbereich aus. Zwar sind wir noch nicht gdnzlich in
einem Traumgeschehen, in welchem ich die Vorkommnisse unhinterfragt als
mir duflerlich gegebene erlebe und in diesem Sinne als >real< setze; und doch
befinden wir uns in dieser Einschlafphase zumindest in einer ontologischen
Unentschiedenheit, insofern man kein Urteil dartiber fallt, ob der Erfah-
rungsinhalt >real< gegeben ist oder nicht. Man bleibt in der Schwebe, nimmt
einzelne Momente des Erlebten durchaus als duflere und als sich von mir
unabhéngig ereignende Begebenheiten wahr und doch sind diese Momente
noch nicht génzlich in die Radikalitét einer autonomen Traumrealitét einge-
bunden.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

So sehen wir auch nochmals die Grenzen der Moglichkeit, welche die
hypnagoge Phase hinsichtlich einer phdnomenologischen Untersuchung des
Traums zu bieten vermag. Der hypnagoge Zustand ist ein eigenes Phanomen-
feld, welches (wenn man so mochte) einen Vorboten des Traums darstellt,
jedoch nicht diesen selbst. Was dem hypnagogen Zustand >fehlts, ist jene
absolute Horizonthaftigkeit und Opazitit, welche wiederum die eigenstan-
dige >Realitatswelt< des Traums ermoglicht. Mit Sartre gesprochen koénnte
man auch sagen, dass ich wihrend der hypnagogen Phase (noch) nicht in
jenem Mafle im oneirischen Geschehen »gefangen« bin, wie ich spater im
Schlaftraum sein werde. Solange ich im hypnagogen Zustand verweile, habe
ich gleichsam die Moglichkeit, die sich anbahnende »Gefangenschaft« nicht
mitzumachen bzw. abzubrechen.?42 Nichtsdestotrotz offeriert das Experimen-
tieren mit dem hypnagogen Einschlaftraum bis zu einem bestimmten Grad
gewiss Einblicke in die Eigenheiten der oneirischen Erfahrung. Was es vor
allem bietet, ist die Erforschung jener spindsen Momente, in denen sich der
Ubergang und somit die pordse Differenz zwischen >Wach-< und >Traumer-
fahrung« ereignet — und zugleich aber auch aufgibt, aufhebt, um schlie8lich
einer Erfahrungswelt den Raum zu iiberlassen, welche von dieser Differenz
nichts mehr wissen wird.

Die grofte Schwierigkeit liegt in diesem Zusammenhang sicherlich auch
darin, addquate phianomenologische Beschreibungen zu liefern, zumal das
Beschreiben in diesem Fall des Aufschreibens oder einer sonstigen Aufzeich-
nung bedarf, die wiederum eine Riickkehr aus der Einschlafphase zuriick in
eine bestimmte Ordnung der Wachwelt verlangt. Man darf also das vollige
Einschlafen nicht zulassen, nicht nur, weil man damit in einen Schlaftraum
und somit in andere Erfahrungsbedingungen eintauchen wiirde, sondern
weil solch ein Verlassen des hypnagogen Zustandes letztlich auch die Riick-
kehr in die Wachsphire duflerst erschweren wiirde. Doch gerade weil der
Abbruch der Transition (ich meine den Ubergang in den Schlaftraum) wih-
rend der hypnagogen Phase weitaus leichter fallt, hat sie fir unsere Unter-
suchung einen besonderen Vorzug. Die experimentelle Aufgabe besteht dem-
entsprechend darin, an gegebener Stelle, und zwar bevor man den point of no
return erreicht, die Vigilanz derart zu sammeln, dass eine Rickkehr in die
Wachsphare moglich bleibt, um schlief8lich retentional genauere Beschrei-
bungen vornehmen zu kénnen. Zugegebenermafien mag dies eine >Technik«
sein, die man vermutlich nicht ohne Weiteres praktizieren kann. Sie bedarf
sicherlich einer gewissen Einiibung.

242 Sartre spricht daher von der hypnagogen Phase als einer »freiwilligen Gefangen-
schaft« (Jean-Paul Sartre: Das Imagindre, 1994, S. 80).

193



194

Propadeutik

Eine weitere Option fiir die experimentelle Traum-Phdnomenologie finden
wir auch am »anderen Ende« des Schlafes, in der sogenannten hypnopompen
Phase.2®3 Im Zusammenhang mit Traumberichten hatten wir den hypnopom-
pen Zustand bereits angesprochen, namlich als einen idealen Erfahrungsbe-
reich, um in frischer Erinnerung den soeben erlebten Traum aufzuzeichnen.
Doch genau genommen meint das Hypnopompe nicht die Phase unmittelbar
nach dem Aufwachen, sondern vielmehr einen Schwellenbereich, der in einer
halbwachen Verfassung auftritt. Geradezu in umgekehrter Weise zur Hypna-
gogie befindet man sich in einer Art >Aufwachtraum«< bzw. in einem Traum-
erleben, das mit dem Aufwachen nicht génzlich verschwindet. Man befindet
sich noch weitgehend in einer Traumwelt, wahrend sich gleichzeitig doch
auch die Wachsphire bereits eingestellt hat und somit eben auch die Mog-
lichkeit, den Vorgang des Traumens wachsam zu sichten.?4* Man kénnte auch
sagen, dass die oneirische Realitat noch fiir eine Weile ihre Giiltigkeit behalt,
nachwirkt, indem die vorschwebenden Traumerlebnisse noch als existent und
bedeutsam erscheinen, obwohl man die bereits bekannte Regelmafigkeit der
Wachwelt vernommen hat, ohne ihr jedoch mit einem erwachten Interesse
zu begegnen. Es ist ein Involviert-sein in das oneirische Geschehen, obzwar
man sich schon mit einem Fufie bereits in der diurnalen Ordnung aufhalt.
Weil man im hypnopompen Zustand bisweilen auch wieder génzlich in den
Schlaftraum zuriick fallen und dann doch wieder in das Halbwache erwachen
kann, ist es streckenweise iiberhaupt nicht auszumachen, was vom aktuel-
len Erleben der Traum- und was der Wachwelt angehort.24> Das Eintreten in

243 Der Begriff »hypnopomp«, wie er von Frederic Myers fir die Phase des Aufwa-
chens aus dem Schlaf vorgeschlagen wurde, hat sich nicht allgemein durchsetzen kon-
nen. Da sich der hypnopompe Zustand ebenfalls in einer Art Halbschlaf ereignet, wurde
auch dieser kurzerhand unter dem Begriff der Hypnagogie subsumiert. Bei genauerem
Hinsehen diirfte es jedoch deutlich werden, dass wir es in der Tat mit phdnomenologisch
unterschiedlichen Erfahrungsbereichen zu tun haben, weswegen eine eigene Bezeich-
nung durchaus sinnvoll erscheint.

244 Siehe dazu Tore A. Nielsen: »A self-observational study of spontaneous hypnago-
gic imagery using the upright napping procedure«, in: Imagination, Cognition & Personal-
ity 11,1992, S. 353-366; Jeff Warren (Hg.): »The Hypnopompic, in: The Head Trip: Adventu-
res on the Wheel of Consciousness, 2007, S.19 —54.

245 In einer Passage des Romans Der ndchtliche Rat gibt uns Dzevad Karahasan eine
recht treffliche Deskription: »Vermutlich war Simon erwacht, weil die Stille unertréaglich
geworden war. Vielmehr, er war nicht erwacht, sondern aus seinem Alptraum in einen
Dammer geglitten, in jenen Zustand des Halbbewuf3tseins, in dem die Traumbilder noch
prasent sind, der Traumende aber wieder in seinem Kérper wohnt und irgendwie von
sich weifl« (Dzevad Karahasan: Der ndchtliche Rat, 2007, S. 250. Das unscheinbare Adverb
»irgendwie« driickt hier im Grunde die ganze Besonderheit dieses Zustandes aus. Denn
irgendwie befindet man sich in beiden Welten oder auch irgendwie in einer Zwischenwelt.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

solch einen Schwellenbereich kann indes sowohl durch ein Ereignis im Traum
ausgelost werden, indem mich beispielsweise ein Traumgeschehen schockiert
und mich dadurch immer wieder in einen halbwachen Zustand drangt; oder
es kann auch ein Faktor der Wachwelt sein, etwa das erneute Lauten des
Weckers in Schlummerfunktion. In dem einen Fall ist es ein Wegdrangen, im
anderen ein Herausholen aus den Tiefen des Schlaftraums; aber jedes Mal so,
dass doch eine oneirische Gegenkraft das ginzliche Erwachen nicht gestattet.
Wie sehr man die oneirische Realitdt beibehalt oder diese abschwiachend sich
wieder in die Ordnung und Aufgaben der Wachwelt einfindet, hdngt letztlich
von diesem ontologischen Kréftespiel ab.

Inwieweit die hypnopompe Phase fiir die Erforschung des Traums als sol-
chem hilfreich sein kann, entnehmen wir etwa der empirisch-quantitativen
Forschung der Schlaflabore: Wenn die Probandin aufgrund von REM-Aktivi-
taten mitten im Schlaf aufgeweckt wird, dann ist sie zumeist nicht génzlich
wach, sondern verweilt (mehr oder wenig) in einem Halbschlaf, in dem sie
zwar ansprechbar und doch auch irgendwie noch am Traumen ist. Die onei-
rische Erfahrung spielt sich gewissermaf3en im Hintergrund ab, wahrend die
Probandin weif3, dass ihr dazu Fragen gestellt werden — Fragen, die freilich
einer anderen Ordnung, namlich jener der Wachwelt angehéren. Die Stimme
des Empiristen ist die Stimme dieser Ordnung und er kann sie (in der Regel)
nur hor- und verstehbar machen, wenn die Probandin sich zumindest in solch
einem hypnopompen Zustand befindet. Ob das, was der Empirist zu horen
glaubt, was er in unhinterfragte Kategorien abstrahierend zuordnet und ob
schliellich die (quantitativ-mathematischen) Schliisse, die er daraus zieht,
tatséchlich der Traumerfahrung angehoren bzw. iiber diese etwas auszusa-
gen vermogen, all dies wurde oben bereits kritisch hinterfragt. Was jedoch
aufler Frage steht, ist der experimentelle Spielraum, welchen der hypno-
pompe Zustand jeglicher Trauminvestigation anbietet. Fiir die Phanomeno-
logie miisste das Experiment freilich anders aussehen, zumal es sich hierbei
um eine Herangehensweise aus der >Ersten-Person-Perspektive< handelt. Man
misste demnach in der Lage sein, in den Halbschlaf aufzuwachen bzw. man
misste sich in diesen aufwecken lassen, um zugleich aus einer phanomeno-

Es ist nicht auszumachen. Karahasan erzdhlt in seinem Roma zumal sehr gekonnt, wie
Simon, der sich irgendwie in dieser Halbtraumwelt befindend, zugleich von der Moglich-
keit weifl, dass er diese jederzeit durch ein génzliches Aufwachen abbrechen konnte:
»Aber warum fithlt er auf dem Gesicht, rechts von der Nase, den Kuf3 des Riesenvogels?
Er hatte doch den mongoloiden Banker gekufit, warum schob sich sein Gesicht da hin-
ein? Das war alles Blodsinn, er muf3te nur richtig aufwachen, dann wiirde sich auch sein
Gesicht nicht mehr an die Kiisse erinnern [...]. Er streckt die Hand aus, ergriff die Uhr,
um einen Grund zu haben, die Augen zu 6ffnen« (ebd.).

195



196

Propadeutik

logischen Einstellung heraus das in der Traumwelt Erlebte (oder das soeben
noch Erlebte) in seiner Eigenheit zu sichten und gleichsam die grundlegenden
(wenn man so klassisch sprechen méchte: stranszendentalen<) Bedingungen
freizulegen, welche dieses Erleben erméglichen. Der Unterschied zum posi-
tivistischen Schlaflabor wiirde also im Wesentlichen darin bestehen, dass
man nicht mit Fragen der empirischen Statistik konfrontiert ist, sondern mit
der (durchaus schwierigeren) Aufgabe, die phdnomenologische Einstellung
einnehmend der Traumerfahrung selbst zu begegnen, ihr und ihren phéno-
menalen Entstehungsbedingungen beschreibend gerecht zu werden. Es wire
dies, wenn man so mochte, ein experimentelles Schlaflabor fiir Phinomeno-
log:innen. Wie auch immer es mit den Bedingungen dafiir bestellt sein mag:
Man muss jedenfalls auch in diesem Kontext nochmals anfithren, was bereits
in Bezug auf den hypnagogen Einschlaftraum festgehalten wurde, dass wir
uns namlich - streng genommen — nicht mehr in der Radikalitéat des Schlaf-
traums befinden. Auch wenn der hypnopompe Zustand im Gegensatz zur
Hypnagogie den Vorteil hat, dass er eine aktuelle bzw. frische Einbettung im
Schlaftraum bedeutet, stellt auch er phdnomenologisch gesehen einen eige-
nen Erfahrungsbereich dar, in welchem wir zwar einige, doch bei weitem
nicht alle Merkmale eines Schlaftraums wiederfinden konnen. Denn, in aller
Kiirze gesagt, gilt auch fiir den hypnopompen Aufwachtraum, dass er jene
Opazitat und den damit einhergehenden Absolutheitsanspruch des Traums
nicht mehr aufweist. Aufgrund des Wachwerdens ereignet sich eine Porosi-
tit, welche die eigenstindige Mundanitit des Traums zwar (noch) nicht in
vollem Umfang aufhebt, jedoch bereits durchlassig werden lasst. Je nach Grad
des Aufwachens stellt sich eine gewissermaflen anders gelagerte Konkurrenz
zwischen oneirischen und diurnalen Wahrnehmungsinhalten, wie iiberhaupt
zwischen dem oneirischen und diurnalen Erfahrungshorizont ein.

Angesichts dieser Einschrankungen in der hypnagogen sowie hypnopom-
pen Phase des Schlafs stellt sich nun die ambitionierte Frage, ob man (ohne
die Wachwelt als solche beizubehalten) die erforderte Wachsamkeit in den
Schlaftraum mitnehmen bzw. diese im Schlaftraum hervorrufen kann, sodass
dadurch eine phéanomenologische Betrachtung inmitten der Aktualitat des
oneirischen Geschehens moglich wire. Diese Frage mag sich zunéchst irritie-
rend anhoren, weil man doch meinen konnte, Traum und Wachheit stehen in
einem antagonistischen Verhiltnis zueinander: Wenn das Eine waltet, kann
das Andere nicht sein. Oder soll man nicht doch von einem derart offenen,
grofiziigigen und gleichsam paradoxen Méglichkeitsraum —wie es der Traum
ist — erwarten dirfen, dass er selbst solche Antagonismen in sich zu beher-
bergen vermag? In der Tat stellt es ein zugegebenermaflen relativ seltenes,



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

aber offenbar doch mégliches Phanomen dar, dass sich im Zuge eines Schlaf-
traums zugleich ein hoher Grad an Wachheit und Klarheit einstellen kann.
Dementsprechend werden solche Phanomene in der Forschung »Klartraum«
oder auch »luzider Traum« genannt.24¢ Man méchte damit sagen: Der luzid
Traumende >weif3<, oder besser gesagt: er bemerkt, dass er sich gerade in einem
Traum befindet, er hat also eine Bewusstheit von seiner Traumerfahrung,
er ist diesem gegentiber aware, ohne dabei jedoch aufwachen zu miissen. Es
scheint mir an dieser Stelle hilfreich zu sein, nochmals jene phinomenolo-
gische Grundeinstellung zu wiederholen, die bereits im Eingang zu diesem
Kapitel festgehalten wurde, dass namlich im Grunde jede Erfahrung — und
so auch die Traumerfahrung — immer einer gewissen Wachsamkeit im Sinne
von Bewusstheit bedarf, damit sie iberhaupt als solche erlebbar ist. Eine
Erfahrung, die man per se nicht mitbekommen kénnte, wiirde (phanomeno-
logisch gesehen) auch nicht stattfinden konnen - zumindest nicht fiir mich.
Jede Erfahrung, die immer einzigartig ist, gibt es nur im Lichte einer diese
Erfahrung aktuell erlebenden Bewusstheit.24” Zugespitzt gilt dies selbst noch
fir den traumlosen Schlaf. Obwohl es hier keinen ausgezeichneten Inhalt
der Erfahrung gibt, ereignet sich dieser doch fiir ein Erleben, sodass man
dieses Zustands der Inhaltslosigkeit — oder, wie Husserl schreibt, der volli-

246 In der Wissenschaftsgeschichte taucht der Begriff »Lucid Dreaming« recht spat,
gegen Ende des 19. Jahrhunderts auf. Zwar hat bereits Léon d’Hervey de Saint-Denys mit
seinem Buch Dreams and how to guide them im Jahre 1867, und spater im Jahre 1913 Fre-
derik Willems van Eeden in Proceedings of the Society for Psychical Research erste wissen-
schaftliche Arbeiten zum Lucid Dreaming verdffentlicht, doch im Grunde hat die empiri-
sche Klartraumforschung erst mit dem Buch von C. Green im Jahre 1968 begonnen (sieche
unten). Doch die eigentlich rege Erforschung des luziden Traumens innerhalb der empi-
ristischen Psychologie und Neurologie hat in den letzten zwei Jahrzehnten stattgefunden
(Standardwerke zum luziden Traum haben vor allem LaBerge, Gackenbach und Tholey
geliefert. Siehe u.a.: Celia Elisabeth Green: Lucid dreams, 1968; LaBerge: Lucid Dreaming,
1985; LaBerge, Stephen u. Gackenbach, Jayne: »Lucid dreaming, in: Ezel Cardena, Ste-
ven J. Lynn u. Stanley Krippner (Hg.): Varieties of anomalous expirence: Examing the sien-
tific evidence, 2000, S.152-182; Harald V. Moers-Messmer: »Trdume mit der gleichzeitigen
Ereknntnis des Traumzustandes«, in: Archiv fiir Psychologie 102, 1938, S.291-318, Brigitte
Holzinger: Der luzide Traum: Phdnomenologie und Physiologie, WUV: Wien, 1997; fiir wei-
tere diesbeziigliche Literatur siehe Literaturverzeichnis).

247 Was freilich nicht bedeuten muss, dass man sich an diese Erfahrung auch spé-
ter erinnert. Zwar ist das Bemerken Voraussetzung fir das Merken, doch dies meint
nicht, dass jedes Bemerken zwangsweise zu einem Merken im Sinne des Memorierens
und somit des Beibehaltens im Gedéchtnis fithrt. Beispielsweise ist sich eine demente
Person zwar just in diesem Augenblick gewahr, wie sie ihre Brille in das Regal legt, doch
memoriert sie diesen Vorgang nicht und weify dementsprechend auch spéater nicht, wo sie
die Brille hat und unter Umstédnden noch nicht einmal, dass sie {iberhaupt eine Brillen-
tragerin ist.

197



198

Propadeutik

gen »Interesselosigkeit« (Huaq2, 15) — doch irgendwie gewahr ist, ihn >mit-
bekommts, ja sogar irgendwie die damit einhergehende vitale Leere geniefit,
sodass man diese spater wieder begehren wird (so wie man sich eben jeden
Abend nach einem moglichst tiefen Schlaf sehnt).248 Die Luziditat, von der im
Kontext des Klartraums die Rede ist, miisste jedoch mehr meinen als solch
ein blofles Gewahrsein. Das (ohnehin unumgangliche) Gewahrsein im Sinne
eines Dabei-seins des Daseins, welches dieses als eine Art reine >Gewissheit«
seiner selbst in allen Phasen ununterbrochen begleitet, miisste nun im Klar-
traum um weitere >Qualitdten< gesteigert und exponiert sein. Denn es geniigt
offensichtlich nicht, die aktuelle Erfahrung blof >mitzubekommens, sondern
man muss wiahrenddessen in der Lage sein, die kontextuelle Besonderheit die-
ser Erfahrung zu >erkennens, dass es sich ndmlich um eine Traumerfahrung
handelt, die innerhalb der Bedingungen und Méglichkeitssphére einer onei-
rischen Welt stattfindet.24 Genau genommen wére selbst die Einsicht, welche

248 Wiirde es hingegen kein (wenn auch minimales) Gewahrsein im Tiefschlaf geben,
dann hitte man ferner auch keine Bewusstheit iiber jene >Erfahrungsliicke¢, die sich
durch den Tiefschlaf ereignet, so wie man auch nicht die Kontinuitat eines Erlebens
hitte, welches sich fortsetzend die darauffolgenden Traum- wie auch Wachphasen erle-
ben wird. Oder mit Husserl gesprochen: Ein Tiefschlaf, der keine (wenn auch minimale)
Seinsweise mehr wire, wiirde schlichtweg den Tod meinen (HuaMat8, 103, 157f). Wir
werden uns mit dem traumlosen Tiefschlaf noch ausfithrlicher beschaftigen.

249 Misste mit solch einem Erkennen des Traums als Traum nicht auch gleichzeitig
ein >Wissen« bzw. eine >Erinnerung< von der Wachwelt einhergehen? Denn der luzid
Traumende kann den >ontologischen Status< seiner aktuellen Erfahrungssphére nur
dann >beurteilen, wenn er zugleich von einer Differenz weif3, dass es ndmlich jenseits
des Traums eine (wenn auch nicht unbedingt im Detail erinnerte) Wachwelt gibt. Dies
wird jedenfalls von der empirischen Klartraumforschung vorausgesetzt, jedoch nicht
eigens bedacht. Insgeheim wird von der Klartrdumerin erwartet, sie miisse wahrend des
Klartraums in der Lage sein, den Traum als das Andere einer eigentlich realen Wach-
welt zu bewerteten. Im Idealfall wird dies derart kultiviert, sodass die Klartdumerin
wahrend des Traumes sogar davon wissen muss konnen, dass sie sich gerade in einem
wissenschaftlichen Experiment befindet und ihr sWachkorper« in >Wirklichkeit< in einem
Schlaflabor liegt. Der Trend in der empirischen Forschung geht so weit, dass man ver-
sucht, vom Schlaflabor aus mit der luziden Traumenden zu >kommunizierenc<. So soll die
(im Labor schlafende) Probandin durch Augenbewegungen signalisieren kénnen, dass
sie sich gerade in einem Klartraum befindet. Umgekehrt soll es fiir die Wissenschaftlerin
moglich sein - in einer Phase, in der sie anhand der polysomnographischen Messungen
davon ausgehen kann, dass die Probandin gerade trdumt — diese anzusprechen und ihr
Fragen zu ihrem luziden Traum zu stellen, auf welche sie mit Augenbewegungen oder
mit Zuckungen der Hand antworten soll konnen. (Solche Experimente wurden erstmals
erprobt durch: Stephen LaBerge, Lynn E. Nagel, William C. Dement (u.a.): »Lucid drea-
ming varified by volitional communication during REM sleep, in: Perceptual and Motor
Skills 52, 1981, S.727-732). Spatestens an diesem Punkt muss man sich freilich fragen, ob
wir es hier iberhaupt noch im strengeren Sinne mit einem (luziden) Traum zu tun haben.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

die aktuelle Erfahrung als einen Traum bemerkt, eine eher noch schwache
Form von Luziditat, jedenfalls nicht ausreichend fiir eine phdnomenologische
Betrachtung derselben. Was sich einstellen miisste, wire gleichermafien eine
involvierte und gleichsam reflexive Distanz zum Geschehen, die von der kon-
stitutiven Beziehung zur oneirischen Erfahrung weifS. Ohne den Traum aufzu-
geben, misste sich also ein Grad an Bewusstheit etablieren, welche einsehen
lasst, wie sich die Traumwelt und ihre Erscheinungen in meinem (bezugneh-
menden) Erleben stiftet. Wollte die phdnomenologische Betrachtung in tiefere
Schichten eintauchen, brauchte es schlief8lich auch eine weitere Reduktion,
namlich eine Bewusstheit vom Traumbewusstsein selbst und nicht zuletzt
von jenem erlebenden >Subjekts, das von solch einem Traum und selbst noch
von seiner Luziditit weif3.

Wie man sich nach diesen wenigen Beschreibungen wohl gut vorstellen kann,
lasst sich der Klartraum - selbst in leichteren Graden der Luziditat — nicht
ohne Weiteres etablieren. Dies gilt umso mehr, wenn man den Anspruch
hoherer und andauernder Luziditat hat, um dadurch auch wahrend des Klar-
traums eine phdnomenologische Haltung einnehmen zu kénnen. Sofern man
keine besondere Begabung dazu hat, wird das luzide Traumen erhebliche
Ubung erfordern. Nur sind solche Ubungen und vor allem die dahinterste-
henden Motive nicht ganz unproblematisch. Dies gilt insbesondere fiir Metho-
den zur Erlernung des luziden Traums, wie sie in den letzten Jahrzehnten
im Zusammenhang der empirischen Forschung entwickelt und im Weiteren
fir Optimierungszwecke eingesetzt wurden.25 Was daran problematisch ist,
dirfte deutlicher werden, wenn wir im Vergleich dazu altere Techniken des
Klartraums mitberiicksichtigen, die génzlich andere Absichten verfolgten.
Ich meine hier Traditionen, wie etwa die des Mahayana, des Tantrismus oder

Wird hier im Traum simuliert oder miisste man nicht vielmehr sagen, dass das Traumen
selbst simuliert wird, indem die Probandin die Kontrolle iiber ihre Messwerte beibehalt?
Wenn tiberhaupt miisste man solche Phdnomene als eine Art kultivierten Somnambu-
lismus bezeichnen. Das Schlafwandeln zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass der
Somnambule schlafen und gleichzeitig seinen Korper in einer Wachwelt bewegen oder
in dieser laut sprechen kann. Das Kommunizieren mit Somnambulen kennt im Ubrigen
auch die Philosophiegeschichte (siche Diderot, Denis: »D’Alemberts Traumg, in: Becker,
Alexander: Philosophische Schriften, 2013, S.78-154 u. 231-256).

250 Siehe u.a.: Brigitte Holzinger: Der luzide Traum: Forschung und Praxis, 2014; Ste-
phen LaBerge u. Howard Rheingold: Exploring the world of lucid dreaming, 1990; Daniel
Erlacher: Anleitung zum Klartrdumen — die ndchtliche Traumwelt selbst gestalten, 2010; Celia
Elisabeth Green, Charles McCreery: Trdume bewusst steuern. Uber das Paradox vom Wach-
sein im Schlaf, 1996; Paul Tholey u. Kaleb Utecht: Schopferisch traumen. Der Klartraum als
Lebenshilfe. Wie Sie im Schlaf das Leben meistern, 2000.

199



200

Propadeutik

Daoismus.25! In diesen Ubungen - die man auch >Yoga des Traums< nennt —
besteht die Aufgabe in einer Art Beibehaltung der Wachsambkeit: die Medi-
tierende soll wahrend der Einschlafphase (d.h. im hypnagogen Zustand) die
Klarheit derart bewahren, dass sie selbst dann aufrecht bleibt, wenn man
anschlieflend in einen volligen Schlaftraum eintaucht.2>2 Wenn man sich hin-
gegen bereits in einem Schlaftraum befindet, sollen die Techniken dazu ver-
helfen, den Traumzustand erkennend in diesem aufzuwachen und die Wach-
samkeit im weiteren Verlauf (bis in den traumlosen Tiefschlaf) beizubehalten.
Es handelt sich in diesen Traditionen also vornehmlich um eine Aufmerksam-
keitsitbung, welche im Grunde kein Interesse am Trauminhalt hat und noch
weniger an einer willentlichen Manipulation des oneirischen Geschehens,
sondern eben vielmehr versucht, gegeniiber der Fluiditat und den sich stark
verdandernden Inhalten die Achtsamkeit (sati bzw. rigpa) aufrecht zu erhalten.
Wenn man eine allgemeine Aussage tiber die teilweise doch recht divergie-
renden Schulen treffen mochte, dann konnte man vielleicht mit der dlteren
Schrift des Vijiiana Bhairava Tantra sagen, dass der Sinn solcher Ubungen
letztlich darin besteht, »in allen Zustanden gleichermaflen im Bewusstsein
der eigenen Natur zu bleiben, im Schlaf, im Traum oder im Wachen«.2>3 Hierin
zeichnet sich doch ein wesentlicher Unterschied zu jenen Klartrdumen ab, wie
sie in den Schlaflaboren der empirischen Forschung verstanden und prakti-
ziert werden: Wahrend in den ferndstlichen Traditionen die Manipulation des
Traums keine relevante Rolle spielt, sogar davon abgeraten wird,?5* sehen wir

251 Siehe dazu: Sivananda Radha: Praxis des Traum-Yoga, 1996; Walter Y. Evans-Wentz:
Tibetan Yoga and Secret Doctrines, 1935; Namkhai Norbu: Der Zyklus von Tag und Nacht,
1990, Namkhai Norbu: Dream Yoga and the Practice of natural Light, 1992; Tenzin Wangyal
Rinpoche, The Tibetan Yogas of Dream and Sleep, 2004; Tenzin Wangyal Rinpoche: Ubung
der Nacht. Tibetische Meditationen in Schlaf und Traum, 2008; Tarab Tulku Xi: »A Buddhist
Perspective on Lucid dreaming, in: Lucidity Letter 8 (2), 1989, S.1-10

252 Einige dieser Ubungen wurden, wenn auch mit anderen Absichten, von der empi-
rischen Klartraum-Forschung tibernommen. Siehe dazu: Stephen LaBerge u. Howard
Rheingold: Exploring the World of Lucid Dreaming, 1990, Kap. 4.

253 Bettina Baumer: Vijnana Bhairava, 2003, S.101. Vgl. dazu auch T. Wangyal Rinpo-
che, der in der Auseinandersetzung mit dem Mahayana schreibt, dass solche Ubungen
die Kontinuitat der Wachsamkeit in allen Bewusstseinszustinden anstreben: To »deve-
lop a continuity of awareness that allows us to maintain full awareness during dream as
well as in waking life« (Tenzin Wangyal Rinpoche, The Tibetan Yogas of Dream and Sleep,
2004, S.17).

254 Sjehe dazu auch die Einfithrung zu: Namkhai Norbu: Dream Yoga and the Practice
of natural Light, 1992, S. 28f. Bei T. Wangyal Rinpoche ist zwar die Rede von »control over
the dream« (Tenzin Wangyal Rinpoche: Tibetan Yogas of Dream and Sleep, 2004, S. 45),
doch dies bezieht sich nicht auf den Inhalt des Traums, sondern vielmehr auf die Hal-
tung gegeniiber dem Trauminhalt. Wie oben bereits aufgezeigt, soll hier die Wachsamkeit
(rigpa) gegentiber dem oneirischen Geschehen bewahrt werden: »Ultimately, we wish to



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

in der aktuellen empirischen Klartraumforschung eine geradezu gegenteilige
Tendenz. Die Fahigkeit zur Traummanipulation wird hier sogar oftmals als
das zentrale Kriterium fiir den luziden Traum genannt.2%5 Nicht zuletzt ist
man von der Idee begeistert, den Klartraum zu einer Art — beherrschbaren -
Simulationsraum zu kultivieren, um damit das Traumen nutzbar zu machen.
Die Probandin, sofern sie sich derart kultivieren lasst, bekommt dann unter-
schiedlichste Aufgaben, die sie in solch oneirischen Simulationsiibungen
zu bewaltigen hat. Umso besser man es im Traum kann, so die treibende
Annahme, umso besser wird es dann auch im Wachen machbar sein. Derart
soll es moglich werden, die Leistungen der Probandin in Hinblick auf ihre
(gesellschaftlichen) Funktionen in der Wachwelt zu optimieren, sodass sie die
jeweiligen Leistungserwartungen zu erreichen vermag. Was sich damit deut-
lich zeigt: Domestiziert und kolonialisiert werden soll nicht (nur) der (luzide)
Traum, sondern das Subjekt als solches.256

stabilize the mind and the prana [Lebenskraft] in the central channel rather than all-
owing the mind to be drawn to a particular chakra [leibliche Energiezentren]. The central
channel is the energetic basis of experience of rigpa [Wachsamkeit], and the practices
that we do in dream yoga are meant to bring mind and prana into the central channel«
(ebd. 501T). Es gilt hier jene Maxime, welche letztlich in allen meditativen Ubungen eine
zentrale Rolle spielt, dass sich namlich eine Erfahrung einstellt, die ohne Erfahrenden
auskommt: »The clear light dream [welcher eine fortgeschrittene Wachsamkeit im Traum
erfordert] is not defined by the content of the dream, but is a clear light dream because
there is no subjective dreamer or dream ego, or any self in a dualistic relationship with
the dream or the dream content« (ebd. 64). Mit anderen Worten gesagt: Die Aufthebung
des Glaubens an einen Triumenden ist zugleich die Authebung des Glaubens, dass der
Traum ein Produkt des Trdumenden ist. Somit wir hier gerade jene Grundbedingung auf-
gehoben, welche eine Traummanipulation im Sinne moderne Traumforschung ermog-
lichen kénnte.

255 Siehe u.a. Paul Tholey: »Klartrdume als Gegenstand empirischer Untersuchun-
gen, in: Gestalt Theory, 2, 1980, S.175ff,; Jennifer Michelle Windt u. Thomas Metzinger:
»The Philosophy of Dreaming and Self-Consciousness: What Happens to the Experiential
Subject druing the Dream State?«, in: Patrick McNamara u. Deirdre Barett (Hg.): The New
Science of Dreaming, Volume III, Cultural and Theoretical Perspectives on Dreaming, 2007,
S.228.

256 So werden etwa in Zusammenarbeit mit Schlaflaboren an Sportuniversititen den
Athlet:innen Techniken des luziden Trdumens (im Hinblick auf die Fihigkeit zur Traum-
manipulation) beigebracht, worauthin diese im Klartraum gewisse Ablaufe ihrer jewei-
ligen Sportart zu trainieren haben. Durch das >simulierte Training im Traums, so will
man es jedenfalls belegt haben, soll es schlief8lich auch zu einer Steigerung und Verbes-
serung der sportlichen Leistungen im Wachleben kommen (siehe etwa: Daniel Erlacher,
Tadas Stumbrys u. Michael Schredl: »Frequency of Lucid Dreams and Lucid Dream Prac-
tice in German Athletes«, in: Imagination, Cognition and Personality 31, 2011, S. 237; sowie
die unveroffentlichte Dissertation von Daniel Erlacher: Motorisches Lernen im luziden
Traum, 2005). Die luziden Sportitbungen sind fiir diese Forschung indes nur ein Beispiel.



202

Propadeutik

Auch wenn man streckenweise glauben mochte, solcherart Erfolgserleb-
nisse feiern zu diirfen, stof3t man recht bald und vollig unerwartet auf neue
Tucken des Traums, die seinen letztlich doch unbeherrschbaren Charakter
demonstrieren. Selbst in den Berichten der Schlaflabors tiber ihre héchst
begabten Klartrdumer lesen wir, dass sie, sofern sie in der Traumwelt blei-
ben, keineswegs in der Lage sind, ihre Erfahrungswelt v6llig beeinflussen
zu koénnen. Sie haben zwar bis zu einem bestimmten Grad die Moglichkeit,
willentlich zu handeln, sich zu bewegen und bis zu einem gewissen Ausmaf}
auch manipulativ auf das Geschehen einzuwirken, doch die Unabhangig-
keit der Erscheinungen wie auch des gesamten Traumkontextes setzt sich
immer wieder durch. Ihr Erleben bleibt immer schon in einem exterritorialen
und als selbststdndig empfundenen Erfahrungsfeld situiert, in welchem sich
ein narratives Ereignis abspielt. In dieser oneirischen Narration bleibt man
grundlegend >verhaftet«. Selbst in den luziden Traumen mit hohem Hand-
lungsspielraum hat man also keineswegs eine universale, sondern lediglich
eine partielle >Kontrolle« iiber sich und den weiteren Traumverlauf. Es ist
ferner nicht uniiblich, dass man wéhrend eines Klartraums jene intervenie-
rende Handlungsfahigkeit auch wieder verliert oder dass man tiberhaupt
wieder ganzlich vergisst, sich in einem Traum zu befinden und die Luziditat

Die Optimierungsmoéglichkeit, welche der Klartraum anbiete, soll auf alle Bereiche des
Lebens ausgeweitet werden kénnen. Abgesehen von der héchst bedenklichen Tendenz,
die sich darin einmal mehr als die Verwertungslogik einer Leistungsgesellschaft meldet,
stellt sich aus einer phdnomenologischen Sicht, zumal die Frage, ob man es in solchen
Versuchen denn iiberhaupt noch mit einem Klartraum zu tun hat. Zwar befindet sich
die Probandin in einer Art Schlafzustand, der ihr zugleich erlaubt, gewisse (zuvor in
der Wachwelt eingelibte) Imaginationen zu intendieren, was ihr auch in einem gewis-
sen Rahmen gelingen mag, doch was sie damit zugleich ausschalten muss, ist gerade
die Moglichkeit, dass sich der Traum meldet, dass ihr ein Traum widerfihrt. Gewisser-
mafen steht der Traum solchen Simulationen im Weg. Der Begriff der Traummanipula-
tion ist daher in diesem Zusammenhang irrefithrend, weil dieser voraussetzt, dass sich
aktuell ein Traum ereignen muss, den man manipulieren mochte. Doch wo es keinen
Traum mehr gibt, kann es auch keine Manipulation dessen geben. Vielmehr handelt es
sich hier (sowohl was den imaginativen Simulationsraum als auch die einzelnen Aufga-
ben betrifft) um Suggestionen, die man sich unter den Bedingungen und Erfordernissen
der Wachsphire zurechtgelegt hat und nun in den Schlafzustand transformiert. Damit
soll anderseits nicht abgestritten werden, dass man Trauminhalte (ob diese nun luzide
erlebt werden oder nicht) manipulieren kann. Wieso sollte es auch abwegig sein, dass
das Subjekt — welches doch auch im Wachleben in der Lage zu sein scheint, willentliche
Handlungen zu vollbringen und bis zu einem gewissen Grad selbst Dinge, Menschen und
Situationen zu manipulieren — dies auch im Traum vollbringen kann? Da der Traum prin-
zipiell mehr Spielraum bietet, werden die Manipulationen dementsprechend auch starker
ausfallen konnen. Nur setzt dies eben voraus, dass sich mir ein Traum ereignen muss, auf
den ich dann einwirke bzw. einzuwirken versuche.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

somit wieder aufgehoben ist.257 Die Tiicken des Traums kénnen jedoch auch
durchaus vehementer zuriickschlagen, indem sie die scheinbare Gewissheit
des Klartraumers, welche er in Bezug auf die Differenz zwischen Traum- und
Wachwelt zu haben glaubt, hinterriicks liquidieren, ohne dass der Traumer
dies mitbekommt. Es wird dabei dem luziden Trdumer gewissermafien eine
falsche Differenz vorgespielt. In diesen Bereich gehort etwa das Phanomen
einer falschen Erinnerung, die der Klartrdumer von der Wachwelt oder sei-
ner Identitat in der Wachwelt hat.28 Ein in diesem Zusammenhang noch
radikaleres, ja geradezu unheimliches Phanomen ist das sogenannte >falsche
Erwachen« Die Klartraumerin glaubt, aus ihrem Traum erwacht zu sein,
sich wieder in ihrem Bett im Schlaflabor zu befinden, doch in Wirklichkeit
befindet sie sich in einem Folgetraum, der dieses Aufwachen nur vortauscht.
Nicht nur, dass der Traum ihr ein Erwachen in die gewohnte Wachwelt vor-
getauscht hat, sondern — so kénnte man sagen — war selbst ihre Luziditét eine
Tauschung.2%

257 Bzgl. diverse Einschrankungen des Klartraums siehe u.a.: Alan Wrosley: »Per-
sonal experiences in lucid dreamingg, in: Jayne Gackenbach u. Stephen LaBerge (Hg.):
Conscious mind, sleeping Brain, 1988, S.321ff;; Janice E. Brooks u. Jay A. Vogelsong: The
conscious exploration of dreaming, 2000, S.116; George Gillespie: An account of my lucid
dreaming, in: Jayne Gackenbach u. Stephen LaBerge (Hg.): Conscious mind, sleeping Brain,
1988, S.346ff; Jennifer Michelle Windt u. Thomas Metzinger: »The Philosophy of Drea-
ming and Self-Consciousness: What Happens to the Experiential Subject druing the
Dream State?«, in: Patrick McNamara u. Deirdre Barett (Hg.): The New Science of Drea-
ming, Volume III, Cultural and Theoretical Perspectives on Dreaming, 2007, S. 225 ff.

In einem kontrovers diskutierten Aufsatz beschrieb der Klartraumforscher Paul
Tholey, dass Traumgestalten selbst in einem luziden Traum derart auftreten, dass man
(zumindest aus Sicht des Traumenden) annehmen muss, dass diese eine vom Traumer
verschiedene Intelligenz und Handlungswillen haben miissen (Paul Tholey: »Haben
Traumgestalten ein eigenes Bewufitsein? Eine experimentell-phdnomenologische Klar-
traumstudie«, in: Gestalt Theory 7, 1985, S.29-46; siehe auch: Paul Tholey: »Conscious-
ness and abilities of dream characters during lucid dreaming, in: Perceptual and Motor
Skills 68, 1989, S.567-578). Wie auch immer man die Frage nach einem »Bewusstsein der
Traumgestalten« beantworten mag — wir werden uns an gegebener Stelle genauer damit
auseinandersetzen (:409ff)) -, eines wird dadurch recht deutlich: Dass der wohl bekann-
teste empirische Klartraumforscher sich solch eine Frage tiberhaupt stellt, zeigt, dass
man selbst im luziden Traum keineswegs ganzlich bestimmen kann, wie sich die Traum-
erscheinungen verhalten werden. Der Traum bleibt letztlich immer out of control. (Siehe
dazu auch die Transkription von Brigitte Holzinger: »Conversation Between Stephen
LaBerge and Paul Tholey in July of 1989«, In: Lucidity Letter 9 (1), 1990, S. 71f.).

258 Siehe dazu Janice E. Brooks u. Jay A. Vogelsong: The conscious exploration of dream-
ing, 2000, S.121; sowie George Gillespie: Problems related to experimentation while dream-
ing lucidly, in: Lucidity Letter 10 (1/2), 1991, S. 3.

259 In einem lesenswerten Bericht beschreibt der Psychologe Yves Delage, wie er in
einer Traumserie, die er im Labor von Roscoff hatte, mehrfach hintereinander ein fal-

203



204

Propadeutik

Es steht jedenfalls auch fir eine experimentelle Phinomenologie des Traums
zur Frage, was eine addquate Einstellung zum bzw. im Klartraum bedeuten
kann. Der Phanomenologie — und darin scheint sie den >ferndstlichen< Tradi-
tionen doch néher zu sein als gewissen Tendenzen der westlich empirischen
Forschung — kann es nicht darum gehen, den Traum (Kraft der Luziditat) zu
bewaltigen und geméf der herrschenden Ordnungslogik einer Wachwelt zu
kolonialisieren. Es kann einer phanomenologischen Herangehensweise prin-
zipiell nicht darum gehen, zumindest nicht ihrem Anspruch nach, dass sich
das Phanomen ihrem Erkenntnisinteresse anpasst oder gar von diesem ent-
stellt wird, sondern umgekehrt hat sich die Phanomenologie an der jeweiligen
Eigenheit des Phanomens zu orientieren, was zumal die Eigenheit sowie das
Interesse der Phanomenologie modifizieren wird. Der mafigebliche Imperativ
kann daher nur lauten: Es gilt, mit dem Traum mitzugehen. Erst dann kann

sches Erwachen erlebte: Nach einer Traumsequenz, die er als solche erkennt, wacht er
(scheinbar) auf, glaubt sich wieder in der Wachwelt zu befinden, doch nach einer Weile
erkennt er, dass es sich noch immer um einen Traum handeln muss, also wacht er erneut
auf, doch auch dieses Mal stellte sich wieder heraus, dass es sich um eine Fortsetzung
des Traums handelt. Laut dem Bericht von Delage wiederholte sich dies mehrere Male:
»Again I dressed myself, again in my dressing-room I wiped my face with cold water,
and again the sensation of cold water woke me and made understand that I had been
deceived by a repetition of may dream. I went back to bed and went to sleep again. The
same scene re-enacted itself almost identically twice more. In the morning, when I really
awoke, I could see [...] that all this had been really a dream; not only the knockings at
my door and the conversations with the caretaker, but having dressed having been in my
dressing-room, having washed my face, having believed that I woke up after the dream
and having gone back to bed. This whole series of actions, reasonings and thoughts had
been nothing but a dream repeated four times in succession with no break in my sleep«
(Yves Delage: Le Réve, Paris, 1919, S. 451; zitiert nach der Ubersetzung von Celia Elizabeth
Green u. Charles McCreery: Lucid Dreaming: The Paradox of Consciousness During Sleep,
1994, S. 66). In den letzten Jahren wurde das Phanomen des mehrfachen >false awakening«
vor allem durch den Hollywood-Blockbuster Inception bekannt (- wobei der Film einmal
mehr unter Beweis stellten musste, dass eine Oscar-Nominierung keineswegs bedeutet,
dass man das Hollywood-Niveau zu tiberschreiten vermochte). Philosophisch war das
Phénomen jedenfalls bereits von Bertrand Russell aufgegriffen worden. Angesichts der
Moglichkeit des (mehrfachen) >falschen Erwachens< sah er sich dazu veranlasst, den car-
tesianischen Traum-Zweifel gewissermafien zu radikalisieren, indem er meinte, dass uns
gerade die Moglichkeit des false awakening im erkenntnistheoretischen Zweifel dariiber
lasst, ob wir gerade traumen oder nicht. So heifit es bei Russell: »I have frequently dreamt
that I woke up; in fact once, after ether, I dreamt it about a hundred times in the course of
one dream [...] I do not believe that I am now dreaming, but I cannot prove that I am not.
(Bertrand Russell: Human knowledge. Its scope and limits, 1948, S.186). Zur Thematik des
false awakeining vgl. dariiber hinaus die Studie von Giorgio Buzzi: »False awakenings in
light of the dream protoconsciousness theory: A study in lucid dreamers, in: Internatio-
nal Journal of Dream Research Volume 4, No. 2, 2011, sowie Robert Bossard: Psychologie des
Traumbewusstseins, 1951, S. 66 ff.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

iiberhaupt ersichtlich und >thematisch< werden, wie sich dieser Gang und das
in diesem Gang Erfahrene ereignet. Ob und wie es moglich sein kann, dass
der Handlungsspielraum des Traums auch manipulatives Einwirken (oder
zumindest die Illusion davon) zuldsst, muss im Zulassen dessen selbst geklart
werden. Mit dem Traum mitzugehen, bedeutet indes auch einzusehen, dass
die luziden Traume (welcher Art auch immer) im besten Falle nur einen Teil-
bereich, nur einen Aspekt, ein Attribut des Traums darstellen und man
dadurch keineswegs Einsicht in seine Gesamtheit (sofern dies iiberhaupt mog-
lich ist) erhalten hat. Die Aufforderung mancher Autor:innen, wonach eine
ernsthafte Phinomenologie des Traums nur im Klartraum stattfinden kénne,
verkiirzt nicht nur den Spielraum der Phanomenologie, sondern verkiirzt vor
allem die Trag- und Spannweite des Traum-Phédnomens.26° Schlie8lich kom-
men luzide Trdume (auch schwéchere Grade von Luziditat) duflerst selten vor.
Man wiirde, indem man sich allein auf den Klartraum fokussiert, gerade das
aus dem Blickfeld verlieren, was — wenn man so mochte — die >eigentliche«
Traumerfahrung ausmacht. Denn in der Regel weifl der Traumende eben
nicht, dass seine aktuelle Erfahrung ein Traum ist. Er weify weder, dass er sich
in einer Traumwelt befindet, noch weif3 er von einer anderweitigen Wachwelt
und noch weniger von einer konzeptuellen Differenz zwischen beiden. Wie
wir bereits festgestellt haben, ist fiir den Trdumenden seine aktuelle Erfah-
rung schlicht ergreifend das einzig Reale. Es ist somit auch kein voluntaris-
tisch-kontrollierbarer Simulationsraum, sondern ein Widerfahrnis, das mir
zustoflt, eine narrative Kraft, die von aufien auf mich einwirkt, mich zur
Reaktion, zur Handlung auffordert, zwingt oder aber auch lahmt, das Han-
deln aktiv verunmoglicht. Freilich kann die oneirische Erfahrungssphéare
zugleich lebendig und klar empfunden werden, ohne dass es jedoch diese
Klarheit nétig hétte oder sich in Kontrast bzw. im Vergleich zu einer anderen
Erfahrungssphére setzen miisste. Ihre absolute Geltung wird erst durch das

260 So schreiben etwa M. Windt u. T. Metzinger, auch um die selbige Position von D.C.
Dennet zu bekraftigen: »[A]ny phenomenologist seriously interested in a rigorous and
systematic description of dream content must first master the art of lucid dreaming«
(Jennifer Michelle Windt u. Thomas Metzinger: »The Philosophy of Dreaming and Self-
Consciousness: What Happens to the Experiential Subject druing the Dream State?«,
in: Patrick McNamara u. Deirdre Barett (Hg.): The New Science of Dreaming, Volume III,
Cultural and Theoretical Perspectives on Dreaming, 2007, S.205). Abgesehen davon, dass
ich mir nicht sicher bin, was das Autorenpaar itberhaupt unter >Phanomenologie« ver-
steht, miissten wir uns doch zumindest auf einen Punkt einigen kénnen, dass namlich
der Klartraum keineswegs das gesamte Feld der Traumsphire abdeckt. Und dies bedeutet
wiederum, dass eine Phanomenologie im Klartraum bestenfalls eben eine Phanomeno-
logie des Klartraums wire und daher auch auf dieses >Teilphanomen« beschrankt bleiben
wiirde.



206

Propadeutik

Erwachen eines anderen Kraftfeldes (namlich dem einer bestimmten Ord-
nung der Wachwelt) neutralisiert. Man kénnte nun sogar einen Schritt weiter
gehen und in Anbetracht der >Manipulationslust« in manchen Klartraumfor-
schungen (um nicht >Kontrollwahn« sagen zu miissen), in Frage stellen, ob es
sich hierbei tiberhaupt noch um einen Traum handelt.2¢! Ein zu starkes Ein-
greifen durch den schieren Willen zur Beherrschung scheint den Traumenden
im Grunde in eine andere Erfahrungsmodalitat zu verriicken, ndmlich in eine
Art (durch die Suggestionen der Wachwelt konstituierten und kontrollierten)
>Phantasiespielraum wahrend des Schlafs<, welcher zugleich unterdriicken
und verhindern soll, dass sich die Dynamiken des Traums von selbst ereignen.
Wollte man psychoanalytisch sprechen, konnte man meinen, dass man
bewusst zu verhindern versucht, dass das Unbewusste (ndmlich der Traum)
zum Ausdruck kommt.262 Oder phéanomenologisch ausgedriickt: Um solche
Beherrschungen vornehmen zu kénnen, bedarf es einer vorhergehenden
Degradation und somit Defizienz des Traumerlebens. Nun kdnnte man es sich
gewiss einfach machen und solche Probleme allein der empirisch und positi-
vistisch orientierten Klartraumforschung zuschreiben, um damit nicht zuletzt
den Glauben zu bewahren, dass eine phdnomenologische Investigation, allein
schon aufgrund ihres Anspruchs und ihrer Herangehensweise, von solchen
Motiven der Entstellung befreit sei. Selbst wenn man es sich so einfach
machen diirfte, stellt sich weiterhin die Frage, was man eigentlich von einer
experimentellen Phanomenologie wihrend des Klartraums — sofern man in der
Lage ist, diese Kunst auszuiiben — noch erwarten darf. Denn jene Traume, die
sich »>nicht-luzide« zutragen und zweifelsohne den Grof3teil des Traumlebens
ausmachen, werden der Phanomenologie weiterhin nur tiber (dokumentierte

261 Siehe dazu auch nochmal Fufinote 256.

262 Obwohl ihm das Werk von Léon d’Hervey de Saint-Denys und somit die Moglich-
keit einer Traumlenkung bekannt war, hat Freud merkwiirdigerweise dieses Phdnomen
in seiner Traumtheorie nicht in Betracht gezogen. Vermutlich konnte Freud (wie auch
Henry Havelock Ellis, mit dem er in regem Austausch stand) solche Traumsimulationen
nicht im eigentlichen Sinne zu den Triumen zdhlen, weil sie gerade eine Unterdriickung
des Traums bezweckten. Es ware vermutlich im Sinne Freuds, den luziden Traum als eine
Art Intensivierung der Zensur gegeniiber dem Unbewussten zu bezeichnen. Jedenfalls
diirfte es auch fiir eine nicht-psychoanalytische Sichtweise unumstritten sein, dass der
luzide Traum, so wie er von der Klartraumforschung verstanden und praktiziert wird,
einer Suggestion entstammt, die in der Wachwelt eingeiibt wird und somit auch zur Ord-
nung der Wachwelt gehort. Selbst die Aufgaben, die der Klartraumer in solchen Stu-
dien zu bewaltigen hat, sind Aufgaben, die er von einer bestimmten wissenschaftlichen
Intention erhalten hat. Man konnte also kurzum sagen, dass es sich hier um den Versuch
handelt, die Autoritét einer bestimmten Wachwelt in den Traum zu verlagern und dort
zu simulieren. Vielleicht hatte aber auch Freud dem etwas abgewinnen kénnen, da er ja
bekanntlich der Meinung war, das Ich miisse Herr tiber das Es werden.



Pforten zu einer Phdnomenologie des Traums

oder unmittelbar reproduzierbare) Traumerinnerungen zuganglich sein.
Daher scheint mir einmal mehr, dass der Weg tiber die Erinnerung doch zen-
tral bleibt: Die hier vorgestellten Zugéange einer experimentellen Phanomeno-
logie, sowohl die durch die hypnagoge und hypnopompe Phase wie auch
durch den luziden Traum, konnen zwar hilfreich sein, um Einsichten zu
gewinnen, doch sie kénnen, insofern man die Phdnomenalitat der >gewo6hn-
lichen< Traume verstehen mochte, den Weg tiber die Erinnerung (mit all den
Problematiken, auf die wir auch in diesem Zusammenhang hinweisen muss-
ten) nicht ersetzen. Das heift, selbst wenn man sich in der durchaus privile-
gierten Lage befindet, durch traumaddquate Formen der Luziditdt eine phdno-
menologisch involvierte Betrachtung wihrend des Traums vollziehen zu kénnen,
bleibt man, um weitere Facetten des Traums (die sich jener Luziditat entzie-
hen) beschreiben zu kénnen, auf die Traumerinnerung sowie auf eigene und
auch fremde Traumberichte (inkl. kiinstlerischer Darstellungen) angewiesen.
Allerdings ist davon auszugehen, dass eine gewisse Steigerung der Aufmerk-
samkeit, welche sich durch solch experimentelle Zugédnge (oder allein durch
eine Beschiftigung mit den Triumen) einstellt, auch die Erinnerung an
sgewOhnliche« Tradume steigern wird. Eine Erfahrung, fir die es nur eine
schwache Aufmerksamkeit gab, die sozusagen unter einem Bewusstseinsne-
bel stattgefunden hat, wird naturgemafl auch kaum oder nur &duflerst frag-
mentarisch erinnerbar sein. Gerade auch deswegen bleibt der Weg tiber die
Erinnerung bzw. iiber das Andenken an den Traum notgedrungen der >pri-
mare« Zugang zu den Traumen. Dies will jedenfalls nicht sagen — deswegen
wurde >primér< in Anfithrungszeichen gesetzt — dass man die Moglichkeiten
hierarchisierend gegeneinander ausspielen soll. Im Gegenteil: Ein facetten-
reiches Phanomen wie der Traum bedarf umso mehr unterschiedlicher und
vielschichtiger Zuginge. Nur muss man sich phdnomenologisch dariiber im
Klaren sein, dass der jeweilige Zugang als eine bestimmte Erfahrungsper-
spektive nur abgeschattete und somit eingeschrankte Einsichten erlaubt und
dass allgemein-eidetische Einsichten letztlich aus einer Art Zusammenspiel
der Variationen entstehen. Und nicht zuletzt muss auch weiterhin lebenswelt-
liche Klarheit dariiber beibehalten werden, wohin alle diese Zugénge zuriick-
flielen bzw. von wo aus sie angerufen, angedacht und reflektiert werden. Das
Flussbett, in dem die phdnomenologische Untersuchung schliefflich miindet,
ist — zumindest in einer konventionellen akademischen Arbeit wie dieser -
der Vorgang einer Verschriftlichung: ein Schreibprozess, der sich immer in
der jeweiligen Aktualitat einer Wachwelt entschreibt. Man darf das Faktum
des Schreibens bzw. der schriftlichen Sprache nicht als eine triviale Selbst-
verstandlichkeit hinnehmen. Denn letztlich ist es die Aktualitat des Schrei-
bens, in der sich die Einsichten immer wieder aufs Neue sammeln, eventuell

207



208

Propadeutik

revidieren und an einem bestimmten (stets unabgeschlossenen) Punkt der
Leser:innenschaft iibergeben werden miissen; die wiederum (der Statik der
Buchstaben verschuldet) hochstwahrscheinlich den Prozesscharakter der
Schrift (aber auch des Lesens) tibersehen und das Geschriebene (bzw. Gele-
sene) als letztgiiltige Einsichten der Untersuchung wahrnehmen wird. Die
Aktualitit des Schreibens hilt uns indes auch nochmals die Problematik der
Erinnerung vor Augen: Denn so wie ich jetzt hier sitzend schreibe, ist mir alle
bisherige Erfahrung lediglich Erinnerung, die sich — auf welche Weise auch
immer — von hier aus aktivieren lassen muss. Was sich somit iiber den Traum
entschreibt, ist immer eine Kombination bzw. Komposition aus selektiven
Erinnerungen (an bisherige Traumerfahrungen, aber auch die selektive Erin-
nerung an bisherige Forschungen, Lektiiren, Experimente, Dokumentationen,
Notate usw.) die unter den jeweiligen Bedingungen des Schreibprozesses, die
immer die Bedingungen einer alltdglichen Wachwelt sind, zum Ausdruck
kommen, sich ausbuchstabieren. Wollte die Phanomenologie in Hinblick auf
ihren >Output« nicht in Naivitdten versinken, miisste sie die Prasuppositionen
ihres Schreibens (und zumal >was< hier eigentlich schreibt) stets mitberiick-
sichtigen.

4. Zusammenfassung und Ausblick auf das nachste Kapitel

Vielleicht wollen wir an dieser Stelle die methodischen Méglichkeiten einer
Phanomenologie des Traums, wie sie sich uns in diesem Kapitel dargestellt
haben, kurz und plakativ zusammenfassen, sodass sie uns in der weiteren
Untersuchung eine fungierende Orientierung geben mogen:

1.) Obzwar wir dies nicht eigens ausgefiithrt haben, sollten wir es zumindest
an dieser Stelle nicht versdumen zu erwahnen, dass das Einbeziehen von
phanomenologischen Vorarbeiten gewiss eine erste Anndherung an die The-
matik ermoglicht. Vorausgesetzt, dass es sich dabei tatsichlich um (wie auch
immer geartete) phanomenologische Trauminvestigationen handelt. Die Aus-
einandersetzung mit solch phdnomenologischen Vorarbeiten bedeutet freilich
noch keine eigenstandige Phanomenologie des Traums, sondern zunéchst die
Einarbeitung in den Stand bestehender Untersuchungen, um damit gleichsam
eine Sensibilisierung fiir mégliche Traumphénomene zu gewinnen, die es
naher zu betrachten gelten wird.263

263 Phanomenologische Vorarbeiten, die sich explizit mit dem Traum beschaftigen,
gibt es, soweit ich es iiberblicken kann, leider nur wenige und diese sind zumeist im



Zusammenfassung und Ausblick auf das nachste Kapitel

2.) Eine eigenstandige, von der phdnomenologischen Einstellung her begin-
nende Investigation hat zum Traum primér Zugang iiber die Erinnerung als
einer Vergegenwartigung einst erlebter Traumerfahrung. Denn fiir das gegen-
wartige Wachleben ist der Traum stets ein abwesend Anwesendes. Er wird fiir
den diurnalen Erfahrungshorizont als Wiedererinnerung an ein inaktuelles,
durch solche Vergegenwirtigung jedoch wiederum aktuelles Phanomen the-
matisch. Erinnerte Evidenzen sind also durchaus auch aktuelle Evidenzen,
die uns derart eine Trauminvestigation via eine Phdnomenologie des erinnerten
Traums erlauben. Es gilt jedoch gegeniiber der oneirischen Erinnerung die-
selbe phanomenologische Epoché zu iiben, die wir auch bei einer phanome-
nologischen Untersuchung gegeniiber der aktuellen Erfahrung einnehmen
wiirden. Denn beabsichtigt wird nicht nur eine (empirische) Deskription der
oneirischen Erfahrung, so wie sie uns in der Erinnerung erscheint. Durch
die phanomenologischen Reduktionen mdchten wir zumal tiefere Schichten
der erinnerten Erfahrung freilegen, um Klarheit dartiber zu erlangen, wel-
che grundsitzlichen Bedingungen und Vermégen jene Erfahrung (bzw. auch
gewisse Phanomene und Phinomenbereiche jener Erfahrung) tiberhaupt erst
ermoglichen.

3.) Phianomenologische Betrachtungen von Traumaufzeichnungen und -dar-
stellungen bieten uns einen weiteren, jedoch durch das jeweilige Medium und
seinen Kontext vermittelten Zugang zum Traum. Hier hat man geradezu eine
schier unendliche Masse an Materialien. Ob es sich um psychoanalytische
Berichte (zum manifesten Traum) handelt oder um medial unterschiedliche
kinstlerische Darstellungen (wie Literatur, Bild, Film etc.), um Protokolle, die
im Zuge von empirischen Studien in den Schlaflaboren entstanden sind oder
auch um jene Berichte, wie sie via App-Verfahren auf Internetportale gestellt
werden: Die phanomenologische Aufgabe bei der Betrachtung dieser Mate-
rialien besteht nicht darin, empirisch-quantitative Aussagen zu treffen, son-
dern anhand exemplarischer Aufzeichnungen die sich darin aussprechenden
Traumerfahrungen in ihrer Phanomenalitat freizulegen und als Veranschau-

Kontext einer therapeutischen Phanomenologie (der sogenannten >Daseinsanalyse«) ent-
standen und haben demnach oft einen sehr eingeschrankten (eben therapeutischen) Blick
auf die Sache. Es sind dies insbesondere die Arbeiten von Boss, Binswanger, Wyss, Frank
und Von Uslar. Bei den Klassikern wie Husserl, Merleau-Ponty und Heidegger kommt der
Traum als eigenstdndiges Thema nicht vor, sondern wird (und dies nur in sehr seltenen
Féllen) am Rande erwahnt. Nicht zuletzt weil darin auch spannende Traumberichte ent-
halten sind, werden wir diese Werke bzw. Passagen an gegebener Stelle anfithren und
dabei auch die darin enthaltenen Ausfithrungen und Behauptungen kritisch (d.h. an der
Erfahrung selbst) tiberpriifen.

209



210

Propadeutik

lichungen der Untersuchung zuzufithren. Die Art des Berichts, sein Medium
und Kontext und schliellich der jeweilige Inhalt des Berichts bediirfen dabei
immer einer eigenen phdnomenologisch-kritischen Lesart, welche die Eigen-
art solcher >Fremdberichte<, sowie das Ausmaf} der Phanomen-Entstellung
sich vor Augen halten muss.

4.) SchlieBllich gibt es die Moglichkeit einer >(quasi-Junmittelbaren< Phéno-
menologie des Traums, die sich durch eine experimentelle Modifikation der
Herangehensweise anbietet:
a) als Annidherung mittels des hypnagogen Zustandes (Einschlafphase),
b) mittels des hypnopompen Zustandes (Aufwachphase),
¢) durch den luziden Traum (wobei man gerade beim luziden Traum, wie
oben ausgefithrt, besondere Vorsicht walten lassen muss, namlich ob
und inwiefern es sich hier iiberhaupt noch um eine oneirische Erfah-
rung im engeren Sinne handelt bzw. inwiefern nicht wesentliche Cha-
rakteristika des Traums bereits abhandengekommen sind).

Alle diese methodischen Moglichkeiten einer Phanomenologie des Traums
haben gewiss ihre Berechtigungen. Aufgrund ihrer Nahe zum erlebten Traum
bzw. weil sie uns sozusagen >firsthand« gegeben sind, kommt 2.) und 4.) aller-
dings ein methodologischer Vorrang zu. Hingegen kénnen 1.) und 2.) in dieser
Untersuchung lediglich als veranschaulichende Hilfsmittel angefithrt wer-
den, um derart die Klarung und Vermittlung des Phanomens zu erleichtern
bzw. nochmals zu unterstreichen. Ferner gilt es, wie fiir jede phanomenologi-
sche Untersuchung, thematische Fokussierungen vorzunehmen: Ohne damit
dem Lauf einer eigenstandigen Untersuchung durch Vorstrukturierungen die
Spontatnitdt und Lebendigkeit zu nehmen, sollen gewisse Fragestellungen
zumindest die Bahnen vorzeichnen, in denen sich die Investigation bewegen
kann. Hierbei sind die phdnomenologischen Vorarbeiten, und zwar durchaus
auch jene, die nicht unbedingt das Phanomen des Traumens betreffen, fiir die
Ausrichtung der Forschung nicht unwesentlich. Auf was man sich einlésst
und wie man sich darauf einlasst, ist — trotz der vielbeschworenen Voraus-
setzungslosigkeit — aufgrund tberlieferter Kernthemen der Phanomenologie
sowie der Art und Weise ihrer bisherigen Ausarbeitung doch vorbestimmt.
Fiir jede eigenstdndige phanomenologische Untersuchung entsteht dadurch
aber auch eine problematische Tendenz, wonach man Deskriptionen vor-
nehmen wird, welche nicht (nur) der eigenen Betrachtungen, sondern doch
vielmehr den phanomenologischen Uberlieferungen verschuldet sind. Dies
kann man zwar nicht vermeiden — bis zu einem gewissen Grad diirfte es gar
notwendig sein, sich Vorarbeiten anzuschlief3en, sie weiterzudenken, zu ent-



Zusammenfassung und Ausblick auf das nachste Kapitel

falten — und doch muss man gerade beim Unvermeidbaren besondere Wach-
samkeit walten lassen. Nicht nur weil die Gefahr besteht, dass man problem-
behaftete Anschauungen unreflektiert und unkritisch reproduzieren konnte,
sondern weil man sich dabei vor allem der Méglichkeit berauben wiirde, in
eigener Erforschung und Reflexion neue Wege zu gehen und so die Sache
durch neue Einsichten weiter zu erhellen.264

Entlang dieser Orientierungspunkte wird sich also in den folgenden Kapi-
teln eine Phanomenologie des Traums entfalten, unterschiedliche Grund-
bedingungen und Erscheinungsweisen der oneirischen Erfahrung untersu-
chen. Den Anfang macht die Frage, wer oder was den Traum eigentlich erlebt
und inwiefern bzw. auf welchen Ebenen sich (Dis-)Kontinuititen zwischen
dem oneirischen und diurnalen Dasein zutragen. Ausgehend von der Frage
der (Pra-)Subjektivitat wird sich die Untersuchung schlief3lich in die Traum-
erfahrung selbst begeben, in ihr verweilend den Fokus auf Phanomene, Pha-
nomenbereiche und -strukturen richten, welche in der Konstitution onei-
rischer Erfahrung eine wesentliche Rolle spielen: so etwa die oneirische
Leiblichkeit, die Mundanitét des Traums, die (stimmhafte) Wahrnehmung
und Apperzeption, das T-Raumerleben, die Zeitlichkeit und nicht zuletzt die
Erfahrung einer oneirischen Intersubjektivitat und Alteritat. Wir werden uns
aber nicht nur mit den Bedingungen und Vermégen auseinandersetzen, wel-
che die Traumerfahrung in ihrer Besonderheit erméglichen und gleicher-
maflen in eine (Dis-)Kontinuitit zur diurnalen Erfahrung setzen, sondern

264 Um es vielleicht mit anderen Worten zu sagen: Die Traumerfahrung gehort zwar
nicht zu den phanomenologischen Kernthemen und doch kénnen auf umgekehrtem Wege
phanomenologische Kernthemen in der Auseinandersetzung mit dem Traum durchaus
relevant und fruchtbar sein. Um den Lauf der Untersuchung nicht unnétig zu unterbre-
chen, werde ich jedoch in den folgenden Kapiteln keine Genealogie phdnomenologischer
Grundbegriffe unternehmen, sondern eher sparsam - und zumeist in Fufinoten - auf
klassische Werke bzw. Passagen hinweisen, in denen diese richtungsweisend verhan-
delt wurden. Auch wenn ich mit solchen Hinweisen eher 6konomisch verfahren muss,
soll dies anderseits nicht verheimlichen, darauf will ich hinaus, dass die Kenntnis von
etlichen phanomenologischen Vorarbeiten ein gewisses hermeneutisches Vorurteil mit
sich bringt: Wenn wir uns etwa in einem Kapitel mit der Phdnomenologie getraumter
Leiblichkeit auseinandersetzen mochten, dann sprechen die besagten Kenntnisse unwei-
gerlich mit, indem sie das Phanomen bereits vorweg aus- bzw. zumindest an-geleuchtet
haben werden. Allein, dass man sich auf bestimmte Phinomene fokussiert, in diesem
Falle auf die Frage der Leiblichkeit, ist — und dies wird man bei aller kritischen Distanz-
nahme nicht ausklammern kénnen - den Vorarbeiten verschuldet. Es ist dies eine Schuld
oder Gabe, die nicht (nur) belastet, sondern gewiss auch bereichert, und die man nicht
zuletzt deswegen mit Dank und vor allem mit eigenem Denken zu begleichen und erwi-
dern hat.

211



212

Propadeutik

wir wollen uns durchaus auch jenem Limes des Erlebens annéhern, der sich
durch die Abwesenheit von jeglichem Erfahrungsinhalt auszeichnet: dem
(traumlosen) Tiefschlaf. Es wird hierbei vor allem die Frage interessieren,
wie es tiberhaupt moglich sein kann, dass in die >Nichtigkeit< des Tiefschlafs
erneut Erfahrungsinhalte einbrechen, aus dem Nichts der tiefen Ruhe eine
(oneirische) Welt sich re-konstituiert, re-inkarniert und so sich zuallererst
ein >Erwachen« in den Traum ereignet. Daher wird uns nicht nur der Weg
vom Wachen in den Traum, sondern auch jener — vermutlich weitaus wesent-
lichere — vom Tiefschlaf in den Traum interessieren.

Eigens zu erwahnen gilt es schliellich, weil diese Untersuchung letztlich
als ein lesbarer Text vorliegen soll, den Vorgang ihrer Verschriftlichung. Der
Schreibprozess soll in allen Phasen die jeweils gegenwértige Lebendigkeit
einer anschaulich-reflexiven Arbeit an den Phdnomen wiedergeben. Dazu
gehoren auch Momente der Riick- und Vorschau, indem der Stand der Investi-
gation gesammelt, zusammengefasst wird, um so einerseits das Lesen an den
bisherigen Werdegang zu erinnern und anderseits den Fokus zu scharfen und
den weiteren Verlauf der Untersuchung vorzubereiten. Solche Résumés ver-
folgen allerdings keine statische Modellierung von Erkenntnis. Es erscheint
uns als ein wichtiger Aspekt phanomenologischer Forschung, diesseits von
Formalisierungen oder Systematisierungen dem Werdegang der Investigation
treu zu bleiben, diesen — soweit es gelingen mag — im Schreiben originér wie-
derzugeben, quasi die Untersuchung selbst durch ein selbstreflexives (Mit-)
Schreiben zu protokollieren und nicht durch rein formale >Ergebnisprasenta-
tionenc zu verkiirzen. Darin besteht jedenfalls der Anspruch.



V. AbschlieRende Reflexionen im Anspruch
interkultureller Philosophie

Insofern das Projekt der Phanomenologie darauf abzielt, alle ihr gegebe-
nen Bereiche und Modifikationen der Erfahrung (zumindest der Moglich-
keit nach) betrachten, beschreiben und ihre Konstitutionen freilegen zu
konnen, kann sich solch ein ambitionierter Anspruch nicht auf die diurnale
Erfahrung beschranken, sondern sieht sich verpflichtet, das Traumerleben,
das doch einen erheblichen Teil unserer Erfahrung als solche ausmacht, in
ihre Untersuchungen mit einzuschliefen. Darin lag jedenfalls, wie wir ein-
gangs offengelegt haben, die Motivation und Intention dieser Arbeit: Einen
Beitrag zur Erweiterung des Horizontes phanomenologischer Forschung zu
leisten, aber auch aufzuzeigen bzw. zumindest anzudeuten, in welchen Gefil-
den selbst die unvoreingenommene Herangehensweise phanomenologischer
Deskription noch zu grob ist, sich sensibilisieren, erweitern und gleichsam
in Bescheidenheit tiben muss. Allein schon deswegen kann die nun vorlie-
gende Untersuchung in keinster Weise von sich behaupten, abgeschlossen
zu sein und noch viel weniger, die Traumerfahrung s>vollstdndig« ergriindet
zu haben. Ein Adjektiv wie >vollstandig« dirfte fiir die Phinomenologie, die
sich in all den unterschiedlichen Spielarten stets als einen lebendigen Arbeits-
prozess verstanden hat, ohnehin unpassend sein. Angesichts eines Phano-
mens wie dem Traum, der sich in jeglicher Hinsicht durch eine immense
Variabilitét auszeichnet, erscheint jede Rede von >Vollstandigkeit< umso mehr
inadaquat. Die oneirische Erfahrung, so viel diirfte deutlich geworden sein,
meint ein Reich unendlicher Méglichkeiten, sodass man am Schluss einer
diesbeziiglichen Auseinandersetzung stets eingestehen wird miissen, ledig-
lich nur gewisse Aspekte, Bereiche und Konstituente durchleuchtet zu haben.

Was nun die vorliegende Untersuchung betrifft, sind wir doch einen recht
umfangreichen Weg gegangen. Bereits im Rahmen einer philosophie- und
kulturgeschichtlichen Betrachtung des Traums, wurden uns einige wesent-
liche Einsichten zuteil. Aufgezeigt werden konnte etwa, inwiefern die Spal-
tung der Erfahrung in Traum und Wachwirklichkeit, alter ist, als bisher ange-
nommen. Von den Rgvedas Indiens, iiber den Gilgames-Epos Mesopotamiens
bis hin zu den Papyrus Chester Beatty des alten Agypten oder den Irrfahrten
der Odyssee in den mythischen Erzéhlungen des alten Griechenland wurde
anhand verschiedener Beispiele deutlich erkennbar, wie schon in den grofien
rituellen und mytho-logischen ErschlieBungen des frithen Altertums ein
bestimmter (das Oneirsche zu bestimmen versuchter) Logos waltete. Verfolgt



436

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

wurde insbesondere eine mantische Praxis, welche in ihren Auslegungen des
Traums unmissverstindlich werden lies, welch ontologische Hierarchisie-
rung darin waltete. Indem man die Wachwirklichkeit von bésen Traumen zu
schiitzen suchte sowie tiberhaupt die Nacht im Dienste des Tages deutete und
nicht umgekehrt, wurde damit nicht nur eine Differenz in der Erfahrung
markiert, sondern zugleich angedeutet, welche Sphére der Erfahrung die
eigentliche sein soll. Gerade dieses scheinbar Eigentliche sollte mit dem Auf-
kommen einer theoretischen Einstellung gianzlich vom nichtigen Traum
gereinigt und einer rationalen Ordnung zugefithrt werden. In diesem Sinne
haben wir in einer dekonstruktivistischen Lesart die mehrfachen Sedimen-
tierungen des »abendlandischen< Kanons erforscht, ndmlich wie der Traum
immer starker exkludiert, zu einer nebenséchlich-peripheren Stellung ver-
bannt und als eine rein betriigerische, tduschende, illusiondre und im Grunde
entbehrliche Restwahrnehmung des Wachbewusstseins abgetan wurde. Doch
gerade die Tendenz zu einer zunehmend vehementeren Ausgrenzung der
Traumerfahrung hat sie im Sinne des skeptischen Zweifels ungewollt wieder
inkludiert, ja geradezu in ihr Zentrum katapultiert: Die Negativitdt des Onei-
tischen wurde zu jenem bestimmenden Faktor dariiber, was tiberhaupt das
Positive am Realen sein konnte. Es erscheint mir unnétig, diesen dekonstruk-
tivistischen Weg von den Vorsokratikern, iiber Platon, Aristoteles bis hin zu
Descartes, Locke, Leibniz, Kant und anderen an dieser Stelle nochmals resu-
mieren zu miissen. Jenen Leser:innen, die gewohnheitsmafig sich zuerst den
Schlussteil eines Buches ansehen, darf empfohlen werden, gleich bei jenen
anfanglichen Passagen zu beginnen. Es wird die Zeit und Mithe wert sein. Zu
erwahnen gilt es allenfalls, dass spatestens mit dem 19. Jahrhundert innerhalb
der akademisch-kolonialen Diskurse des Westens der psychologische und
psychologisierende Zugang zum Traum sich durchsetzte und die anderen
(namentlich die wahrnehmungstheoretischen, physiologisch-medizinischen
und schliefllich die epistemologischen Sichtweisen, welche wir von der
Antike bis in die Neuzeit nachzuzeichnen versuchten) verdringen und den
Traum zu einem Akt des Seelenlebens reduzieren konnte. Dieser Einschlag
erfahrt mit Freud einen einzigartigen Hohepunkt. Mit dem weitldufigen
Erfolg der Psychoanalyse, an dessen Anfang eine intensive Auseinanderset-
zung mit dem Traum steht, erfahrt das Oneirische eine Rehabilitation. Doch
bei allen Verdiensten, die ihre Erkldrungen in einer aufwertenden Hinsicht,
vor allem aber in einem therapeutischen Zusammenhang zu leisten vermoch-
ten, musste in dieser Arbeit festgehalten werden, dass selbst die Psychoana-
lyse in Bezug auf den Traum bzw. eine Phdnomenologie des Traums unzurei-
chend blieb: Die Freud’sche Deutung verliert den Traum selbst aus den Augen,
verliert sich in einer Metapsychologie, der es nicht mehr um ein Verstdandnis



AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

der Erfahrung selbst geht, sondern vielmehr um eine therapeutische Nutzbar-
machung der mit ihr einhergehenden Assoziationen. Nichtsdestotrotz war es
Freud, der, indem er der Traumerfahrung eine fundamentale Bedeutsamkeit
fur die menschliche Existenz zugesprochen hatte, diese aus der Anomalie
befreit und sie wieder in den Fokus theoretischer und philosophischer Bemii-
hungen geriickt hatte. Ausgehend von der Lektiire einer psychoanalytischen
Instrumentalisierung des Traums, welche zumal die Konzeption des Unbe-
wussten als solche in Frage stellte, musste andererseits ebenso kritisch gefragt
werden, wie es demgegeniiber nun mit der Phanomenologie stand, von der
her sich die Kritik speist: Mit welchen methodischen Problemen ist eine phé-
nomenologisch verfahrende Herangehensweise konfrontiert? In methodi-
scher Hinsicht waren wir gut beraten, zunéchst die bescheidene Position ein-
zunehmen, wonach wir es im Grunde >nur< mit einer Phdnomenologie der
erinnerten Traumerfahrung zu tun haben (kdnnen). Wie jede Erinnerung, so
musste selbstkritisch eingestanden werden, lduft auch diese Gefahr, das Erin-
nerte im Akt des Erinnerns zu verstellen. Die Gefahr der Entstellung, die fir
jegliche Erinnerung gelten mag, hat in Bezug auf den Traum nun doch das
besondere Problem, dass ihr nicht nur der erinnerte Inhalt, sondern vor allem
der gesamte Erfahrungshorizont — namlich die Traumwelt —, in dem der
Inhalt Gultigkeit hatte, nicht mehr gegeben ist. Gerade weil mit dem Erwa-
chen die Traumwelt als solche entschwindet und somit der lebendige Kontext
der Einbettung abhanden kommt, scheint die Traumerinnerung derart
schwer zu fallen. Unabhéngig von der Frage der Erinnerungshéufigkeit, die
gewiss auch damit zusammenhéngt, wie viel Aufmerksamkeit dem vergan-
genen Traum nach dem Erwachen zukommt, haben wir aufzuzeigen versucht,
inwiefern jede Erinnerung ihre eigene Evidenz hat, ndamlich mit der Gewiss-
heit einhergeht, dass so und nicht anders erfahren wurde. Diese der Erinne-
rung einwohnende Evidenz, wonach das Erinnerte genau in dieser Weise
einst Gegenwart der Erfahrung war, erlaubt es, eine phanomenologische Epo-
ché innerhalb des erinnerten Traums zu vollziehen, um so Grundphianomene
und -strukturen oneirischer Erfahrung freizulegen und zu deskribieren. Wir
waren also nicht an einer empiristisch-quantitativen Traumforschung inter-
essiert, die man mit solchen Traumerinnerungen betreiben konnte, sondern
vielmehr daran, wie es iiberhaupt moglich sein kann, dass oneirische Erfah-
rung zu Stande kommt. Die konstituierenden Erlebnis- und Gegebenheits-
weisen mussten indes aus der Traumerfahrung selbst offengelegt werden.
Verwendet wurden indes nicht nur eigene, sondern auch die Erinnerungen
anderer. Deswegen hatten wir eigens thematisieren miissen, inwiefern es
einer phanomenologischen Herangehensweise erlaubt sein kann — obwohl sie
damit das Diktum der >Erste-Person-Perspektive« zu verlassen scheint — glei-

437



438

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

chermaflen mit Fremdberichten zu arbeiten. Dies galt nicht nur fiir schrift-
liche und orale Aufzeichnungen, die den Traum >tagebuchartig< protokollie-
ren, sondern auch fir diverse kiinstlerische Darstellungen des Traums. Die
Miteinbeziehung von >Fremdberichten< erlaubt nicht nur eine gewisse Prii-
fung und Veranschaulichung von Traumphdnomenen, sondern, und das
scheint noch wichtiger zu sein, sie verleiht dem Traum eine intersubjektive
Evidenz: Das Trdumen stellt ein von anderen Menschen geteiltes >Faktumc
dar. Obzwar damit den Traumberichten und -darstellungen anderer in mehr-
facher Hinsicht eine besondere Rolle zukommt, schien uns, zumindest in
methodischer Betrachtung, dennoch kein Weg daran vorbeizufiihren, letzt-
lich in der eigenen Erfahrung zu untersuchen und bestmoglich zu klaren, wie
sich das Traumerleben stiftet. Dies nicht deswegen, weil wir hier, um der
Phanomenologie treu zu bleiben, unbedingt die Husserl’schen Selbstbetrach-
tungen fortsetzen wollten, sondern aus dem einfachen Grund, dass man doch
in der Lage sein muss, selbst zu traumen, um annéhernd nachvollziehen zu
konnen, was die Anderen meinen, wenn sie von ihren Traumen berichten.
Und doch meint solch phdnomenologische Bevorzugung der >eigenen< Erfah-
rung nicht, dass es der Untersuchung nur um den individuellen Traum ginge.
Da der Fokus auch bei solchen >Selbstbetrachtungenc« letztendlich nicht auf
dem Individuellen oder Konkreten, sondern vielmehr auf den traumermog-
lichenden >Bedingungen« der Erfahrung liegt, demgemaf} eine phanomeno-
logische >Fundamentalbetrachtung« des Traums verfolgt wird, kann sie in
ihren Grundziigen doch den Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit erheben,
obgleich diese der Widerlegung freilich stets offenbleibt. In diesem Sinne
haben wir ferner versucht, uns auf experimentelle Erweiterungen einzulas-
sen, die neben dem erinnerten Traum weitere (und zumal direktere) Pforten
zu einer Phdnomenologie des Traums ermoglichen. Dies betrifft einerseits
den hypnagogen und hypnopompen Zustand und anderseits (bis zu einem
gewissen Grad) auch den sogenannten >luziden Traumc. Diese Erweiterungen
offnen zwar in der Tat eine Art >unmittelbaren< Zugang, bringen jedoch inso-
fern auch abdriftende Einschrinkungen mit sich, als wir es hier im engeren
Sinne nicht mit einem Traum zu tun haben. Wahrend die hypnagoge Phase
eine Art Halbschlaf bedeutet, der (solange er eben in diesem Halbschlaf ver-
weilt) niemals in die Nattrlichkeit des Traums gelangt, scheint uns hingegen
der luzide Traum, gerade wenn er sich zu einer Art manipulativem Simula-
tionsraum stilisiert, seinerseits den Widerfahrnischarakter des Traumgesche-
hens und somit dieses selbst zu verlieren. Hierin finden jedenfalls doch erheb-
liche Unterschiede zwischen den Traumpraxen, wie wir sie etwa im Mahayana,
dem Tantrismus oder dem Daoismus vorfinden konnen, und den geradezu
modisch gewordenen und dabei hochst problematische Ausmafle annehmen-



AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

den Versuchen der Schlaflabore. Wéahrend erstere Traditionen sich als onei-
rische Wachsamkeitsiibung verstehen, die Etablierung eines sselbstleuchten-
den Zuschauers< gerade angesichts der hohen Fluktuationen und
Metamorphosen der Traumerfahrung zu etablieren bzw. zu verdeutlichen
suchen, wird im luziden Traum der empiristisch-positivistischen Forschung
vielmehr eine weitere Moglichkeit gesehen, wie das Subjekt kolonialisiert,
seine Leistungen selbst wahrend des Traums beherrscht und optimiert wer-
den kénnen, um diese der alltaglichen Verwertungslogik zuzufiihren.

Die Parole >Zu den Traumen selbst« war uns jedenfalls eine Maxime. All
die methodischen Vorklarungen verwiesen zunehmend auf jenes Postulat,
wonach es fiir eine Phdnomenologie des Traums unabdingbar ist, von der
erlebten Erfahrung selbst auszugehen. Es mag sein, dass man dabei mit vie-
lerlei methodischen Problemen konfrontiert ist, doch dies darf nicht als Ent-
schuldigung dafiir dienen, den Anspruch aufzugeben und sich stattdessen
in metaphysischen Spekulationen zu verlieren. Freilich kann jede noch so
deskriptiv vorgenommene Annéherung - zumal auch die Phanomenologie
daran interessiert ist, jenseits von schieren Deskriptionen allgemeine Aussa-
gen iiber die Eidetik und Struktur der Phdnomene zu treffen — sich zeitweise
in theoretische Begrifflichkeiten oder spekulative Annahmen verlaufen. Von
dieser Tendenz des Denkens ist die Phdnomenologie nicht befreit. Was eine
phédnomenologische Untersuchung zum Traum jedoch auszeichnet, ist eben
das Diktum, immer wieder, und zwar auf unterschiedlichen Wegen zur onei-
rischen Erfahrung zuriickzukehren, zuriickzufinden, um von dort aus die
jeweilige Fragestellung erneut aufzugreifen und in der Veranschaulichung der
erlebten Erfahrung, soweit dies méglich ist, eine Kldrung dieser zu versuchen.

Ohne eine Art schlussfolgernde Zusammenfassung unserer doch recht aus-
fihrlich vorgenommenen phéanomenologischen Untersuchungen anbieten zu
konnen, anbieten zu wollen - es bleibt fiir die Interessierten wohl unum-
génglich, wie bereits angedeutet, die Einsichten dieser Arbeit eigenstdndig
durchzugehen und durchzuarbeiten —, méchte ich hier vielmehr die Gele-
genheit wahrnehmen, um in aller Kiirze bestimmte Aspekte des Traumerle-
bens zu unterstreichen und in einem zweiten Schritt auf das Potential ein-
zugehen, welches uns die vorliegende Untersuchung im Kontext inter- bzw.
transkulturellen Philosophierens nochmals bieten konnte. Es ist zunéchst
ein bestimmter Aspekt des Traumerlebens, der besonders hervorgehoben, der
immer wieder verdeutlicht werden muss. Wir hatten diesen unter anderem
als ein »Ausgeliefertsein«< beschrieben. Entgegen der solipsistischen Position,
die nachtréglich (d. h. nach dem Erwachen) postuliert, der Traum wére doch

439



440

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

nur ein Machwerk meiner selbst gewesen und wiirde demnach dem Willen
des Subjekts entspringen, lehren uns die vorliegenden Trauminvestigationen
gerade das Gegenteilige: Der Traum tiberfallt uns. So wie wir es uns nicht aus-
suchen konnten, auf die Welt zu kommen, kdnnen wir uns nicht aussuchen, in
eine Traumwelt geworfen zu werden. Ohne dass ich mich dafiir entschieden
hitte, entscheiden konnte, zieht er mich in seinen Bann und l4sst mich gar
vergessen, wer ich soeben noch in der Wachwelt war sowie er mich tiberhaupt
vergessen lasst, dass es da >Draufien< eine Wachwelt gibt. Der Traum ist keine
Wahl des Subjekts. In diesem Zusammenhang gilt ferner zu unterstreichen,
dass die Traumerfahrung von einer immensen Realitdtsauffassung begleitet
wird, die selbst den naiven Realismus des Wachlebens tibertrifft. Gerade des-
wegen haben wir terminologisch von einem Hyperrealismus gesprochen und
die gewagte These aufgestellt, dass der naive Realismus, ndmlich der Glaube
an eine >objektive« Existenz von Welt, welche in volliger Unabhangigkeit von
unseren Erfahrungsweisen existiere, sich zunédchst im Traum konditioniert
und auf das Wacherleben tibertragen wird. Dies bedeutet: Der Traum ist kein
Zweifel an der Wirklichkeit, sondern gerade jene Sphéare, wo der bedingungs-
lose Glaube an eine unhinterfragbar gegebene Wirklichkeit gestiftet und ein-
getibt wird.

In der eindringlichen Auseinandersetzung mit der Traumzeit, insbeson-
dere dem protentionalen Vor-Weg-Sein, zeigte sich hingegen ein weiterer
wesentlicher Faktor fiir den oneirischen Realititsglauben. Das Vorwegneh-
men, ob nun im Sinne einer aktuellen Apperzeption des Gegebenen, dass es
namlich auch im nichsten Moment gegeben sein wird, oder auch im Sinne
eines existenzialen Entwurfs, einer planenden Vorwegnahme von mogli-
chen Entwicklungen und Ereignissen — in beiden Fallen wird die Zukunft als
solche vorausgesetzt, genauer: eine Zukiinftigkeit des Traums, die in ihrem
Grunde offen ist. Offen meint aber auch unvorhersehbar. Gerade weil unvor-
hersehbar, weil es vollig ungewiss bleibt, was als ndachstes kommen, auf einen
zukommen wird, versucht man diese Ungewissheit durch antizipierende Vor-
weggennahme zu entkréiften. Nur bleibt man an das Kommende des Traums
dennoch ausgeliefert, an ein Kommendes, das mir prinzipiell entzogen bleibt,
mich stets zu Uberraschen weif3, und somit in seinem Grunde keinerlei Zwei-
fel an der (von mir unabhéngigen) Realitédt des Geschehens aufkommen lésst.
Dass die Zukunft des Traums trotz standiger Vorwegnahmen ungewiss, vol-
ler Spontanitét ist, zeigt vielleicht am Deutlichsten auf, dass sein Inhalt nicht
meinem Willen unterworfen ist, sondern von einem Anderen her auf mich
zukommt, ununterbrochen in die Erfahrung einbricht. Es ist die Erfahrung
einer iiberwiltigenden Andersheit, das ein Anderes waltet, walten muss, wel-
ches den Realitdtsglauben in solch eine unhinterfragbare Hyperform steigern



AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

lasst. Dieselbe erfahrungsgebende Alteritat bestétigt sich, wenn auch anders
konnotiert, ebenso in sraumlicher< Hinsicht. Der T-Raum wird auf ahnliche
Weise als eine Ex-terioritit erfahren, die dem Triumenden als ein Aufleres
gegeben ist, »in< oder >zu< dem er sich verhilt, verhalten muss. Wir haben
ferner recht deutlich aufzeigen konnen, und dies sollte man an dieser Stelle
vielleicht nochmals unterstreichen, dass jenes Sich-Verhalten in einem mir
als duferes gegebenen T-Raums keineswegs >mental« zutragt, wie man aus-
gehend vom psychologistischen Dogma meinen kénnte. Es ist, wenn auch
auf sonderbare bzw. teils hochst subtile Weise, doch ein leiblich erfahrenes
Geschehen. Dass ich im Traum wahrnehme, Dinge sehen, horen, fithlen,
beriihren und sogar riechen oder schmecken kann, dass ich ferner ein stimm-
haftes Raumgefithl und zudem einen Orientierungssinn habe, mich bewegen,
gehen, fliegen und nicht zuletzt mich auch zu mir selbst verhalten kann, mich
selbst wahrnehme, mich selbst beriihre, spiire usw., all dies verweist auf eine
genuine Leiblichkeit, auf einen oneirischen Leib ohne dessen leibliche Ver-
mogen es keine lebhafte Traumerfahrung gébe.

Um verstandlicher werden zu lassen, wie sich die Traumwelt einstellt und
durch welche Vermégen sich die oneirische Erfahrung konstituiert, haben wir
zumal versucht, den >schwierigeren< Weg einzuschlagen, ndmlich nachzu-
vollziehen, wie man von einem an sich inhaltsleeren Tiefschlaferleben in den
Traum erwacht. Denn es scheint doch so, dass wir zuerst des Ofteren vom Tief-
schlaf in einen Traum erwachen, dann wieder in den Tiefschlaf zuriickfallen,
bevor es schliefilich zu einem Erwachen in die >konventionelle« Ordnung der
Wachwelt kommt. So kénnte man, dies wurde versucht, die >Nichtigkeit< des
Tiefschlaf als eigentliches Fundament und Ausgangspunkt nehmen. Allerdings
fuhrten die Versuche einer Beschreibung des Tiefschlafs die Phdnomenologie
endgiiltig an ihre Grenzen. Wie beschreiben, was keinen Inhalt, keine Gege-
benheits- und Vollzugweisen hat? Die radikale Beruhigung in ein >Nichtss,
so viel stand fest, konnte nicht >Nichts< im Sinne einer v6lligen Annihilation
bedeuten, insofern Tiefschlaf doch weiterhin Leben, ja ihre Nichtigkeit viel-
leicht gar die Lebendigkeit, das Lebengebende par excellence meint. Allein ex
post schien es moglich zu sein, das Erwachen aus dem Tiefschaferleben in den
Traum zu deskribieren, und zwar als die Reaktivierung einer Ansprechbarkeit,
die eine Art Reinkarnierung bzw. Regenerierung der Moglichkeit von Erfah-
rung zuldsst. Was sich dabei zunichst regenerieren muss, ist die prinzipielle
Moglichkeit einer Andersheit, der Einbruch einer fundamentalen Alteritat,
in dessen Bruch eine Wieder-Geburt in die Welthaftigkeit, eine Re-Konstitu-
tion des zeitlichen Erfahrungshorizontes stattfindet und schlieBlich konkrete
Andere, Orte, Dinge, Personen, wie ich selbst als eine bestimmte Charaktere

441



442

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

in oneirische Erscheinung kommen koénnen. Unter der Beriicksichtigung des
Tiefschlaferlebens stellte sich die Frage nach einer immerwiahrenden Kons-
tante der Erfahrung neu. Die anfangliche Frage war, ob es eine Schicht der
Subjektivitiat geben konnte, die sich sowohl wéhrend den unterschiedlichen,
teils stark voneinander divergierenden Traumen als auch wahrend des Wach-
lebens durchzuhalten, diese zu tiberdauern vermag. Die Antwort, die sich aus
unseren Investigationen ergab, war recht minimalistisch: Die personalen und
korperlichen Erscheinungen sowie Charakteristika meiner selbst konnen zwi-
schen Wachen und Tridumen derart divergieren, insbesondere wéhrend des
Traums derart radikalen Wandlungen unterworfen sein, zumal durch véllig
neue Selbstwahrnehmungen substituiert werden, sodass von einer Kontinuitat
des Subjekts keine Rede sein konnte. Die Diskontinuitat zeigt sich nicht zuletzt
mit jedem Erwachen in die Wachwelt, das mit einer gewissen Ablehnung ein-
hergeht: Es kommt uns iiblicherweise nicht in den Sinn, das Sein des (soeben
noch als real erlebten) Traum-Ichs in unser aktuelles Wach-Ich (als ein Teil
seiner Geschichte) zu integrieren. Wir glauben etwa nicht, dass wir auch im
Wachen jene Féahigkeit hatten, durch Wéande zu gehen oder ohne weiteres den
Mut aufbringen konnten, eine Bank zu enteignen. Der Korper eines Schmetter-
lings, der ich war, um nochmals an Zhuangzis berithmten Traum zu erinnern,
bin ich nun nicht mehr. Was also vorhin, vor dem Erwachen noch so lebhaft
erfahren, als meine Personlichkeit geglaubt, als mein Korper erlebt wurde,
wird mit dem gesamten ihm zugehérenden Erfahrungshorizont nun mit der
Doxa belegt >das war nicht wirklich ich<. Es kommt zu einer Desintegration.
Was sich allein zwischen der oneirischen und diurnalen Erfahrung durchhilt,
so schien es unserer minimalistischen Position, ist dieses Erfahren selbst, nam-
lich ein Vermégen zur Erfahrung, welches nicht nur den Erfahrungsinhalt
und ihre Mundanitat, sondern zumal auch die jeweilige Ich- und Person-Kon-
stitution stiftet. Gerade diesbeziiglich gilt es in zukiinftigen Untersuchungen
weiterzuarbeiten, ndmlich zu fragen, wie wir phdnomenologisch ein derart
basales Vermogen zur Erfahrung und (Selbst-)Wahrnehmung beschreiben
konnen, welches in seiner Subtilitit und Primordialitat gleichermaflen die
Traum- als auch die Wacherfahrung sumfasst«, unterlegt und diese gewisser-
maflen erst ermoglicht. Unsere Ausarbeitungen etwa zu jenem grundlegenden
Vermogen der Apperzeption, zumal in Hinblick auf seine zeitlich-ekstatische
Struktur, diirften zumindest ansatzweise vorgezeigt haben, wie das Freilegen
solch eines basalen Vermogens aussehen kann, ohne dabei die Besonderheiten
des Traumerlebens zu ibergehen, sondern diese im Gegenteil erst verstand-
lich zu machen.#¢ Unter Beriicksichtigung des Tiefschlaferlebens stellte sich

463 Man konnte gewissermaflen auch sagen, dass der Traum alle die uns im Wach-



AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

die Frage nach einer immerwihrenden Konstante allerdings in einem weitaus
radikaleren Sinne. Denn im Tiefschlaferleben sind die Vermogen aufgehoben.
Weder erscheint ein Ich noch eine zeitlich, raumlich oder bildlich strukturierte
Erfahrung. Was konnte also derart konsistent sein, dass es sich sowohl wah-
rend der oneirischen und diurnalen Erfahrung als auch wahrend des zeit- und
erfahrungslosen Tiefschlafs durchzuhalten vermag? Unsere Antwort war — in
aller Kiirze ausgedriickt: das schiere Er-leben, das selbst nicht tatig ist, nichts
konstituiert und auch nichts erleidet, sondern lediglich am Erleben ist; das
sowohl die Erfahrung am Leben erhalt, in diesem Sinne Erfahrung gestattet, als
auch im Tiefschlaf selbst »ist<, indem es in seine Ruhe und Vitalitat einkehrt.

Damit mochte ich nun auch zum interkulturellen Kontext kommen: Denn
offensichtlich sind wir mit solchen Fragestellungen und Einsichten nicht
auf eine bestimmte >Kulturkonstellation« eingeschrankt, sondern befinden
uns - zumal es sich beim Traum um ein universelles Phinomen menschli-
cher Existenz handelt — immer auch in einem interkulturellen Diskurs. An
mehreren Stellen wurde dies zu verdeutlichen versucht. Mit >Inter< meine ich
hier allerdings nicht eine Trennlinie zwischen zwei oder mehreren (schon
im Voraus feststehenden oder gar homogenen) >Traditionens, sondern viel-
mehr ein lebendig responsives Moglichkeitsverhéltnis, einen Moglichkeits-
raum im Sinne einer ortlosen Bedingung der »Verortungen«.4¢* Das Inter hat
insofern einen ontologischen Vorrang, als sich die jeweilige >Tradition< in
der Erfahrung des Dazwischen stiftet und zugleich das Jeweilige tibersteigt,
unterlduft, die Durchléssigkeit des scheinbar Homogenen aufzeigt, dass es
namlich immer schon affiziert ist, in einer durchléssigen Bertthrung zum
Anderen steht und gewissermafen von dieser Berithrung her sich tiberhaupt
als eine bestimmte kulturelle >Tradition< wahnen kann. Obzwar im Laufe
der Arbeit auf >indigene< und vor allem auf >fernéstliche« Philosophien ver-
wiesen wurde (hier insbesondere auf vedantische¢> Philosophien), haben wir

leben bekannten phinomenologischen Probleme radikalisiert bzw. vertieft. Insofern
kann uns eine Freilegung des Vermégens zur oneirischen Erfahrung durchaus auch Auf-
schliisse tiber die Selbstverstandlichkeiten des Wachlebens geben. Ganz im Sinne von
Nietzsche: »Uber Traiume muf3 man umlernen!« (KSA11, 53)

464 Homi K. Bhabha: Die Verortung der Kultur, 2000, S. 3. Vgl. dazu auch den anspruchs-
vollen Ort-Aufsatz (basho) von Kitard Nishida: »Ortx, in: Logik des Ortes, 1999, S.72-139.

465 Wobei bemerkt werden muss, dass Vedanta hier keine vedische Orthodoxie oder
eine Art religiése Auslegung der Veden meint. Vedanta ist wortlich zu verstehen, ndm-
lich als das Postvedische, als die gesamte philosophische Periode, mit all ihrer Diversi-
tat und ihren Antagonismen, wie sie im Anschluss an die Veden, insbesondere mit den
Upanisaden entstanden ist. Hierher gehért m.E. auch der Pali-Kanon oder das Samkhya.
Uberhaupt erscheint mir die Einteilung der klassischen indischen Philosophien in astika

443



444

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

die Interkulturalitit des Traum-Phédnomens nicht eigens und vor allem nicht
in methodischer Hinsicht thematisiert. Sie blieb jedoch auch dort, wo nicht
auf sie verwiesen wurde, stets vorausgesetzt, zumal vieles von dem, was hier
ausgesagt wurde, von einem transkulturellen Traum-Wissen gestiitzt war,
fir eine eurozentrische Sichtweise erst gar nicht moglich gewesen wiére.
Um zugleich dem phidnomenologisch traumimmanenten Anspruch gerecht
zu bleiben, hatte man aber auch genauer betrachten miissen, inwiefern man
sich im Traum selbst immer schon als ein >kulturell situiertes< Subjekt ver-
steht, dessen >Kultur< von der des Wachlebens durchaus auch divergieren, ja
radikal divergieren kann. In diesem Zusammenhang, spitestens jedoch in
der Nahe zum Tiefschlaf hdtte man einmal mehr freilegen miissen, inwiefern
es Schichten der Erfahrung gibt, die an sich prakulturell sind und auf denen
sich das Kulturelle der oneirischen Erfahrung seiner Méglichkeit(en) nach
zuallererst austrigt. Anderseits hatten wir ebenso in unserer geschichtlichen
Einfihrung in die Thematik weitere Gelegenheiten gehabt, auf interkultu-
relle Traumdiskurse und damit auf die Kultivierung des Traums einzugehen,
so wie wir es etwa in Hinblick auf die Interkulturalitit einer anfédnglichen
Spaltung unternommen hatten. Und doch mussten diese Denkwege vorldu-
fig zurtickgestellt werden, um in einer kritisch-dekonstruktiven Lesart jene
sTraumvergessenheit< in der kanonischen Narration abendlédndischer Philo-
sophiegeschichte aufzuzeigen. Dadurch wurde es uns zumal méglich, die his-
torische Bedeutung des Freud’schen Versuchs einer Rehabilitation des Traums
verstandlich zu machen, die wiederum (wenn auch in kritischer Abgrenzung)
einen ersten Ausgangspunkt fiir die phdnomenologisch orientiere Daseins-
analyse bedeutete. Eine explizit inter- bzw. transkulturell angelegte Thema-
tisierung des Phanomens, welche zudem eine Dekolonisierung eurozentrisch
belagerter Wahrnehmung verfolgen soll, werden wir (wie es gleich weiter zu
elaborieren gilt) in zukiinftigen Arbeiten in weitaus differenzierterer Weise
angehen konnen. Wenn wir uns jedenfalls bereits im Stand dieser Arbeit
erlaubt haben, vom Traum als einem interkulturellen und in diesem Sinne
auch universellen Grundphanomen menschlicher Existenz zu sprechen, dann
sollte damit keine essentialistische Position vertreten werden, wonach es
»den< Traum »an sich« gébe, der dann in unterschiedlichen (ebenso essentialis-
tisch-homogen gedachten) >Kultureng, unterschiedlich erfahren und themati-
siert worden wére. Denn man kann es durchaus umgekehrt sagen: Es sind die
Praktiken, Erzahlungen und Philosophien unterschiedlicher >Kulturen« (die

und nastika, in >orthodoxe< und >nicht-orthodoxe« Schulen — mit der gewéhnlich Einfiih-
rungen in die indische Philosophie beginnen — héchst problematisch: eine durch den Ver-
such kolonialer Aneignung konstruierte Systematisierung, die der Sache nicht gerecht
wird. Vgl. dazu: Daya Krishna: Indian Philosophy A Counter Perspective, 1991.



AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

immer hybride Transkulturen meinen und zu denen auch weltweit diagonal
gelagerte, sogenannte >Subkulturen, »Arbeitskulturen< usw. gehéren), welche
erlauben, von der Universalitit eines oneirischen Grundphdnomens auszuge-
hen.#6¢ Dies betrifft das simple Faktum, dass der Mensch ermiidet, schlaft und
wihrend des Schlafs von einer besonderen Erfahrungsmodalitdt absorbiert
wird, die wir in das Inter als »>Traumc« ubersetzten, doch letztlich auch mit
einem anderen Namen, etwa dem svapna (dazu gleich mehr), belegen kénn-
ten. Die >kulturell« verortete Semantik ist gewiss nicht nebensachlich, zumal
darin immer schon eine ontologische Wertung des Traums eingraviert ist.
Sie bleibt nur sie insofern sekundér, als ihr die Seinsmoglichkeit der Traum-
erfahrung vorausgehen muss, sodass diese iberhaupt kulturell in Stellung
gebracht, eben kultiviert werden kann. Sein und Kultivierung des Traums
stehen nicht hierarchisch gegeniiber, sondern gehen reziprok ineinander. Was
die Ontologie betrifft, miisste man indes nochmal bei jener ontologischen
Differenz selbst ansetzen, namlich nachfragen, inwiefern es in Hinblick auf
das Wach-Sein iiberhaupt derart klare Markierungen gibt, wie es sich ein
bestimmter logos wiinschen wiirde, oder ob interkulturelle Forschungen uns
dazu ermutigen, einer Durchléssigkeit angstfrei zu begegnen, die den sTraumc«
und das >Wachen« innerhalb eines einzigen Erfahrungsflusses erlebt.

In der Tat zeugen etwa indigene Philosophien des Amazonas von weitaus
umfassenderen Ontologien, welche den sTraumc« einerseits als kosmologisches
Gedéachtnis des Regenwaldes (und somit ihrer Zivilisation) und anderseits
den Traum als Zugang zu subtileren bzw. ferneren Dimensionen der Welt
ansehen: Man taucht tief in den Traum (mari) ein, um dort die sich stets
reproduzierenden Anfinge des Kosmos, die Geschichte und Konstellationen
des Himmels, der Erde, des Regenwaldes, der organischen, tierischen und
menschlichen Gemeinschaften zu studieren, ebenso um in die Ferne zu rei-
sen (mari huu), dort in Berithrung zu kommen mit den xapiripé als einer Art
lebendiger Wissenskorper vorzeitlicher Existenz.¢”7 »When we truly want to

466 Es gibt, soweit ich das iiberblicken kann, wenige interkulturell angesetzte Studien
zum Traum. Zumal setzen diese, wie die Arbeit von Ahrens, bei der Ethnologie an und
haben teilweise doch eine (um es vorsichtig auszudriicken) tiberholte Vorstellung dessen,
was »Ethnie« bedeuten soll: Vgl.: Ullrich Ahrens: Fremde Trdume. Eine ethnopsychologi-
sche Studie, 1996.

467 Xapiri meint im Amazonas — so versuchte es Viveiros de Castro zu tibersetzten —
»less a thing than an image, less a term than a relation, less an object than an event, less
a transcendent representative figure than a sign of the immanent universal background -
the background that comes to the surface in shamanism, in dreams and in hallucinati-
ons, when human and the nonhuman, the visible and invisible trade places« (Eduardo
Viveiros de Castro: »The Crystal Forest: Notes on the Ontology of Amazonian Spirits«,
in: Inner Asia 9, 2007, S.160). Allerdings scheint mir die Neigung, die xapiri sowie auch die

445



446

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

know things we people of the forest try to see them in dreams«, so Davi Kope-
nawa, ein Gelehrter der Yanomami. »We learn to think right with the xapiri.
This is our way of studying, and so we have no need for paper skins«.48 Er
kritisiert dabei gerade dies, namlich dass der Zugang der sWeiflen« (napé) den
Traum auf eine innerpsychische Egozentrik reduziere, von wo aus das Onei-
rische nur noch zu einer Restwahrnehmung ihrer alltdglichen Geschéaftigkeit
verarmt: »The white people [napé], they do not dream as we do. They sleep a
lot but only dream of themselves. Their thought remains blocked, and they
slumber like tapirs or turtles. This is why they are unable to understand our
words.«%6® In »their dreams they only see what surrounds them during the
day. They do not really know how to dream because the spirits [xapiri] do not
carry their images [utupé] away during their sleep. [...] On the other hand, we
shamans are able to dream very far.«*70

Sehen wir uns dazu die Fotografie von Claudia Andujar an.#’! Das Bild
zeigt den tdtowierten Korper in der Hangematte, der maloca liegen. Seine
Tatowierungen (oni) verweisen auf das utupé, auf eine innere Leiblich-
keit, die nicht auf die Form dieses Korpers reduzierbar ist, die sich im

utupé als »Bilder« zu tibersetzen, problematisch. Siehe dazu Fufinote 470. Damit verfehlt
man den lebendigen und vielseitig erlebbaren Charakter der xapiripé.

468 Davi Kopenawa: The Falling Sky. Words of a Yanomami Shaman, 2013, S.373ff.

469 Ebd., S.313

470 Ebd., S. 375. Die Yanomami-Begriffe wurden von mir nachtréglich in eckige Klam-
mern eingefiigt. Aufgrund meiner eigenen Studienaufenthalte im Amazonasgebiet,
die inzwischen mehr als ein Jahrzehnt her sind, erlaube ich mir zu bezweifeln, dass
man utupé als »image« Ubersetzen sollte, was zumindest zum Missverstiandnis verlei-
ten konnte, dass es sich beim mari huu um eine Art bildliche Vorstellung (imagination)
handle. Dies scheint doch weit entfernt zu sein von der hier beschriebenen Erfahrung.
Vielmehr miisste man utupé doch in seiner Leiblichkeit beschreiben, ndmlich als eine
Art Traumkorper, der sich von der Limitiertheit des Wachkorpers (sowohl hinsichtlich
seiner materiell inflexiblen Formung als auch hinsichtlich seiner Fahigkeiten) 16st, trans-
formiert. Denn der maritima bleibt leiblich, insofern er, wie Kopenawa beschreibt, doch
atmet, singt, sich bewegt, fliegt, auf seine Weise wahrnimmt, empfindet etc. Wie wir in
unseren eigenen Studien aufzuzeigen versuchten, verweisen all diese Vermégen weiter-
hin auf ein leibliches Sein. So habe ich die Kérperbemalungen im Amazonas stets als eine
Hervorhebung des erlebten Korpers (des Leibes) verstanden, welcher in die Trdume mit-
genommen und durch die Hinweise der bemalten Muster gewissermafen subtiler und in
seinen Vermogen machtiger werden soll.

411 Das Bild stammt aus einer fotografischen Serie, die Claudia Andujar seit den
1970er Jahren unternimmt. Mit ihrer kiinstlerischen Arbeit versucht sie nicht nur die
Lebenswelt der Yanomami in Fotografien wiederzugeben, sondern mit der politisch-akti-
vistischen Konnotation der Bilder auf die weiterhin durch Regierung und Grofikonzerne
bedringte Situation der Yanomami aufmerksam zu machen. Thre langjéhrige Arbeit
erhielt 2018 die Goethe-Medaille (siehe: https://www.survivalinternational.org/nachrich-
ten/11996, abgerufen am 4.08.2018).



AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

Foto: © Claudia Andujar

Nebel des Schlafs von der Haut (pei siki) loslost, ermachtigt, transformiert,
um sich in den (fir die Fotografie unsichtbaren) T-Raum auszubreiten, aufzu-
steigen, wihrend gleichsam die xapiripé zu ihm herunter kommen, zu seinen
Gesdngen tanzen und gemeinsam mit dem maritima (dem Traumenden) in
die innere Architektur dieser Welt, in die innere Zeit des Kosmos reisen.472
Hier hat man zu studieren, das Urwissen zu lernen, wie die Welt entsteht, sich
jedes mal aufs Neue aufbaut, was den Regenwald, die Pflanzen, Tiere, Men-
schen, Geister in ihrem innersten zusammenhalt. Solches Lernen geschieht,
indem man sieht (taai) und das eingesehene Wissen (tai) verkérpert. Man

4712 »When our eyes are dead with the yakoana powder during the day, we sleep in a
ghost state at night [...] the xapiri start to come down to us. [...] Then you start to ans-
wer the xapiri’s songs and their value of dream quickly reaches you. Your body remains
stretched out in its hammock, but your image [utupé] and breath of life fly off with the
spirits. The forest then recedes at great speed. Soon you can no longer see its trees and
you feel yourself floating over a great void [...] You fly in dream, very far from your house
and your land, on the xapiri’s paths of light. From there, you can see all the things of the
sky, the forest, and the waters that the elders could contemplate before you. [...] AsI have
said, this is our way of learning. [... ] This is how shamans dream« (Davi Kopenawa: The
Falling Sky. Words of a Yanomami Shaman, 2013, S. 376).

447



448

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

lehrt (taamai), indem man Andere sehend, das selbst Eingesehene sichtbar
werden lasst (tapramai).473

Die oneirische Epistemologie und Ontologie, welche fiir die Sichtweise
der napé (der Weiflen) doch befremdlich wirken muss, versucht offenzulegen,
inwiefern die Traumerfahrung, die hier selbst eine Wirklichkeit, vielleicht
sogar der Zugang zu einer tiefgriindigeren Wirklichkeit bedeutet, immer
schon in das diurnale Leben eingreift und mehr iiber seine Strukturen weif3,
als es dem napé letztlich recht ist. Nur bedeutet das Ineinandergreifen, das
oneirische Ergriffen-Werden von xapiripé nicht, dass die dem napé bekannte
Differenz hier einfach annulliert wére. Freilich kennen die Yanomami einen
Unterschied zwischen Erfahrungswelten, so auch zwischen einem diurna-
len und oneirischen Sein, man wird anders handeln, reagieren (kénnen), je
nachdem, ob der Jaguar in einem Traum oder Wachzustand begegnet. Man
weifd selbstverstandlich, wie es diesen — fiir die Fotografie der weifen Akti-
vistin sichtbaren — Korper zu schiitzen, zu nahren, bei Bedarf zu heilen gilt.
Doch gerade weil die >Schamanin«< vermag, im Traum selbst zum Jaguar zu
werden, in die Welt des Jaguars einzutauchen, seine Verhaltensweisen, sein
Wissen und Begehren penibel zu studieren, weify sie auch im Wachzustand,
wie dem Jaguar addaquat zu begegnen ist. Dies gilt freilich auch fir anderes,
fir allerlei Problemstellungen in den Begegnungen einer Mitwelt, so auch fiir
das Politische. Die Untersuchungen in den Traumsphéren sind damit auch
Untersuchungen der Prinzipien der Wachwelt(en). Das Ineinandergreifen von
Wach- und Traumzustanden bedeutet also nicht unbedingt eine Nivellierung
jener phanomenalen Differenz, wie sie den napé bekannt und fiir ihre Orien-
tierung und Weltaufenthalt so wichtig ist. Allerdings erfahrt die Differenz,
erfahren die Differenzen eine qualitative Erweiterung, indem sie zwar durch-
aus fungieren, doch in der Schwebe bleiben, ihre Wahrheiten wie Wolken in
die Schwebe zeichnen: Quasi-Differenzen, die an sich pords, stets durchlas-
sig, schwellenhaft, beweglich, transformativ und transformierend sind, keine
Hierarchisierung der Quasi-Getrennten Erfahrungsmodalitaten vornehmen
und derart erlauben hin und her zu wandern, sich zu verwandeln, das eine
durch das andere zu verstehen und wenn nétig im Verstehen bis in die Nich-
tigkeit zu relativieren, zu entkréften.#’* Die besondere Stellung der Traum-

473 Ebd., S.558.

474 Mir wire im Ubrigen keine indigene Philosophie bekannt, welche der exotisie-
renden Vorstellung, wonach bei >den< Indigenen die Differenz zwischen Wachen und
Traumen génzlich aufgehoben wire, entsprechen wiirde. Es gab dazu zwar seitens eini-
ger Ethnologien Versuche, welche das Fehlen der Differenz belegen sollten, nur konn-
ten diese, auf den jeweiligen indigenen Wissenskontext rekurrierend, nur allzu leicht
widerlegt werden. Das diesbeziiglich vielleicht meistzitierte Beispiel stammt von Robert



AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

erfahrung fithrt jedenfalls weder zu einer Naivitit gegeniiber den Ordnungen
der >Wachleben« noch zu einer prinzipiellen Degradierung derer. Die Arbei-
ten von indigenen Denker:innen wie Kopenawa, auch wenn es einem biswei-
len schwer fallen mag, die hier angezeigten Ontologien unkritisch mitzuma-
chen, konnen doch zumindest aufzeigen, welch immense Méglichkeiten die
Traumerfahrung in sich birgt, die bislang phdnomenologisch kaum bedacht
wurden. Hierher gehort etwa die phanomenologisch noch nicht reflektierte
Moglichkeit, einen Traum kollektiv traumen zu kénnen.*>

In Anbetracht der alternativen Auffassung im Sinne permeabler Differen-
zen zwischen Traum- und Wachwelten, und ferner ihrer Verhiltnisse zur
nichtenden und zugleich grundlegenden Sphére des Tiefschlaf, sehen wir
eine weitere Aufgabe interkultureller Phinomenologie darin, die in dieser
Untersuchung bereits mehrfach zu Rate gezogenen Perspektiven indischer

Rattray. Im Zuge seiner (schon vom Ansatz her recht problematischen) Studie zu den
Aschanti in Ghana berichtet er, dass ein Mann getraumt habe, wie »seine Ehefrau« mit
einer anderen Person Geschlechtsverkehr habe, woraufthin er (im Wachzustand) diese
Person zur Rede gestellt und fiir den Ehebruch eine Gegenleistung verlangt habe. Damit
glaubte man belegt zu haben, dass es hier keine Trennung zwischen Traum und Wachen
gébe, da die getraumte Handlung doch als eine Gegebenheit des Wachen angesehen wor-
den sei, so als wire sie im Wachen geschehen (Robert S. Rattray: Religion and Art in
Ashanti, 1927). Selbst wenn man diesen Bericht und seine Interpretation ohne weitere kri-
tische Riickfragen akzeptieren wollte, konnte man auf den simplen Fakt hinweisen, dass
die Erzahlung doch zunéchst einen Traum mitteilt. Indem der Mann sagt, er habe dies
getraumt (wie auch immer er spiter diesen Traum werten mag), hat er bereits eine (wie
auch immer geartete) Markierung zwischen Traum und Wachen gesetzt. Nun hat Rosa-
lind Shaw zudem einen Kontext aufgezeigt, welcher Rattrays génzlich entgangen war. Sie
hat auf die unter den Aschanti weit verbreitete Uberzeugung hingewiesen, wonach eine
Fortpflanzung sich auch dadurch ereignen konne, indem eine Frau durch das ntoro eines
Mannes (eine Art >seelische« Kraft) ohne unmittelbaren kérperlichen Kontakt befruchtet
oder umgekehrt die Befruchtung auch verhindert werden kénne. Der erwahnte Traum
miisse im Kontext dieses Glaubens gesehen werden, wobei hier gewiss auch patriarchale
Phantasien eine Rolle spielen. Offensichtlich wird dem Traum, indem eine oneirische
Handlung derart auf das Wachleben eingreifen kann, eine besondere Wirkmacht zuge-
sprochen und doch entscheidet sich letztlich im Wachleben, ob die Person tatsachlich
schwanger ist oder nicht. Man kann diesem Beispiel zwar einen héheren Stellenwert des
Traums in Bezug (!) auf das Wachleben entnehmen, jedoch keineswegs eine Nivellierung
ihrer Differenz (siehe Rosalind Shaw: Dreaming, Religion, and Society in Africa, 1992., S.5).

475 Vergleiche dazu beispielsweise die Traumpraxis der Kukatja in Australien, fiir
die das kollektive Traumen eine zentrale Weise ihrers Weltaufenthaltes und zumal ihrer
kollektiven Erinnerung- und Erkenntnisweise bedeutetet. Siehe: Sylvie Poirier: »This Is
Good Country, We Are Good Dreamers. Dreams and Dreaming in the Australian Wes-
tern Desert«, in: Roger I. Lohmann (Hg.): Dream Travelers. Sleep Experiences and Culture in
the Western Pacific, Palgrave Macmillan: New York, 2003, S.107-126.

449



450

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

Philosophien detaillierter aufzuarbeiten. Insbesondere fiir eine Phdnomeno-
logie des Traums bestehen mehrere umfangreiche Ankniipfungspunkte, die
es in spateren Arbeiten weiter auszufithren gilt.#7¢ Eine eindringliche The-
matisierung des Traums finden wir dabei bereits in den frithen Philosophien
der Upanisaden, die in Folge besonders vom Advaita Vedanta des Sankara und
spater des Visistadvaita von Ramanuja aufgegriffen und bis in die Gegenwarts-
philosophien weiter gedacht wurden.4”” Die Rede ist hier vom Avasthatraya,
den drei Erfahrungsweisen oder -zustidnden: Diese sind jagrat (Wachleben),
svapna (Traum) und susupti der (traumlose Tiefschlaf).#8 In den Beschreibun-
gen der Upanisaden wird der Wachzustand als sthula, namlich als eine grob-
stoffliche und der Traum als suksma, als feinstoffliche Erfahrung deskribiert.
Beiden Zustdnden wird somit eine ihnen eigene Materialitiat zugesprochen.
Die Adjektive >grob< und >fein< beschreiben, wie die Materialitat erfahren
wird, ndmlich im Wachen als (scheinbar) verharrende, widerstidndige,
persistente, sich als (scheinbar) Selbige wiederholende Dinge, wahrend sich die
Traumerfahrung ganz unverhohlen durch Fluiditdt, Durchdringlichkeit und
Flexibilitat auszeichnet, keiner feststehenden Ordnung oder Gesetzmafigkeit
gehorsam leistet. Korrelierend dazu ist die Rede vom sthula-Sarira, einem grob-
stofflichen (Eigen-)Leiberleben im Wachen und dem siksma-sarira, dem weit-
aus flexibleren, beweglicheren, zumal zu Metamorphosen fahigen Traumkor-
per. Susupti (der Tiefschlaf) wird hingegen als samprasanna, als ein weltloses
Zur-Ruhe-Kommen deskribiert, welches durch ananda (einer Art reinen
Zufriedenheit und Gliickseligkeit) begleitet wird.*” Eine zentrale Frage lautet

476 Als ein Versuch zwischen Phidnomenologie und indischen wie auch tibetischen
Philosophien (zumal unter Berticksichtigung der Neurowissenschaften) siehe die bereits
erwahnte Arbeit von Evan Thompson: Waking, Dreaming, Being. Self and Consciousness in
Neuroscience, Meditation, and Philosophy, 2015. Bzgl. einer inhaltlichen und methodischen
Kommensurabilitdten von Phanomenologie und vedantischen Philosophien siehe u.a.:
Jitendra Nath Mohanty: Phenomenology and Indian Philosophy, 1992; Bina Gupta: »Advaita
Vedanta and Husserl’s Phenomenology«, 2014; Debabrata Sinha: »The Phenomenological
Perspective and The Indian Philosophical Tradition«, 1983; M.K. Malhotra: »Die indische
Philosophie und die Phanomenologie Husserls. Der Begriff der sWahrnehmung« in den
beiden Denkrichtungenc, 1959.

477 Fiir eine Einfithrung in die Traumphilosophien Indiens siehe: Arvind Sharma:
Sleep as a State of Consciousness in Advaita Vedanta, 2004; Umesha Mishra: »Dream theory
in Indian Thoughtx, in: The Allahabad University Studies 5, 1929, S.269-321; Emill Abegg:
»Indische Traumtheorie und Traumdeutung, in: Etudes asiatiques: revue de la Société
Suisse-Asie 12 (1-4), 1959, S.5-34; sowie Andrew Fort: The Self and Its States. A States of Con-
sciousness Doctrine in Advaita Vedanta, 1990.

418 Siehe u.a. das Brihadaranyaka-Upanisad (BrU IV3f.) sowie das Chandogya-Upanisad
(ChU VIIL1o-11).

419 Neben dieser Unterteilung in drei >Zustdnde< verfolgt das Mandikya-Upanisad



AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

nun auch hier, wie man eine >Subjektivitét« beschreiben kann, die in allen drei
Zustanden gegeben ist bzw. gegeben sein muss. Was wir in unseren eigenen
Untersuchungen als schieres Erleben oder Gewahr-Sein freizulegen versuch-
ten, scheint im Kontext des Vedanta seine (wenn auch nicht véllige) Entspre-
chung insofern im saksin-cetanya zu finden (Upa IL.2.79; BrS I1.2.28) als auch
hier letztlich auf eine vor-subjektive Ebene verwiesen wird. Jedenfalls meint
das saksin-cetanya wortlich das >zuschauende< oder >bezeugende« Bewusst-
Sein, welches (unabhédngig vom Zustand der Erfahrung) vollig selbstgegeben
und selbstleuchtend ist (svaprakasa). Es meint gewissermaflen das Innerste der
Subjektivitit noch vor ihrer Genese (pratyagatman): Eine Art gleichbleibend-
unbewegter Hintergrund auf dem sich alle (subjektive) Erfahrung des jagrat
und svapna wie auch die (subjektlose) Erfahrungslosigkeit des susupti abspie-
len.#80 Das saksin muss zwar notwendigerweise immer gegeben sein, doch
ist es weder in die konkrete Erfahrung involviert, noch meint es ein Vermo-
gen, das diese stiftet. Erfahrungskonstituierend ist vielmehr das antahkarana,
welches sowohl den Inhalt der Erfahrung als auch gleichermafien das Ich
und die Person (ahamkara) konstiuiert (BrS 11.3.32). Indem die vedantischen
Betrachtungen das saksin als eine Instanz beschreiben, die zwar ununterbro-
chen bezeugt, jedoch nichts konstituiert und somit in keinster Weise invol-
viert ist, wird es ihnen moglich, darzulegen, worin das Kontinuum in den sich
derart radikal verdndernden Zustinden der Erfahrung und des Icherlebens
liegt.#8! In der Frage des Traums erscheinen ferner die Auseinandersetzungen

einen vierfaltigen Grundsatz, die sogenannte catupad-Lehre. Genau genommen meint
das Vierte tiberhaupt keinen Zustand, wie es auch nicht naher deskribiert wird. Daher
erhilt es hier lediglich den Namen turiya, was wortlich lediglich »>das Vierte< meint.
Turiya transzendiert alle drei Zusténde, ist ihnen aber zugleich inhérent, immanent, ist
realer als die Realitét, jedoch auch, >subtiler< bzw. >nichtiger« als der Tiefschlaf. Genauer
ist es noch diesseits des Moglichen und Realen, diesseits jeglicher Subtilitat oder Nichtig-
keit. Da das turiya der catupad-Lehre nur schwer zu fassen ist bzw. man glaubte, es meine
schlichtweg das Atman (die >Ur-Subjektivitit<), wurde sie vom spiteren Vedanta wieder
vernachlissigt, sodass wir bei Sankara wieder iiberwiegend das Avasthatraya vorfinden
(vgl. Andrew Fort: The Self and Its States, 1990, S. 45).

480 Siehe dazu auch: Tara Chatterjee: »The Concept of Saksin«, in: Journal of Indian
Philosophy 10, 1982, S. 341.

481 Wobei man hier die (ebenso auf Erfahrungseinsicht beruhende) Fundamental-
kritik des Siddhartha Gautama und dem auf den Pali-Kanon aufbauenden Denkschulen
mitberticksichtigen wird missen. Gemaf der Anatta-Lehre gibt es auf keiner Ebene der
Subjektivitat, letztlich auch nicht im Bewusstsein, eine Kontinuitét. Dies gilt umso mehr
dann, wenn man das Bewusstsein als eine Art Aufmerksamkeit versteht. Denn gerade
diese ist keinesfalls stindig gegeben, insofern doch immer wieder Momente der Unauf-
merksamkeit walten. Anderseits wird man gegentiber der Anatta-Lehre einwenden diir-
fen, wer oder was die Diskontinuitét erlebt oder gar von der Diskontinuitat weifs. Muss
es dann nicht erst recht eine Instanz geben, von wo aus die Nichtigkeit des Subjekts bzw.

451



452

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

des Ramanuja duflert spannend, der eine (phdnomenologisch gesehen) doch
genauere Studie des Traum-Subjekts unternimmt. Obwohl auch er letztlich
die Advaita-Position einnimmt, widerspricht er der solipsistischen Annahme
Sankaras, wonach es das jiva sei, welches seinen Traum (aber auch sein Wach-
leben) erschaffe. Einerseits verfahrt Ramanuja argumentativ, indem er aus-
fihrt: Ware der Traum tatsdchlich nach dem Willen des Ich (jiva) kreiert,
dann dirften darin nur Handlungen vorkommen, die seinem Begehren ent-
sprechen. Doch wir sehen sehr deutlich, so Ramanuja, dass viele Triume (ins-
besondere die Alptraume) keineswegs dem Willen des Ichs nachkommen, fiir
diesen vielmehr (gemaf} seiner karmischen vasanas) leid- und schmerzvolle
Erfahrungen bedeuten und daher von ihm weder gewiinscht, noch kreiert
worden sein kénnen.*$2 Anderseits geht Ramanuja deskriptiv vor, indem er
schlichtweg die sich im Traum zutragende Wahrnehmung hervorhebt, dass es
namlich der Triumende immer mit einer intentionalen (samsrsta) Perzeption
(pratyaksa) von Dingen zu tun hat, die ihm (als Nicht-Ich, d.h. als Gegen-
iber) gegeben sind.*83 Nicht zuletzt hebt auch Ramanuja das simple Faktum
hervor, wonach der Traum, solange wir traumen, dieselbe Realitét fiir sich
beansprucht, wie der Wachzustand.*8* Als Advaitist wird zwar Ramanuja das
Traum- wie auch das Wachleben als maya (als eine illusionére Gegebenheit)
deklarieren, jedoch nur, insofern man den absoluten Standpunkt einnimmt,
von wo aus nur dasjenige als >real< bezeichnet werden konne, das immer-
wiahrend gegeben ist.85 Wahrend alles im Wachen und im Traum unbestin-
dig und stets dem Wandel unterworfen ist, kann (vom absoluten Standpunkt
aus gesehen) hier nichts als real gelten. Allein im Riickzug auf das saksin, das
letztlich auf das Atman (die Ursubjektivitit) bzw. das Brahman (das Ursein)
verweist, konne eine immerwéhrende Realitat beansprucht werden, von der
aus die erfahrenen Welten des Ichs wie auch dieses selbst als eine Illusion
erscheinen missen. Diese absolute Perspektive ist freilich eine Sonderstel-
lung der Erkenntnis. Solange man sich in der natiirlichen Erfahrung selbst
befindet, insofern man sich also als ein Ich (jiva) erlebt, das glaubt, >hinter«
dieser Erfahrung zu stehen, wiahrend die Dinge und die Anderen aufierhalb
seiner sind, wie dies im Traum (so auch im Wachen) der Fall ist, muss von

des Bewusstseins erlebt wird? (vgl. dazu u.a. den Band von: Ram-Prasad, Chakravarthi
u. Kutznetsowa, Irena (Hg.): Hindu and Buddhist Ideas in Dialogue. Self and No-Self, 2012.)

482 SrB I1.2.5f; vgl. Andrew Fort: The Self and Its States, 1990, S.77.

483 Varadaraja Aiyangar M.B. u.a. (Hg.): The Vedanta-Sutras with the Sri-Bhashya of
Ramanujacharya, 1899, S.186.

484 »[T]he objects experienced in dreams [...] like the objects experienced in the wake-
ful state, possess the characteristics of reality« (ebd. S.124).

485 Ebd. S.187.



AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

solch einer relativen Perspektive die Welt als ein reales Widerfahrnis er-
scheinen. 486

Erneut landen wir also wieder mitten in der Frage, wie es tiberhaupt dazu
kommen kann, dass wir, solange wir uns im Traum befinden, diese getraumte
Welt — und zwar in einer volligen Selbstverstdandlichkeit — als eine Realitat
und uns selbst als ebenso reale Personen erleben kénnen. Dabei scheinen uns
auch die vedantischen Philosophien nahelegen zu wollen: Was auch immer
es Uber jene Vermégen und Bedingungen einzusehen gibt, die ein oneiri-
sches Welt- und Icherfahren erméglichen, sie spielen ebenso ihre konstitutive
Rolle im Wachleben, im jagrat, wenngleich hier in der limitierten Form >grob«
strukturierter Materialitat. Auch hier gilt der Satz: Eine Untersuchung des
Traums bedeutet immer auch eine Untersuchung des Wachlebens. In diesem
Sinne erlauben sich vedantische Herangehensweisen, den Satz >der Traum
habe seine eigene Realitat< auch umzudrehen: Die scheinbar feste Wirklich-
keit der Wachordnung ist ebenso ein verganglicher Traum. Die epistemologi-
sche Naivitat, welche die beiden >Zustdnde< der Erfahrung teilt, ist zugleich
die Differenz, durch die sich die Teilung gegenseitig aufhebt: »Die Vielheit
im Wachen beruht ebenso auf Tduschung wie die im Traume; und wie der
Traum durch das Aufwachen widerlegt wird, so wird das Wachen wiederum
widerlegt durch den Traum.«*$” Was nicht widerlegt werden kann, ist eben
allein das Faktum, dass das Kommen und Gehen beider >Zustande« (avasthas)
von einer ununterbrochenen Zeugenschaft bezeugt und zusammengehalten
werden muss, welche selbst den Tiefschlaf umfasst und sich vielleicht dort
gar am deutlichsten in ihrer Selbstgegebenheit zeigt.

Die Nahe solcher Aussagen zu den Einsichten der vorliegenden Untersuchung
diirfte eklatant sein. Solche Einblicke in einen transkulturellen Traum-Dis-
kurs, welche in diesem finalen Abschnitt unserer Arbeit kursorisch bleiben
mussten, diirften doch aufzeigen, welchen zukiinftigen Herausforderungen
sich eine Phanomenologie des Traums stellen muss. Wie bereits angedeu-
tet, kann solch >interkulturelles Philosophieren< — zumindest wenn es den
Anspruch der Phanomenologie beibehalten mdchte — nicht bedeuten, >ledig-
lich< eine vergleichende Studie zwischen kulturell unterschiedlich verorte-
ten >Denktraditionen< zu unternehmen. Will die Komparation bzw. Variation
phanomenologisch vorgehen, muss sie am Phdnomen orientiert sein, sie muss
immer um das Phdnomen kreisen und darf dabei die erfahrungsimmanente
Betrachtung nicht aufgeben. Dies bedeutet wiederum: Es muss bereits eine

486 Vgl. dazu Sankara: BrU L4.3; BrU IL.1.14.
487 Paul Deussen: Sechzig Upanishad's des Veda, 1921, S. 575.

453



454

AbschlieRende Reflexionen im Anspruch interkultureller Philosophie

gewisse phanomenologische Kldrung der Erfahrung jenes Phanomens vor-
liegen, woraufhin sich die interkulturelle Forschung ausrichten soll, um sich
dadurch letztlich weitere Einsichten in das gemeinte Phanomen erhoffen zu
dirfen. Gerade diese phdnomenologische Vorarbeit haben wir mit unserer
Untersuchung hinsichtlich des Traums zu unternehmen versucht. Sie erlaubt
einerseits, an ihr eigenstindig weiterzuarbeiten, wie sie anderseits befahigt,
gleichsam einfordert, sich weiter in inter- und transkulturelle Diskurse zu
vertiefen.



Literatur- und Siglenverzeichnis

Textinterne Verweise (ohne Sigel)

Seitenzahlen ohne Sigel, angefiihrt mit einem Doppelpunkt (etwa »:54<), verweisen auf
die Seite innerhalb des vorliegenden Buches. Die Abkiirzung ,Kap® bezieht sich dabei
auf das jeweilige Kapitel.

Werke der klassischen indischen Philosophien

Rg  Rgveda

BrU Brihadaranyaka-Upanisad
ChU Chandogya-Upanisad
MaU Mandikya-Upanisad

Verwendete Ubersetzungen: Paul Deussen: Sechzig Upanishad's des Veda, Brockhaus:
Leipzig 1921; Patrick Olivelle: Upanisads. Oxford University Press: Oxford 2008; Joel Bre-
reton u. Stephanie Jamison: The Rigveda, Oxford UP: Oxford 2014.

BrS  Brahmasutrabhasya; Paul Deussen: Die Sutras des Vedanta, oder die Cariraka-
Mimansa des Badarayana nebst dem vollstindigen Commentare des Cankara, Brock-
haus: Leipzig 1920.

Upa Upadesasahasri; Sengaku Mayeda: A Thousand Teachings: The UpadesSasahasri of
Sarikara, State University of New York Press: Albany NY 1992.

Platon

Platons Werke wurden nach der Ausgabe von Ioannes Burnet zitiert: Plato, Platonis
Opera, Oxonii: London 1954.

Thea Theaitetos Tim Timaios Par  Parmenides
Pol  Politeia Krit Kriton Pha Phaidon
Pos  Politikos Men Menon

Aristoteles

Die Werke des Aristoteles folgen der Ausgabe von Immanuel Bekker: Aristotelis Opera,

Preuflischen Akademie der Wissenschaften: Berlin 1831-70.

DA De Anima
Met Metaphysik

Pn  Parva naturalia



456

Literatur- und Siglenverzeichnis

Weitere Siglen

DK Hermann Diels u. Walter Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker, Weidmann:
Berlin 1951.

Et Medard Boss: >Es traumte mir vergangene Nacht<, Huber: Ziirich/Wien 1975.

Ex Michel Foucault: Einfithrung, in: Ludwig Binswanger: Traum und Existenz,
Gachnang u. Springer: Berlin 1992.

EU Edmund Husserl: Erfahrung und Urteil, Academia: Prag 1939.

GA Martin Heidegger, Gesamtausgabe, Vittorio Klostermann: Frankfurt a. M.
1975 ff.

GW Sigmund Freud: Gesammelte Werke, in 17 Banden, Fischer: Frankfurt a. M. 1968.

HU John Locke: An Essay Concerning Human Understanding. Davison/Whitefriars:
London 1825.

Hua Edmund Husserl: Gesammelte Werke Husserliana, Nijhoff: Den Haag 1950 ff; ab
Hua27) Kluwer Academic Publishers: Dordrecht 1989 ff.; (ab Hua 38) Springer:
New York 2005 ff.

Hua Mat Edmund Husserl: Husserliana Materialienband, Kluwer Academic Publishers:
Dordrecht 2001 ff.

HuaDok Edmund Husserl: Husserliana Dokumente, Kluwer Academic Publishers, Dor-
drecht 1988 ff.

Ilias Homer: Ilias, ibersetzt von Roland Hampe, Reclam: Stuttgart 1986.

KSA Friedrich Nietzsche: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Béanden,
hrsg. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Walter de Gruyter: Berlin 1967.

KwW Immanuel Kant: Gesammelte Schriften, Preussische Akademie der Wissen-
schaften: Berlin 1900 ff.

Me René Descartes: Meditationes de prima philosophia, Lateinisch — Deutsch,
iibersetzt von Artur Buchenau, Meiner: Hamburg 1992.

Odysee  Homer: Odyssee, iibersetzt von Roland Hampe, Reclam: Stuttgart 1986.

Pas René Descartes: Les passions de lame — Die Leidenschaften der Seele., Franzo-
sisch-Deutsch, iibersetzt von Klaus Hammacher, Meiner: Hamburg 1996.

PhwW Maurice Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, Walter de Gruy-
ter: Berlin 1966.

ScheGW Max Scheler: Gesammelte Werke, Bouvier: Bern/Miinchen 1954 ff.

Sz Martin Heidegger: Sein und Zeit, Niemeyer: Tiibingen 1993.

Ta Medard Boss: Der Traum und seine Auslegung, Kindler: Bern 1974.



Literatur- und Siglenverzeichnis

TD Sigmund Freud: Die Traumdeutung, Einzelband, Fischer: Frankfurt 2003.

UT Sigmund Freud: Schriften iiber Trdume und Traumdeutungen, Einzelband,
Fischer: Frankfurt 1994.

Usl Detlev von Uslar: Der Traum als Welt, Hirzel: Stuttgart, 1990.

WL Gottfried Wilhelm Leibniz: Samtliche Schriften und Briefe, Akademie-Verlag:

Berlin 2003.

Wy Dieter Wyss: Traumbewuftsein? Grundziige einer Ontologie des Traumbewuf3t-
seins, Vandenhoeck & Ruprecht: Gottingen 1988.

Literaturangaben ohne Siglen

Abegg, Emil: »Indische Traumtheorie und Traumdeutunge, in: Etudes asiatiques:
revue de la Société Suisse-Asie / Asiatische Studien: Zeitschrift der Schweizerischen
Asiengesellschaft 12 (1-4), 1959, S.5-34.

Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschddigten Leben, Suhr-
kamp: Frankfurt a. M. 2003.

—: Jargon der Eigentlichkeit. Zur Deutschen Ideologie. Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1964.

Ahrens, Ullrich: Fremde Traume. Eine ethnopsychologische Studie, Reimer: Berlin 1996.

Aiyangar, Varadaraja M.B. u.a. (Hg.): The Vedanta-Siitras with the Sri-Bhashya of
Ramanujacharya, Brahmavadin Press: Madras 1899.

Alt, Peter-André: Der Schlaf der Vernunft: Literatur und Traum in der Kulturgeschichte der
Neuzeit. C. H. Beck: Minchen 2002.

Anzieu, Diddier: Freuds Selbstanalyse und die Entdeckung der Psychoanalyse, Internationale
Psychoanalyse, Miinchen, Wien 1990.

Askay, Richard u. Farquhar, Jensen: Apprehending the inaccessible: Freudian Psychoana-
lysis and Existential Phenomenology, Northwestern University Press: Evanston 2006.

Ates, Murat: »Oneiric Existence. (Re)Tracing the Phenomenon of Dreaming through
Readings from Plato and Nietzsche«, in: Bernard Dieterle u. Manfred Engel (Hg.):
Historizing the Dream / Le réve du point de vue historique. Kénigshausen & Neumann:
Wiirzburg 2019, S.367-392

—: »Rasas. Grundstimmungen dsthetischer Wahrnehmungg, in: Anke Granef}, Georg
Stenger u.a. (Hg.): Facetten gegenwdrtiger Bildtheorie. Interkulturelle und interdiszipli-
ndre Perspektiven, Springer: Wiesbaden 2018, S.125-144.

—: »Dubious Perceptions. Enlightenment Philosophers’ Understanding of Dreamsx, in:
Bernard Dieterle u. Manfred Engel (Hg.), Theorizing the Dream/ Les savoirs et théo-
ries du réve. Konighausen & Neumann: Wiirzburg 2017, S.189-207.

—: »Begrenzte Orte und bewegte Welten. Vorspiel im Hinblick auf das Potential einer

457



458

Literatur- und Siglenverzeichnis

inter- und transkulturellen Phanomenologie, in: Georg Stenger, Franz M. Wimmer
u.a. (Hg.): Orte des Denkens — Places of Thinking. Alber: Freiburg 2016, S. 48-79.

—: »Freilegung der Phinomene als Dekonstruktion tiberlieferter Metaphysiks, in: Oliver
Bruns, Choong-Su Han u.a. (Hg.): Uberwundene Metaphysik? Beitrdige zur Konstellation
von Phdnomenologie und Metaphysikkritik. Alber: Freiburg 2015, S.11-28.

—: Philosophie des Herrschenden — eine einfithrende Schlussbemerkung, Passagen: Wien
2014.

Augé, Marc: Nicht-Orte, Beck: Miinchen 2012.

Augustinus: Confessiones /Bekenntnisse, hrsg. Kurt Flasch, Reclam: Stuttgart 2009.

Baier, Karl: »Probleme der Ontologie des Traums bei Medard Boss«, in: Daseinsanalyse —
Jahrbuch fiir phanomenologische Anthropologie und Psychotherapie 25, 2009, S.141-149.

Barash, Jeffrey Andrew: Heidegger und der Historismus. Sinn der Geschichte und Geschicht-
lichkeit des Sinns, Konigshausen & Neumann: Wiirzburg 1999.

Barbera, Joseph »Sleep and Dreaming in Greek and Roman philosophy«. In: Sleep Medi-
cine 9, 2008, S.906—910.

Barboza, Amalia: »Die >mannigfaltigen Wirklichkeiten« Traum- und Phantasiewelt als
Experimentierfeld bei Alfred Schiitz«, in: Patricia Oster u. Janett Reinstddler (Hg.):
Traumwelten. Interferenzen zwischen Text, Bild, Musik, Film und Wissenschaft, Fink:
Paderborn 2017, S.133—-174.

Barchilon, Jacques: »Les songes de Descartes du 10 novembre 1619 et leur interpréta-
tion, in: Papers in French Seventeenth-Century Literature 11, 1984, S.99—113.

Battegay, Raymond u. Trenkel, Arthur (Hg.): Der Traum aus der Sicht verschiedener psy-
chotherapeutischen Schulen. Huber: Bern 1987.

Baumer, Bettina: Vijnana Bhairava, Grafing: Aydar 2003.

Benjamin, Walter: »Traumkitsch, in: Gesammelte Schriften, Band 2, Suhrkamp: Frank-
furt a. M. 1977, S. 620 — 622.

—: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, Suhrkamp: Frankfurt
a.M. 1963.

Bernet, Rudolf: »Die ungegenwirtige Gegenwart. Anwesenheit und Abwesenheit in
Husserls Analyse des Zeitbewuftseins«, in: Ernst Wolfgang Orth (Hg.), Zeit und Zeit-
lichkeit bei Husserl und Heidegger, Alber: Freiburg 1983, S.16-57.

—: »Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud«, in: Christian Sternad u.
Giinther Poltner (Hg.): Phdnomenologie und philosophische Anthropologie, 2011, S. 15—
38.

—: »Die neue Phianomenologie des Zeitbewusstseins in Husserls Bernauer Manuskrip-
ten, in: Heinrich Hiini u. Peter Trawny (Hg.), Die erscheinende Welt. Festschrift fiir
Klaus Held, Dunker und Humbolt: Berlin 2002, S.539-556.

—: »Husserl Begriff des Phantasiebewuf3tseins als Fundierung von Freuds Begriff des
Unbewuflten, in: Christoph Jamme (Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik, Suhrkamp:
Frankfurt 1997, S.277- 206.



Literatur- und Siglenverzeichnis

—: »The Unconscious Between Representation and Drive: Freud, Husserl, and Schopen-
hauer, in: John J. Drummond u. James G. Hart: The Truthful and the Good, Springer:
Dodrecht 1996, S. 81-95.

-: »Die Frage nach dem Ursprung der Zeit bei Husserl und Heidegger«, in: Heidegger-
Studies 3/4, 1987, S.89-104.

Bernet, Rudolf, Kern, Iso u. Marbach, Eduard: Edmund Husserl. Darstellung seines Den-
kens. Meiner: Hamburg 1989.

Bernstein, Daniel M. u. Roberts, Brent: »Assesing dreams through self-report questi-
onnaires: relations with past research and personality«, Dreaming 5(1), 1995, S.13-27.

Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur, Stauffenburg: Ttibingen 2000.

Binswanger, Ludwig: Ausgewdhlte Vortrdge und Aufsdtze, Francke: Bern 1947.

—: »Das Raumproblem in der Psychopathologie«, in: Zeitschrift fiir die gesamte Neuro-
logie und Psychiatrie 145, 1933, S.598—647.

—: Wandlungen in der Auffassung und Deutung des Traums, Springer: Berlin 1928.

Birnbaum, Karl: Psychopathologische Dokumente. Selbsterkenntnisse und Fremderzeugnisse
aus dem Seelischengrenzland, Springer: Berlin 1920.

Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1996.

—: Die Lesbarkeit der Welt, Suhrkamp. Frankfurt a. M. 1993.

Blumenfeld, David u. Blumenfeld, Jean Beer: »Can I Know That I Am Not Dreaming?«,
in: Michael Hooker (Hg.): Descartes: Critical and Interpretive Essays, Hopkins: London
1978, S.234-255.

Bohme, Gernot: Atmosphdre. Essays zur neuen Asthetik, Suhrkamp: Frankfurt a.M. 2013.

Bohme, Hartmut: »Vergangenheit und Zukunft im Traum. Zu Traumhermeneutik bei
Artemidor von Daldis und Ludwig Binswangerx, in: Zeitschrift fiir Germanistik 1,
2008, S.11-30.

Bohme, Hartmut u. Bohme, Gernot: Das Andere der Vernunft: Zur Entwicklung von Ratio-
nalitdtsstrukturen am Beispiel Kants, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1983.

Boothe, Brigitte (Hg.): Der Traum — 100 Jahre nach Freuds Traumdeutung, Hochschulver-
lag: Zirich 2000.

Boss, Medard: »Woraus besteht der Mensch, wenn er traumt?«, in: Daseinsanalyse —
Jahrbuch fiir phdnomenologische Anthropologie und Psychotherapie 6, 1989, S.149-160.

Boss, Medard: Grundriss der Medizin und der Psychologie, Huber: Bern u. Wien 1975.

Bossard, Robert: Psychologie des Traumbewusstseins, Rauscher: Ziirich 1951.

Bouwsma, Oets Kolk: »Descartes’ Scepticism of the Senses«, in: Charles E. M. Dunlop
(Hg.): Philosophical Essays on Dreaming. Cornell UP: London 1977, S.52-63.

Broadie, Frederick: An Approach to Descartes’ Meditations. Athlone: London 1970.

Bronfen, Elisabeth: Tiefer als der Tag gedacht. Eine Kulturgeschichte der Nacht, Hanser:
Miinchen 2008.

Brooks, Janice E. u. Vogelsong, Jay A.: The conscious exploration of dreaming, 1st Book

Library: Bloomington 2000.

459



460

Literatur- und Siglenverzeichnis

Brough, John: »The Emergence of an Absolute Consciousness in Husserl’s Early Writ-
ings on Time-Consciousness«, in: Man and World 5 (3), 1972, S.298-326.

Briutsch, Matthias: Traumbiihne Kino. Der Traum als filmtheoretische Metapher und als
narratives Motiv, Schiiren: Marburg 2011.

Biichsenschiitz, Bernhard: Traum und Traumdeutung im Alterthume, Calvary: Berlin 1868.

Bunuel, Luis: »Menage a trois«, in: LOG-Buch 26, Wien: LOG, 1983, S. 24-32.

Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Suhrkamp: Frankfurt
a.M. 2001

Busche, Hubertus: »Hat Phantasie nach Aristoteles eine interpretierende Funktion in
der Wahrnehmung?«, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschungen 51, 1997, S.565—
589.

Buzzi, Giorgio: »False awakenings in light of the dream protoconsciousness theory:
A study in lucid dreamersc, in: International Journal of Dream Research Volume 4,
No. 2, 2011.

Ram-Prasad, Chakravarthi u. Kutznetsowa, Irena (Hg.): Hindu and Buddhist Ideas in
Dialogue. Self and No-Self, Ashgate: Farnham 2012.

Carboncini, Sonia: Transzendental Wahrheit und Traum. Christian Wolffs Antwort auf die
Herausforderungen durch den Cartesianischen Zweifel, Frommann-Holzboog: Stuttgart
1991.

Castoriadis, Cornelius: Die Psychoanalyse. Situation und Grenzen, Ausgewihlte Schrif-
ten, Band 5, Edition AV: Bodenburg 2006.

—: »Merleau Ponty und die Last des ontologischen Erbes, in: Alexandre Métaux u.
Bernhard Waldenfels (Hg.): Leibhaftige Vernunft Spuren von Merlau Pontys Denken,
Wilhelm Fink: Miinchen 1986.

Castro, Eduardo Viveiros: »The Crystal Forest: Notes on the Ontology of Amazonian
Spirits«, in: Inner Asia 9, 2007, S.153-172.

Chappell, Vere u. Doney, Willis: Twenty-five Years of Descartes Scholarship, 1960-1984:
A Bibliography, Garland: London 1987.

Chatterjee, Tara.: »The Concept of Saksin«, in: Journal of Indian Philosophy 10, 1982,
S.339-356.

Claesges, Ulrich.: Edmund Husserls Theorie der Raumkonstitution. Nijhoff: Den Haag 1964.

Clauser, Guinter: Die Kopfuhr: das automatische Erwachen, Enke: Stuttgart 1954.

Cohen, David B.: »Frequency of dream recall estimated by three methods and related
to defense preference and anxietyx, in: Journal of Consulting and Clinical Psychology,
33, 1969, S. 661-667.

Cole, John R.: The Olympian Dreams and Youthful Rebellion of René Descartes, Illinois:
Chicago 1992.

Conacher, Agnes: »Les réves de Descartes«, in: Christian Vandendorpe (Hg.): Le récit de
réve. Fonctions, thémes et symboles, Nota Bene: Québec 2005, S.99-112.

Costa, Antonio: »Images entre guillemets? La représentation du réve de Méliés a Fel-



Literatur- und Siglenverzeichnis

lini«, in: Jacques Aumon (Hg.): L’invention de la figure humaine, Cinématheéque fran-
caise/Musée du cinéma, Paris 1995, S.193—201.

Costa, Vincenzo: Il cerchio e l'ellisse. Husserl e il darsi delle cose, Rubberttiono: Soveria
Mannelli 2007.

Dambska, Izydora: »Le probléme des songes dans la philosophie des anciens Grecs, in:
Revue Philosophique de la France et de I'Etrangere 86, 1961, S.11-24.

Delage, Yves: Le Réve. Etude Psychologique, Pholosophique et Litteraire, Les Presses Uni-
versiraires de France: Paris 1919.

Deleuze, Gilles u. Guattari, Félix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie 1, Suhr-
kamp: Frankfurt 1977.

Dennett, Daniel C.: »Are Dreams Experiences?«, in: The Philosophical Review 85 (2), Duke
University Press: Durham 1976, S.151-171.

Dement, William C. u. Kleitman, Nathaniel: sThe Relationof Eye Movements During
Sleep to Dream Activity: An Objective Method for the Study of Dreamingx, in: Jour-
nalof Experimental Psychology 53, 1957, S.339—346.

Derrida, Jacques: Fichus, Passagen: Wien 2003.

—: Vergessen wir nicht — die Psychoanalyse!, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1998.

—: Die Schrift und die Differenz, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1976.

Descartes, René: Uber den Menschen (1632). Beschreibungen des menschlichen Kérpers (1648),
hrsg. Karl Rothschuh, Lambert: Heidelberg 1969.

Deserno, Heinrich (Hg): Das Jahrhundert der Traumdeutung: Perpektiven psychoanalyti-
scher Traumforschung, Klett-Cotta: Stuttgart 1999.

Deserno, Heinrich u. Hau, Stephan: »Psychoanalyse«, in: Alfred Krovoza u. Christine
Walde (Hg.): Traum und Schlaf. Ein interdisziplindres Handbuch, Metzler: Stuttgart
2018, S.258 — 274; sowie ders., ebd., »Experimentelle Schlaf- und Traumforschung«
275-287.

De Warren, Nicolas: Husserl and the Promise of Time. Subjectivity in Transcendental Phe-
nomenology, Cambdrige Univ. Press: Cambdrige 2009.

D’hervey de Saint-Denys, Marie-Léon: Les reves et les moyens de les diriger. Extraits, (1867),
Nachdruck: Paris 1964.

Diderot, Denis: »D’Alemberts Traum, in: Becker, Alexander: Philosophische Schriften,
Suhrkamp: Berlin 2013, S. 78-154.

Dieterle, Bernard (Hg.): Traumungen. Traumerzdhlung in Film und Literatur, Gardez:
Mainz 1998.

Dodds, Eric Robertson: Die Griechen und das Irrationale, Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft: Darmstadt 1970.

Dombhoff, William G.: »Dreams are embodied simulations that dramatize conceptions
and concerns: The continuity hypothesis in empirical, theoretical, and historical
context, in: International Journal of Dream Research 10 (1), 2017, S. 83-87.

—: Finding meaning in dreams. A quantitative approach, Plenum: New York 1996.

461



462

Literatur- und Siglenverzeichnis

Drummond, John J.: »Husserl on the Ways to the Performance of the Reduction, in:
Man and World 8, 1975, S. 47-69.

Diirr, Hans Peter: Traumzeit. Uber die Grenzen zwischen Wildnis und Zivilisation, Suhr-
kamp: Frankfurt 1978.

Eggert, Marion: Rede vom Traum: Traumauffassungen der Literatenschicht im spdten kaiser-
lichen China, Steiner: Stuttgart 1993.

Eisenberger, Herbert: »Demokrits Vorstellung vom Sein und Wirken der Gotter, in:
Rheinisches Museum fiir Philologie 113, S.141-158.

Ellenberg, Henry F.: Entdeckung des Unbewussten. Geschichte und Entwicklung der dyna-
mischen Psychiatrie von den Anfingen bis zu Janet, Freud, Adler und Jung, Bd 1, Huber:
Bern 1973.

Engel, Manfred: »Kulturgeschichte/n? Ein Modellentwurf am Beispiel der Kultur und
Literaturgeschichte des Traumes«, in: KulturPoetik: Zeitschrift fiir kulturgeschichtliche
Literaturwissenschaft 1, 2001, S.153-176.

—: »Traumtheorie und literarische Tridume im 18. Jahrhundert. Eine Fallstudie zum
Verhiltnis von Wissen und Literatur«, in: Lutz Danneberg u.a. (Hg.): Scientia Poe-
tica. Jahrbuch fiir Geschichte der Literatur und der Wissenschaften, Band 2, Niemeyer:
Tiibingen 1998, S. 97-128.

—: »Traumen und Nichttraumen zugleich«. Novalis’ Theorie und Poetik des Traumes
zwischen Aufklarung und Hochromantik«, in: Herbert Uerlings (Hg.): Novalis und
die Wissenschaften, Niemeyer: Tiibingen 1997, S.143-168.

Erlacher, Daniel, Tadas Stumbrys u. Michael Schredl: »Frequency of Lucid Dreams and
Lucid Dream Practice in German Athletes«, in: Imagination, Cognition and Personality
31 (3), 2011, S. 237-246.

—: Anleitung zum Klartrdumen — die ndchtliche Traumwelt selbst gestalten. Books on
Demand: Norderstedt 2010.

—: Motorisches Lernen im luziden Traum. Phdnomenologische und experimentelle Beobach-
tungen, AV Akademiker: Saarbriicken 2005.

Erlacher, Daniel u. Schredl, Michael: »Cardiovascular responses to dreamed physical
exercise during REM lucid dreaming, in: Dreaming 18 (2), 2008, S.112-121.

Ernst, Bruno: Der Zauberspiegel des Maurits Cornelis Escher, Taco: Berlin 1986.

Eugene, Ionesco: »Tagebuch, in: Werke. Band 5. Prosa I, Bertelsmann: Miinchen 1985.

Evans-Wentz, Walter Y.: Tibetan Yoga and Secret Doctrines. Or Seven Books of Wisdom
of the Great Path, according to the late Lama Kazi Dawa-Samdup's English rendering,
Oxford University Press: London 1935.

Feder, Paul: Ichpsychologie und die Psychosen, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1996.

Feustel, Robert, Grenzgdnge. Kulturen des Rauschs seit der Renaissance, Wilhelm Fink:
Miinchen 2013.

Figueira, Dorothy: »Dream in Acient Indian Literature and Philosophyx, in: Bernard



Literatur- und Siglenverzeichnis

Dieterle u. Manfred Engel (Hg.), Theorizing the Dream/Les savoirs et théories du réve,
Koénighausen & Neumann: Wiirzburg 2017, S. 43-58.

Fink, Eugen: »Vergegenwartigung und Bild. Beitrage zur Phanomenologie der Unwirk-
lichkeit«, in: Studien zur Phdnomenologie 1930-1939, Nijhoff: Den Haag 1966.

Flanagan, Owen: Dreaming Souls. Sleep, Dreams, and the Evolution of the Conscious Mind,
Oxford University Press: New York 2000.

Flanders, Sarah: The dream Discourse today, Routledge: London 1993.

Fort, Andrew O.: The Self and Its States. A States of Consciousness Doctrine in Advaita
Vedanta, Motilal Banarsidass: Delhi 1990.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1974, S. 22.

—: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1976.

—: Die Sorge um sich. Sexualitdt und Wahrheit, Band 3, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1986.

—: Wahnsinn und Gesellschaft, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1990.

Frank, Ilse: »Die Weisen des Gegebenseins im Traum, in: Psychologische Forschung 16,
1932, S.114-159.

Freiherr du Prel, Carl: »Oneirokritikon. Der Traum vom Standpunkte des transcenden-
talen Idealismus, in: Deutsche-Vier-teljahrs-Schrijz, 32, 1869, S.188-241.

Freud Sigmund: Briefe 1873 — 1939, Ernst u. Lucie Freud (Hg.), Fischer: Frankfurt a. M. 1968.
Frobenius, Karl: »Zeitliche Orientierung im Schlaf und einige Aufwachphédnomenex,
in: Zeitschrift fiir Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane, 103, 1927, S.100-110.
Frohschammer, Jakob: Uber die Prinzipien der Aristotelischen Philosophie und die Bedeu-

tung der Phantasie in derselben, Ackermann: Miinchen 1881.

Fuchs, Thomas: Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch psychiatrische Essays, Die Graue
Edition, Zug 2008.

—: Leib, Raum, Person. Entwurf einer phdnomenologischen Anthropologie, Klett-Cotta:
Stuttgart 2000.

Gallop, David: »Dreaming and Waking in Plato«, in: Essays in ancient Greek philosophy,
John P. Anton, George L. Kustas (Hg.), State University of New York Press: New York
1971, S.187-201.

—: Aristotle on Sleep and Dreams: a Text and Translation with Introduction, Notes and Glos-
sary, Aris & Phillips: Warminster 1996.

Gantet, Claire: Der Traum in der frithen Neuzeit. Ansdtze zu einer kulturellen Wissen-
schaftsgeschichte. De Gruyter: Berlin, New York 2o01o0.

Gardiner, Alan H. u. Blackman, Alyward M.: Hieratic Papyri in the British Museum. Third
Series: Chester Beatty Gift, British Museum: London 1935.

Garma, Angel: The Psychoanalysis of Dreams, ]J. Aronson: New York 1974.

Gartler, Walter: Kant und die verlorenen Trdume der Metaphysik, Roesner: Wien 2002.

Gehring, Petra: Traum und Wirklichkeit, Campus: Frankfurt a. M. 2008.

Gemenetzis, Konstantin: »Nachkldnge des >Schmetterlingstraumsx, in: Daseinsanalyse —

Jahrbuch fiir phanomenologische Anthropologie und Psychotherapie 24, 2008, S.150-154.

463



464

Literatur- und Siglenverzeichnis

Gemoll, Wilhelm: Griechisch-Deutsches Schul- und Handworterbuch, Holder-Pichler-
Tempsky: Wien 1937.

Gerkens, Dorothee: Elfenbilder. Traum, Rausch und das UnbewufSte. Die Erkundung des
menschlichen Geistes in der Malerei des 18. und 19. Jahrhunderts. Dietrich Reimer: Ber-
lin 2009.

Gillespie, George: »Without a guru: An account of my lucid dreamingx, in: Jayne
Gackenbach u. Stephen LaBerge (Hg.): Conscious mind, sleeping Brain, 1988, Springer:
New York, S.343-350.

—: »Problems related to experimentation while dreaming lucidly«, in: Lucidity Letter 10
(1/2), 1991, S.1-5

Goldmann, Stefan (Hg.): Traumarbeit vor Freud. Quellentexte zur Traumpsychologie im
spdten 19. Jahrhundert, Psychosozial: Gieflen 2005.

—: Via regia zum UnbewufSten. Freud und die Traumforschung im 19 Jahrhundert, Psycho-
sozial: Gief3en 2003.

Green, Celia Elizabeth u. McCreery, Charles: Trdume bewusst steuern. Uber das Paradox
vom Wachsein im Schlaf. Kriger: Frankfurt a. M. 1996.

—: Lucid Dreaming. The pradox of consiousnes during sleep, Routledge: London 1994.

Green, Celia Elizabeth: Lucid dreams, Institue of Psychophsical Reserach: Oxford 1968.

Grinstein, Alexander: Freud's Rules of Dream Interpretation, International Universities
Press: New York 1983.

Grinstein, Alexander: On Sigmund Freud's Dreams, Wayne State University Press: Det-
roit 1968.

Grubrich-Simitis, Ilse: »Metamorphosen der sTraumdeutung« — Uber Freuds Umgang
mit seinem Jahrhundertbuch, in: Jean Starobinski, Ilse Grubrich-Simitis u. Mark
Solms (Hg.), Hundert Jahre >Traumdeutung< von Sigmund Freud, Fischer: Frankfurt
a.M. 2000.

Gsteiger, Manfred (Hg.): Traume in der Weltliteratur, Manesse: Ziirich 1999.

Guidorizzi, Giulio, Il sogno in Grecia. Laterza: Roma/Bari 1988.

Gupta, Bina: »Advaita Vedanta and Husserl’s Phenomenology«, in: Husserl Studies 20,
Kluwer: Dordrecht 2004, S.119-13.

Hacker, Friedrich: Systematische Traumbeobachtungen mit besonderer Beriicksichtung der
Genaken, Wihelm Engelmann: Leipzig 1911.

Hall, Calvin S. u. Van de Castle, Robert L.: The content analysis of dream, Appleton-Cen-
tury-Crofts: New York 1966.

Hau, Stephan u.a. (Hg.): Traum-Expeditonen, Diskord: Tubingen 2002.

Hau, Stephan: »Experimentelle Schlaf- und Traumforschungx, in: Alfred Krovoza u.
Christine Walde (Hg.): Traum und Schlaf. Ein interdisziplindres Handbuch, Metzler:
Stuttgart 2018, S. 275-287.

Heidegger, Martin: Zollikoner Seminare, hrsg. Medard Boss, Klostermann: Frankfurt

1987.



Literatur- und Siglenverzeichnis

Heinz, Rudolf: Traum-Traum 1999. Zum Zentenarium der Traumdeutung Freuds, Passagen:
Wien 1999.

—: Somnium Novum. Zur Kritik der psychoanalytischen Traumtheorie Vol. 1, Passagen:
Wien 1994.

Heinz, Rudolf u. Tress, Wolfgang (Hg.): Traumdeutung. Zur Aktualitdt der Freudschen
Traumtheorie, Passagen: Wien 2001.

Heise, Jens: Traumdiskurse, Fischer: Frankfurt 1989.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse III, Werke Band 10, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1986.

Held, Klaus: Edmund Husserl: Die phdnomenologische Methode. Reclam: Stuttgart 1985.

—: Lebendige Gegenwart, Nijhof: Den Haag 1966.

—: »Phdnomenologie der Zeit nach Husserl«, in: Perspektiven der Philosophie 7, 1981,
S.185-221.

Henze-Dohring, Sabine: »Das verdichtete Bild. Traumvisionen in der Musik, in: Klaus
Hortschansky (Hg.), Traditionen — Neuansdtze. Fiir Anna Amalie Abert (1906-1996).
Hans Schneider: Tutzing 1997, S. 315-327.

Heraeus, Stefanie: Traumvorstellung und Bildidee. Surreale Strategien in der franzosischen
Graphik des 19. Jahrhunderts. Reimer: Berlin 1998.

Hergemoller, Bernd U.: Schlaflose Ndchte. Der Schlaf als metaphorische, moralische und
metaphysische Gréfle im Mittelalter, HHL-Verlag: Hamburg 2002.

Hering, Jean: »Concerning Image, Idea, and Dreamc, in: Philosophy and Phenomenologi-
cal Research 8 (2), 1947, S.188-205.

Hermes, Laura: Traum und Traumdeutung in der Antike, Artemis & Winkler: Ziirich 1996.

Hildebrandt, Friedrich Wilhelm: Der Traum und seine Verwerthung fiir's Leben. Eine psy-
chologische Studie. Edwin Schloemp: Leipzig 1875.

Hill, James: »Descartes’ Dreaming Argument and Why We Might be Sceptical of it, in:
Richmond Journal of Philosophy 8, 2004, S.11-18.

Hobson, Alan u. Schredl, Michael: »The continuity and discontinuity between waking
and dreaming: A dialogue between Michale Schredl and Alan Hobson concerning
the adequacy and completeness of these notions, in: International Journal of Dream
research 4 (1), 2011, S. 3-7.

Hoche, Hans-Ulrich: »Philosophisches Staunen und phanomenologische Variation, in:
Archiv fiir Geschichte der Philosophie 65 (3), 1983, S. 283-305.

Holenstein, Elmar: Phdnomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funktion eines
Grundprinzips der passiven Genesis bei E. Husserl. Nijhoff: Den Haag 1972.

Holzinger, Brigitte: Der luzide Traum: Forschung und Praxis, Facultas: Wien 2014.

—: »Der luzide Traume, in: Stephan Hau u.a. (Hg.): Traum-Expeditionen, Diskord: Ttibin-
gen 2002, S.135-158.

Holzinger, Brigitte (Hg.): »Conversation Between Stephen LaBerge and Paul Tholey in
July of 1989«, in: Lucidity Letter 9 (1), 1990.

465



466

Literatur- und Siglenverzeichnis

Hong, Seong-Ha: Phdnomenologie der Erinnerung. Konigshausen & Neumann: Wiirzburg
1993.

—: »Welt und Unbewusstes bei Husserl und Fink, in: Cathrin Nielsen u. Hans Rainer
Sepp: Welt denken, Alber: Freiburg 2011, S.104-119.

Horkheimer, Max u. Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufkldrung. Philosophische Frag-
mente, Fischer: Frankfurt a. M. 2004.

Husser, Jean-Marie u. Mouton, Alice (Hg.): Le cauchemar dans les sociétés antiques. De
Boccard: Paris 2010.

Irigaray, Luce: Speculum of the Other Woman, Cornell University Press: New York 1985.

Jama, Sophie: La nuit de songes de René Descartes, Aubier: Paris 1998.

Janssen, Petra : »Geschichte und Lebenswelt. Ein Beitrag zur Diskussion von Husserls
Spatwerkg, in: Phaenomenologica 35, Springer: Berlin 1970.

Jaspers, Karl: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Fischer: Frankfurt a. M. 1957.

Jezower, Ignaz: Das Buch der Trdaume. Rowohlt: Berlin 1928.

Jones, William Thomas: »Somnio Ergo Sum. Descartes’s Three Dreams, in: Philosophy
and Literature 4 (2), 1980, S.145-162.

Jung, Carl Gustav: Traum und Traumdeutung, DTV: Minchen 201o0.

Karahasan, Dzevad: Der ndchtliche Rat, Insel: Frankfurt a. M. 2007.

Keller, Gottfried: Samtliche Werke, Band 7, Dt. Klassiker: Frankfurt a. M. 1996.

Kemmerling, Andreas (Hg.): René Descartes: >Meditationen iiber die Erste Philosophiex,
Akademie, Berlin 2009.

Kern, Iso: »Die drei Wege in die transzendentalphdnomenologische Reduktion in der
Philosophie Edmund Husserls«, in: Tijdschrift voor filosofie 24, 1962, S. 303-349.

Kessels, Antonius Hendrik Maria: Studies on the Dream in Greek Literature, Hes Publi-
shers: Utrecht 1978.

Kimmerle, Gerd: Freuds Traumdeutung. Friihe Rezensionen, Diskord: Tiibingen 1986.

Kipphardt, Heinar: Traumprotokolle, Rohwolt: Reinbek 1984.

Klages, Ludwig: Rhythmen und Runen. Nachlaf3, Barth: Leipzig 1944.

—: Der Geist als Widersacher der Seele, in: Samtliche Werke in zehn Banden mit Supple-
ment, Band 2, Bouvier: Bonn 1974.

—: Vom TraumbewufStsein, in: Samtliche Werke in zehn Banden mit Supplement, Band 3,
Bouvier: Bonn 1974.

Klein, Melanie: Das Seelenleben des Kleinkindes und andere Beitrdge zur Psychoanalyse,
Rowohlt: Reinbeck 1971.

Kopenawa, Davi u. Bruce Albert: The Falling Sky. Words of a Yanomami Shaman, Harvard
University Press: London 2013.

Kortooms, Toine: Phenomenology of Time. Edmund Husserl's Analysis of Time-Conscious-
ness, Springer Netherlands: Dordrecht, Boston, London 2002.

Kreuzer, Stefanie: Traum und Erzdhlen in Literatur, Film und Kunst, Wilhelm Fink: Pader-

born 2014.



Literatur- und Siglenverzeichnis

Krishna, Daya: Indian Philosophy A Counter Perspective, Oxford University Press: Oxford/
Delhi: 1991.

Krovoza, Alfred u. Walde, Christine (Hg.): Traum und Schlaf. Ein interdisziplindres Hand-
buch, Metzler: Stuttgart 2018.

LaBerge, Stephen u. Gackenbach, Jayne: »Lucid dreaming, in: Ezel Cardena, Steven J.
Lynn u. Stanley Krippner (Hg.), Varieties of anomalous expirence: Examing the sientific
evidence, American Psychological Association Press: Washington DC 2000, S. 152-182.

LaBerge, Stephen u. Rheingold, Howard: Exploring the world of lucid dreaming, Ballantine
Books: New York 1990.

LaBerge, Stephen: »Lucid Dreaming in Western Literature«, in: Jayne Gackenbach u.
Stephen LaBerge (Hg.): Conscious mind, sleeping Brain, Plenum Press: New York 1988.
S.11-26.

—: Lucid Dreaming, Ballantine Books: NewYork 1985.

LaBerge, Stephen, Nagel, Lynn E. u. Dement William C. (u.a.): »Lucid dreaming varified
by volitional communication during REM sleep«, in: Perceptual and Motor Skills 52
1981, S.727-732.

Lackner, Michael: Der chinesische Traumwaald: Traditionelle Theorien des Traums und
seiner Deutung im Spiegel der min-zeitlichen Anthologie >Meng-lin hsiian-chieh<, Lang:
Frankfurt a. M. 1985.

Landgrebe, Ludwig: Der Weg der Phdnomenologie, Mohn: Gutersloh 1963.

—: »Reflexionen zu Husserls Konstitutionslehre«, in: Tijdschrift voor filosofie 3, 1974,
S. 466— 482.

Lang, Wolfram: Das Traumbuch des Synesius von Kyren. Ubersetzung und Analyse der phi-
losophischen Grundlagen. J.C.B. Mohr: Tiibingen 1926.

Lavie, Peretz, Oksenberg, Arie u. Zomer, Jacob: »It’s time, you must wake up nowx, in:
Perceptual & Motor Skills, 49, 1979, S. 447-450.

Laywine, Alison: Kant’s Early Metaphysics and the Origins of the Critical Philosophy, Rid-
geview: Ataacadero 1993.

Leuschner, Wolfgang: »Ergebnisse psychoanalytischer Traumforschung im Labor, in:
Rudolf Heinz u. Wolfgang Tress (Hg.): Traumdeutung. Zur Aktualitit der Freudschen
Traumtheorie, Passagen: Wien 2001, S.167-180.

Levinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Alber: Freiburg 2011.

—: Die Zeit und der Andere, Meiner: Hamburg 1995.

Liu, Mao-tsai: »Die Traumdeutung im alten Chinax, in: Asiatische Studien 16 1963,
S.35-65.

Lohmar, Dieter: Phdnomenologie der schwachen Phantasie, Springer: Drodrecht 2008.

—: »What does protention >protend<? Remarks on Husserl’s Analysis of Protention in the
Bernau Manuscripts on Time-Consciousness«, in: Philosophy Today 46, 2002, S. 154~
167.

-: »Konstitution der Welt-Zeit. Die Konstitution der objektiven Zeit auf der Grundlage

467



468

Literatur- und Siglenverzeichnis

der subjektiven Zeit«, in: Alfredo Ferrarin (Hg): Passive Synthesis and Life-World. Sin-
tesi passiva e mondo della vita, ETS: Pisa 2006, S.55-77.

Macdonald, Margaret: »Sleeping and Waking«; in: Charles E.M. Dunlop, Philosopical
Essays on Dreaming, Cornell University Press: London 1977, S. 64-80.

Malcolm, Norman: Dreaming, Routledge & Kegan: London 1964.

Malhotra, M.K.: »Die indische Philosophie und die Phanomenologie Husserls. Der
Begriff der sWahrnehmung« in den beiden Denkrichtungen, in: Zeitschrift fiir phi-
losophische Forschung 13/2, 1959, S.339—-346.

Malinowski, Josie E. u. Horton, Caroline L.: »Themes of continuity. Commentary on
the >The continuity and discontinuity between waking and dreaming: A dialogue
between Michale Schredl and Alan Hobson concerning the adequacy and complete-
ness of these notions««, in: International Journal of Dream research 4 (2), 2011, S. 86-92.

Mall, Ram Adhar: Indische Philosophie. Vom Denkweg zum Lebensweg. Eine interkulturelle
Perspektive, Alber: Freiburg 2015.

Manuwald, Bernd: »Traum und Traumdeutung in der griechischen Antike«, in: Rudolf
Hiestand (Hg): Traum und Trdumen. Inhalt, Darstellung, Funktionen einer Lebenserfah-
rung in Mittelalter und Renaissance, Droste: Diisseldorf 1994, S.15-42.

Marinelle, Lydia u. Mayer, Andreas: Traume nach Freud — Die sTraumdeutung< und die
Geschichte der psychoanalystischen Bewegung, Turia & Kant: Wien, Berlin 2009.

—: (Hg): Die Lesbarkeit der Trdume. Zur Geschichte von Freuds >Traumdeutungs, Fischer:
Frankfurt 2000.

Maury, L.F. Alfred: Le sommeil et les réves. Etudes psychologiques sur ces phénomenes et les
divers états qui s'y rattachent, Didier: Paris 1865.

—: »Des hallucinations hypnagogiques, ou des erreurs des sens dans ’etat intermediaire
entre la veille et le sommeil, in: Annales Medico-Psychologiques du systéme nerveux
Vol. 11, 1848, S. 26—40.

Maul, Stefan M.: Das Gilgamesch-Epos, Miinchen 2005.

Merleau-Ponty, Maurice: Die Struktur des Verhaltens, De Gruyter: Berlin, NewYork 1976.

Mishra, Umesha: »Dream theory in Indian Thought, in: The Allahabad University Stu-
dies 5,1929, S.269—321.

Modrak, Deborah K. W.: Aristotle. The Power of Perception, University of Chicago Press:
Chicago 1987.

Moers-Messmer, Harald V.: »Traume mit der gleichzeitigen Ereknntnis des Traumzu-
standes«, in: Archiv fiir Psychologie 102, 1938, S. 291-318.

Mohanty, Jitendra Nath u.a. (Hg.): Phenomenology and Indian Philosophy, Motilal
Banarsidass: New Delhi 1992.

Miller, Max: The Upanishads, Part 1, Clarendon: Oxford 1879.

Naf, Beat: Traum und Traumdeutung im Altertum. Wissenschaftliche Buchgesellschaft:
Darmstadt 2004.

—: »Freuds Traumdeutung — Vorldufer in der Antike?«, in: Brigitte Boothe, Jorg R. Berg-



Literatur- und Siglenverzeichnis

mann, Wolfram Hogrebe, (Hg.): Der Traum 100 Jahre nach Freuds Traumdeutung, VDF
Hochschulverlag: Ziirich 2000.

Nakhnikian, George: »Descartes’s Dream Argument, in: Michael Hooker (Hg.): Des-
cartes: Critical and Interpretative Essays, Hopkins: Baltimore 1978, S. 256—-286.

Nielsen, Tore A.: »A Review of Mentation in REM and NREM Sleep: >Covert« REM Sleep
as a Possible Reconciliation of Two Opposing Models», in: Behavioral and Brain Scien-
ces 23, 2000, S. 851-866.

—: »A self-observational study of spontaneous hypnagogic imagery using the upright
napping procedure, in: Imagination, Cognition & Personality 11, 1992, S. 353-366.

Niessen, Stefan: Traum und Realitdt. IThre neuzeitliche Trennung, Konigshausen & Neu-
mann: Wiirzburg 1993.

Nishida, Kitaro: »Ort, in: Logik des Ortes, tibersetzt von Rolf Elberfeld, Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft: Darmstadt 1999, S.72-139.

Nixon, Ashley, Robidoux, Raphaelle, Dale, Allyson u. De Koninck, Josphe: »Pre-sleep
and post-sleep mood as a complementary evaluation of emotionally impactful dre-
ams, in: International Journal of Dream research 10 (2), 2017, S.141-150.

Norbu, Namkhai: Der Zyklus von Tag und Nacht, Diedrichs: Miinchen 1990.

—: Dream Yoga and the Practice of natural Light, Ithaca: New York 1992.

Noreika, Valdas / Valli, Katja (u.a): »Early-night Serial Awakenings as a New Paradigm
for Studies on NREM Dreaming, in: International Journal of Psychophysiology 74
20009, S.14-18.

Novalis, Heinrich von Ofterdingen, Werke/Briefe/Dokumente Band 1, Schneider: Heidel-
berg 1953.

Oberthiir, Johannes: »Verdrangte Dunkelheit des Denkens — Descartes, Leibniz und die
Kehrseite des Rationalismus«, in: Michael Buchholz/Gunter Godde (Hg.): Macht und
Dynamik des Unbewussten. Auseinandersetzungen in Philosophie, Medizin und Psycho-
analyse, Psychosozial-Verlag: Gief3en 2005, S.34-69

Ong, Robert K.: The Interpretation of Dreams in Ancient China. Brockmeyer: Bochum 1985.

Orth, Ernst Wolfgang (Hg.): Zeit und Zeitlichkeit bei Husserl und Heidegger, Alber Karl:
Freiburg, Miinchen 1983.

Oster-Stierle, Patricia: »Auf Traumes Schneide. Poetische und philosophische Dimen-
sionen der Traumanschauung bei Diderot, in: Patricia Oster u. Janett Reinstadler
(Hg.): Traumwelten. Interferenzen zwischen Text, Bild, Musik, Film und Wissenschaft,
Fink: Paderborn 2017, S.291-314.

—: »Uberraschtes Denken. Der Traum in der franzésischen Spataufklarung, in: Auf
kldrung, Romanistisches Kolloquium XI, hrsg. von Roland Galle und Helmut Pfeiffer,
Fink: Miinchen 2006, S.223-245.

Padrutt, Ania: »Trdume - nicht Schidume, sondern die Woge selbst. Zur praktischen
Anwendung von Heideggers Traumverstidndnis«, in: Daseinsanalyse — Jahrbuch fiir

phdnomenologische Anthropologie und Psychotherapie 8, 1991, S. 43-56.

469



470

Literatur- und Siglenverzeichnis

Parsifal-Charles, Nancy: The Dream. 4000 Years of Theory and Practice. A critical, Descrip-
tive, and Encyclopedic Bibliograhpy, Locust Hill: West Cornwall 1986.

Pfaff, Emil Richard: Das Traumleben und seine Deutung nach den Principien der Araber,
Perser, Griechen, Inder und Aegyptier: Fiir Gebildete Aller Stinde, Denicke: Leipzig 1868.

Pick, Daniel u. Roper, Lyndal (Hg.): Dreams and History. The Interpretation of Dreams
from Ancient Greece to Modern Psychoanalysis. Routledge: London, New York 2004.

Polito, Roberto: Sextus on Heraclitus on Sleep, in: Thomas Wiedemann/Ken Dowden (Hg.),
Sleep, Levante Editori: Bari 2003, S.53-70.

Pontalis, Jean-Bertand: Zwischen Traum und Schmerz, Fischer: Frankfurt 1998.

Poirier, Sylvie: »This Is Good Country, We Are Good Dreamers. Dreams and Dreaming
in the Australian Western Desert«, in: Roger I. Lohmann (Hg.): Dream Travelers.
Sleep Experiences and Culture in the Western Pacific, Palgrave Macmillan: New York
2003, S.107-126.

Quiring, Heinz: »Der Traum des Descartes. Eine Verschliisselung seiner Kosmologie,
seiner Methodik und der Grundlage seiner Philosophie«, in: Kantstudien 46, 1954,
S.135-156.

Radestock, Paul: Schlaf und Traum. Eine physiologisch-psychologische Untersuchung, Breit-
kopf: Leipzig 1879.

Radha, Sivananda: Praxis des Traum- Yoga, Bauer: Freiburg 1996.

Rankin, H.D.: »Dream-Vision as philosophical modifier in Platos’s Republicx, in: Eranos
62, 1964, S.75-83.

Redfield, James: »Dreams from Homer to Plato«, in: Archiv fiir Religionsgeschichte 15,
2013, S.5-15.

Richir, Marc: »Phanomenologisches und symbolisches Bewusstsein und Unbewusstes.
Der Primérvorgang im Traume, in: Jirgen Trinks (Hg.): Bewusstsein und Unbewusstes,
Turia+Kant: Wien 2000, S.11—41.

Ricklin, Thomas: Der Traum Der Philosophie Im 12. Jahrhundert. Traumtheorien Zwischen
Constantinus Africanus Und Aristotelesa. Brill: Leiden 1998.

Rinofner-Kreidl, Sonja.: Edmund Husserl. Zeitlichkeit und Intentionalitdt. Alber: Freiburg
2000, S.248-685.

Rinpoche, Tenzin Wangyal: Ubung der Nacht. Tibetische Meditationen in Schlaf und
Traum, Goldmann: Miinchen 2008.

—: The Tibetan Yogas of Dream and Sleep, Motilal Banarsidass: Delhi 2004.

Robert, Wilhelm: Der Traum als Naturnotwendigkeit erkldrt. Hermann Seipl: Hamburg
1886.

Rod, Wolfgang: »L'argument du réve dans la théorie cartésienne de 'expérience, in:
Les Etudes Philosophiques 4, 1976, S. 461-473.

Romer, Inga: Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricoeur, Springer: Berlin 2010.

Rotondaro, Serafina: Il sogno in Platone. Fisiologia di una metaphora, Loffredo: Napoli

1998.



Literatur- und Siglenverzeichnis

Rousseau, Jean-Jacques: Trdumerein eines einsamen Spaziergingers, Reclam: Stuttgart
2003.

Ruhs, August: »Zur Rezeption der Traumdeutung im deutschsprachigen Raumy, in:
RISS. Zeitschrift fiir Psychoanalyse 14 (46), 1999, S.11-34.

Russell, Bertrand: Human knowledge. Its scope and limits, George Allen and Unwin LTD:
London 1948.

Sallis, John: Phenomenology and the Return to Beginnings, Duquesne: New York 1973.

Samson, Hélén u. DeKoninck, Joseph: »Continuity or compensation between waking
and dreaming: an exploratoin using the Eysenck Personality Invenory«. in: Psycho-
logical Reports 58(3), 1986, S.871-874.

Sandmeyer, Bob: Husserl's Constitutive Phenomenology. Its Problem and Promise, Rout-
ledge: NewYork/London 2009.

Sartre, Jean-Paul: Das Imagindre. Phidnomenologische Psychologie der Einbildungskraft.
Gesammelte Werke. Philosophische Schriften I, Rowohlt: Hamburg 1994.

Scheidt, Jiirgen vom: Freud und das Kokain. Die Selbstversuche Freuds als Anstof$ zur
»Traumdeutung«, Kindler: Miinchen 1973.

Scherner, Karl Albert: Entdeckungen auf dem Gebiete der Seele, Erstes Buch: Das Leben des
Traums, Heinrich Schindler: Berlin 1861.

—: Das Leben des Traums, Heinrich Schindler: Berlin 1861.

Schlichting, Hans-Burkhard: Die Phantasien des Grandville, Melzers: Darmstadt 1976.

Schmidt-Hannisa, Hans-Walter: »Zwischen Wissenschaft und Literatur. Zur Genealogie des
Traumprotokolls«, in: Michael Niehaus u. Hans-Walter Schmidt-Hannisa (Hg.): Das
Protokoll. Kulturelle Funktionen einer Textsorte, , Lang: Frankfurt a. M. 2005, S. 135-164.

Schmitz, Hermann: Der Leib, De Gruyter: Berlin 2011.

—: Atmosphdren, Alber: Freiburg 2018.

Schnédelbach, Herbert: »Vorwort, in: Jens Heise, Traumdiskurse, Fischer: Frankfurt
1989, S.1-17.
Schneider, Peter: »Insight such as this ... Die Traumdeutung lesenc, in: Peter Schneider,
Daniel Strassberg, Olaf Knellessen: Freud-Deutung, edition diskord: Ziirich 1994.
Schnepel, Burkhard (Hg.): »Die Politik der Traume — Somnambule Wege zur Macht in
Ostindien, in: Hundert Jahre >Die Traumdeutung<. Kulturwissenschaftliche Perspek-
tiven in der Traumforschung. Studie zur Kulturkunde 119, Ruidiger Koppe: K6ln 2001,
S.83-106.

Scholz, Friedrich: Traum und Schlaf, Eduard Heinricht Manuer: Leipzig 1887.

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung 1. Ausgabe letzter Hand, Haff-
mans: Ziirich 1999.

Schredl, Michael: Traum, Ernst Reinhard: Munchen, Basel 2008.

—: Traume. Wissenschaft entrdtselt unser néchtliches Kopfkino, Ullstein: Berlin 2007.

—: »Continuity between waking and dreaming, in: Sleep and Hypnosis 5, 2003, S.38—
52.

471



472

Literatur- und Siglenverzeichnis

—: Die ndchtliche Traumwelt. Eine Einfiihrung in die psychologische Traumforschung, Kohl-
hammer: Stuttgart 1999.

Schubert, Gotthilf Heinrich: Die Symbolik des Traumes, Kunz: Bamberg 1814.

Schuster, Menhard: »Wolkenhaupt auf der Rottane. Ethnologische Aspekte des Trau-
mes«, in: Theres Wagner-Simon u. Geatano Benedetti, Traum und Trdumen, Samm-
lung Vandernhoeck & Ruprecht, Gottingen 1984, S.133-49.

Schwarze, Michael: »Rhetorik der Berufung: Descartes’ Traume tiber die Erweckung zu
den mirabilis scientiae fundamentax, in: Patricia Oster u. Karlheinz Stierle: Legenden
der Berufung, Winter: Heidelberg 2012, S.107-126.

Sebba, Gregor: Bibliographia Cartesiana: A Critical Guide to the Descartes Literature 1800—
1960, Nijhoff: Den Haag 1964.

Seitter, Walter: Kunst der Wacht. Traumen und andere Wachen, Philo: Berlin 2001.

—: Geschichte der Nacht, Philo: Berlin 1999.

Sepp, Hans Rainer: »Dreamc, in: Lester Embree u.a. (Hg.): Handbook of Phenomenological
Aesthetics, Springer: Dordrecht 2010.

Serra, Alice Mara: »Zum Phénomen der Deckerinnerung: Eine Auseinandersetzung
zwischen Freud und Husserl, in: Phdnomenologische Forschungen, Meiner: Hamburg
2008, S.23—41.

Sextus Empiricus: Grundrif$ der pyrrhonischen Skepsis, hrsg. Malte Hossenfelder, Suhr-
kamp: Frankfurt a.M. 2002.

Sharma, Arvind: Sleep as a State of Consciousness in Advaita Vedanta, State University of
New York Press: New York 2004.

Sinha, Debabrata: »The Phenomenological Perspective and The Indian Philosophical
Tradition, in: Indian Philosophical Quarterly 10 (3), 1983, S. 277-293.

Skrzypinska, Dagna u. Stodka, Monika: »Self-awareness and character identification in
dreams, in: International Journal of Dream Research 7 (1), 2014, S. 25-36.

Snyder, Fredrick: The phenomenology of REM dreaming, in: Leo Madow u. Laurence H.
Snow (Hg.), The psychodynamic implications of physiological studies on dreams, Chraels
Thomas: Springfield 1970, S.124-151.

Sokolowski, Robert: The Formation of Husserl's Concept of Constitution. Springer Nether-
lands: Den Haag 1964, S.74-115.

Solte-Gresser, Christiane: »Alptraum mit Aufschub«. Ansitze zur literaturwissen-
schaftlichen Analyse von Traumerzdhlungen«, in: Susanne Goumegou / Marie
Guthmiiller (Hg.): Traumwissen und Traumpoetik. Onirische Schreibweisen von der lite-
rarischen Moderne bis zur Gegenwart, Konigshausen und Neumann: Wiirzburg 2011,
S.239-262.

Sommer, Manfred: Lebenswelt und Zeitbewusstsein, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1990.

Spitta, Heinrich: Die Schlaf und Traumzustdinde der menschlichen Seele, mit besonderer
Beriicksichtigung ihres Verhdaltnisses zu den psychischen Alienationen, Fues: Tiibingen
1878.



Literatur- und Siglenverzeichnis

Stekel, Wilhelm: »Vorschldge zur Sammelforschung auf dem Gebieter der Symbolik und
der typischen Traume, in: Jahrbuch fiir psychoanalytische und psychopathologische
Forschungen, 1910.

Struck, Erdmute: Der Traum in Theorie und therapeutischer Praxis von Psychoanalyse und
Daseinsanalyse — Traum und Weltverhdltnis des Traumers, Deutscher Studien Verlag:
Weinheim 1992.

Stengel, Friedemann: »Kant - >Zwillingsbruder< Swedenborgs?«, in: Friedemann Sten-
gel (Hg.): Kant und Swedenborg. Zugéinge zu einem umstrittenen Verhaltnis, Max
Niemeyer: Titbingen 2008, S. 35-98.

Stenger, Georg: Philosophie der Interkulturalitdt. Erfahrung und Welten. Eine phdnomeno-
logische Studie, Alber: Freiburg 2006.

Stockmann, Ingo: »Traumleiber. Zur Evolution des Menschenwissens im 17. und 18. Jahr-
hundert. Mit einer Vorbemerkung zur literarischen Anthropologie«, in: IASL 26 (2),
2001, S.1-55.

Strauch, Inge u. Meier, Barbara: Den Traumen auf der Spur. Ergebnisse der experimentellen
Traumforschung, Huber: Bern 1992.

Stroker, Elisabeth: Husserls transzendentale Phdnomenologie, Vittorio Klostermann:
Frankfurt a. M. 1987.

—: »Intentionalitat und Konstitution, in: Elisabeth Stroker: Phdnomenologische Studien.
Vittorio Klostermann: Frankfurt a. M. 1987, S.54-74.

—: Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls. Vittorio Kloster-
mann: Frankfurt a. M. 1979.

Striimpell, Ludwig: Die Natur und Entstehung der Trdaume, Verlag von Veit und Comp.:
Leipzig 1874.

Szpakowska, Kasia: »Through the Looking Glass: Dreams in Ancient Egyptc, in: Kelly
Bulkeley (Hg.): Dreams and Dreaming. A Reader in Religion, Anthropology, History, and
Psychology, Hamshire 2001, S.29—43.

—: Behind Closed Eyes. Dreams and Nightmares in Ancient Egypt. Classical Press of Wales:
Swansea 2003.

—: »The Open Portal. Dreams and Divine Power in Pharaonic Egypt«, in: Scott B. Noegel
(Hg.): Prayer, Magic, and the Stars in the Ancient and Late Antique World. Pennsylvania
State University Press: University Park, Pa. 2003, S.111-124.

Taguchi, Shigeru: Das Problem des >Ur-Ich< bei Edmund Husserl. Die Frage nach der selbst-
verstdndlichen Nihe des Selbst, Springer: Dordrecht 2006.

Tart, Charles T.: »Waking from sleep at a preselected time«, in: Journal of American
Society of Psychosomatic Dentistry & Medicine, 17(1), 1970, S. 3-16.

Thompson, Evan: Waking, Dreaming, Being. Self and Consciousness in Neuroscience, Medi-
tation, and Philosophy. Columbia University Press: New York 2015.

—: »Dreamless Sleep, the Embodied Mind,and Consciousness. The Relevance of a Classi-

473



474

Literatur- und Siglenverzeichnis

cal Indian Debate to Cognitive Science«, in: Thomas Metzinger u. Jennifer M. Windt
(Hg.): Open MIND 37, MIND Group: Frankfurt a. M. 2015, S.1-19.

Tholey, Paul u. Utecht, Kaleb: Schopferisch traumen. Der Klartraum als Lebenshilfe. Wie
Sie im Schlaf das Leben meistern, Klotz: Eschborn 2000.

Tholey, Paul: »Blick-Varianten im Wach- und Traumzustand, in: Gerhard J. Lischka
(Hg.): Der entfesselte Blick, Benteli: Bern, S.150-197.

-: »Consciousness and abilities of dream characters during lucid dreaming, in: Per-
ceptual and Motor Skills 68, 1989, S.567-578.

—: »Haben Traumgestalten ein eigenes Bewuf3tsein? Eine experimentell-phdnomeno-
logische Klartraumstudie«, in: Gestalt Theory 7, 1985, S. 29—46.

-: »Der Klartraum - Hohe schule des Traums«; in: Karl Schnelting (Hg.), Hilfe ich
traume, Goldmann: Miinchen: 1984.

—: »Klartraume als Gegenstand empirischer Untersuchungenc, in: Gestalt Theory, 2,
1980, S.175-192.

Traverso, Paola: »Psyche ist ein griechisches Wort...«, Suhrkamp: Frankfurt a. M. 2003,
S.412—480.

Trigg, Dylan: »Hypnagogia, Anxiety, Depersonalization: A Phenomenological Perspec-
tive«, in: Dorothée Legrand u. Dylan Trigg (Hg.): Unconsciousness Between Phenome-
nology and Psychoanalysis, Springer: Cham 2017, S.163-179.

Tulku Xi, Tarab: »A Buddhist Perspective on Lucid dreaming, in: Lucidity Letter 8 (2),
1989, S.1-10

Turke von Beck, Christoph: Philosophie des Traums, Beck: Miinchen 2008.

Uslar v., Detlev: »Traum und Zeit«, in: Daseinsanalyse — Jahrbuch fiir phdnomenologische
Anthropologie und Psychotherapie 16, 2000, S. 63-72.

Van Eden, Frederik: »A study of dreams, in: Proceeding of the Society for Psychical
Research, 26, 1913, S. 431-461.

Vertlib, Vladimir: »Traume«, In: Zwischenwelt. Literatur, Widerstand, Exil. 18 (g), 2002,
S.29-30

Vetter, Helmuth: »Heideggers Descartes-Kritik in der ersten Marburger Vorlesungx, in:
Jurgen Trinks (Hg.): Bewusstsein und Unbewusstes, Turia+Kant: Wien 2000, S.179—
195.

—: Krise der Wissenschaften Wissenschaft der Krisis? Im Gedenken an Husserls Krisis-
Abhandlung, Lang: Wien 1998.

—: (Hg.): Krise der Wissenschaften Wissenschaft der Krisis? Im Gedenken an Husserls Krisis-
Abhandlung. Frankfurt a. M. 1998.

Volkelt, Johannes: Die Traum-Phantasie, Meyer: Stuttgart 1875.

Von Schumann, Hans-Joachim: Trdume der Blinden vom Standpunkt der Phdnomenologie,
Tiefenpsychologie, Mythologie und Kunst. Ein Beitrag zur Kldrung der bewuften und
unbewufSten Problematik der Blinden, Karger: Basel 1959.



Literatur- und Siglenverzeichnis

Wagner-Simon, Therese u. Benedetti, Gaetano (Hg.), Traum und Trdumen. Traumana-
lysen in Wissenschaft, Religion und Kunst. Vandenhoeck & Ruprecht: Géttingen 1984.

Waldenfels, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung — Phdnomenologie, Psychoanalyse, Phd-
nomenotechnik, Suhrkamp: Frankfurt 2002.

Warren, Jeff (Hg.): »The Hypnopompic«, in: The Head Trip: Adventures on the Wheel of
Consciousness, One World Publication: Oxford 2007. S.19 —54.

Weber, Gregor (Hg.): Artemidor von Daldis und die antike Traumdeutung. Texte — Kon-
texte — Rezeptionen, De Gruyter: Berlin 2015.

Weygandt, Wilhelm: »Betrige zur Psychologie des Traumesx, in: Philosophische Studien
(20), 1902, S. 456—486.

Wiegand, Michale H. u. Spreti v., Flora u. Forstl, Hans (Hg): Schlaf & Traum. Neurobio-
logie, Psychologie, Therapie, Schattauner: Suttgart 2006.

Wijsenbeek-Wijler, Henriette: Aristotle’s concept of soul, sleep and dreams, A. M. Hakkert:
Amsterdam 1976.

Wimmer, Franz Martin: Interkulturelle Philosophie. Eine Einfiithrung. UTB: Wien 2004.

Willerslev, Rane: »Spirits as >Ready to Hand<. A Phenomenological Analysis of Yukaghir
Spiritual Knowledge and Dreaming«, In: Anthropological Theory 4; 2004, S. 395—418.

Windt, Jennifer Michelle: Dreaming. A Conceptual Framework for Philosophy of Mind and
Empirical Research, The MIT Press: London 2015.

Windt, Jennifer Michelle u. Metzinger, Thomas: »The Philosophy of Dreaming and Self-
Consciousness: What Happens to the Experiential Subject druing the Dream State?«,
in: Patrick McNamara u. Deirdre Barett (Hg.), The New Science of Dreaming, Volume I1I,
Cultural and Theoretical Perspectives on Dreaming, Praeger: Westport 2007, S.193-247.

Wittmer-Butsch, Marie Elisabeth: Zur Bedeutung von Schlaf und Traum im Mittelalter,
Medium Aevum Quotidianum: Krems 1990.

Wohlfart, Gunter: Zhuangzi (Dschuang Dsi), Herder: Freiburg 2001.

Wolff, Christian: Verniinftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Mensch, auch
allen Dinge iiberhaupt, Olms: Hildesheim 1983.

Wolfram, Eberhard: Chinesische Trdume und ihre Deutung, Akademie der Wissenschaften
und der Literatur: Mainz 1971.

Wrosley, Alan: »Personal experiences in lucid dreaming, in: Jayne Gackenbach u. Ste-
phen LaBerge (Hg.): Conscious mind, sleeping Brain, 1988.

Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: »Fragen um den Beginn des Traumens. Ein Bei-
trag zur pra-und perinatalen Anthropologie und zum Wesensverstiandnis traumen-
den Eksistierens«, in: Daseinsanalyse — Jahrbuch fiir phdnomenologische Anthropologie
und Psychotherapie 24, 2008, S. 66-88.

Wyss, Dieter: »Das Traumbewusstsein. Bemerkungen zum Problem des Unbewusstenx,
in: Daseinsanalyse — Jahrbuch fiir phdnomenologische Anthropologie und Psychotherapie
5, 1988, 1-10.

475



476

Literatur- und Siglenverzeichnis

Yamaguchi, Ichir6: Passive Synthesis und Intersubjektivitit bei Edmund Husserl. Springer
Netherlands: Den Haag 1982.

Zahavi, Dan: Subjectivity and Selfhood: Investigating the First-Person-Perspective, MIT
Press: Cambridge 2005.

—: Husserl's Phenomenology. Stanford University Press: Stanford, CA 2003.

Zepelin, Harold: »REM sleep and the timing of self-awakenings«, in: Bulletin of the Psy-
chonomic Society 24 (4), 1986, S. 254—256.

Zgoll, Annette: »Grenzerfahrungen. Eine Typologie des epischen Helden anhand anti-
ker mesopotamischer Quellen.«, in: Saeculum. Jahrbuch fiir Universalgeschichte 59,
2008, S.1-27.

—: Traum und Welterleben im antiken Mesopotamien. Traumtheorie und Traumpraxis im
3.—1. Jahrtausend v. Chr. als Horizont einer Kulturgeschichte des Trdumens. Ugarit: Miins-

ter 2006.



