WARM AANBEVOLEN

De betekenisvolle
wereld van de waanzin

ilosoof en taalkundige Wouter

Kusters maakte tot twee keer toe

een psychotische episode door, werd

opgenomen en belandde zelfs in de
isoleercel. In Filosofie van de waanzin probeert hij

deze psychotische episodes vruchtbaar te maken.

In deze breedvoerige studie zet hij de filosofie
in om de waanzin theoretisch te ontwarren
en gebruikt hij tegelijkertijd de waanzin om
de filosofie tot zijn uiterste consequenties te
dwingen. Op deze manier wordt er een parallel
getrokken tussen ‘filosofisch doordenken’ en
‘praktisch doordraaien’. Zoals Kusters stelt:
‘waanzin is in de praktijk uitgeleefde filosofie.’
(37) Hij bedoelt daarmee dat filosofische
stromingen als idealisme, solipsisme of
determinisme niet langer zuiver theoretische
posities zijn, maar belichaamd worden in de
concrete ervaring van de waanzinnige.

Kusters baseert zich in zijn boek op wat
hij ‘waanzinnige data’ noemt. Deze data zijn
niet alleen afkomstig uit zijn eigen ervaringen,
maar worden ook geput uit de autobiografische
notities van andere ervaringsdeskundigen
zoals Antonin Artaud en Harald Kaas. Deze
‘waanzinnige data’ behandelt Kusters als
potentieel filosofisch. ‘Het doel van dit boek
is om die potentie tot werkelijkheid te maken
en uit waanzin filosofie te smeden.’ (31) Dit
impliceert dat de waanzinnige data zelf nog
niet filosofisch zijn, maar dit alleen worden
door een vertaalslag van de interpreet. Je
zou dus verwachten dat Kusters zijn corpus

Wijsgerig Perspectief

i van ‘waanzinnige data’ systematisch gaat

¢ onderzoeken met behulp van een filosofisch
begrippenapparaat, maar dat doet hij welbewust
niet. Hjj is veeleer op zoek naar een ‘chaotische

i onderstroom waarin waanzin en filosofie nog
één zijn.’ (35)

Een nadeel van deze niet-systematische

aanpak is dat het boek vaak wat versplinterd
en anekdotisch aandoet. Zo wordt er geciteerd

i uit de fascinerende verhalen van Harald

Kaas, zonder dat je echt inzicht krijgt in de
waanzinnige wereld die uit deze verhalen

© oprijst. Het boek zou leesbaarder zijn als er was
gekozen voor een meer essayistische benadering
: waarin de raakpunten tussen filosofie en
waanzin telkens vanuit het perspectief van een
van de ervaringsdeskundigen belicht werden.

i Kusters komt in de buurt van dit procedé in
het eerste deel van zijn boek als hij in acht
narratieve fragmenten verslag doet van zijn

i eigen waanzinnige episodes. In dit eerste deel
probeert hij zich vanuit het normale ‘in te leven
. in de waanzinnige wereld door de filosofische
verwondering en twijfel aan de eigen wereld
op hol te laten slaan.’ (40) Het is in dit deel dat

i de betekenisvolle wereld van de waanzinnige
het meest tot zijn recht komt. Terwijl in latere
delen de nadruk steeds meer komt te liggen

i op onthechting en ontworteling, wordt hier

de wereld van de waanzinnige in zijn volle
zintuiglijkheid getoond. Een mooi voorbeeld
hiervan zien we in ‘Kroegtijd’, een van de acht

: fragmenten:



Wij [mensen met inzicht] horen
bijvoorbeeld een onnozele student domme
woordopvolgingen zeggen, asymmetrieén
in de semantiek of gevaarlijk onrustige
intonatiepatronen. Deze zijn potentieel
ordeverstorend en zouden de sfeer in het
café kunnen doen omslaan. Wij grijpen
dan in, ‘verdunnen’ staccato uitspraken
door te mompelen en binnensmonds

te brommen, of bieden semantisch
tegenwicht door de asymmetrieén in
contrataal weer recht te trekken. (116)

De geluiden in de kroeg worden in de op hol
geslagen interpretatie van de waanzinnige
opgeladen met betekenis. Het is op dit punt dat
Kusters een verbintenis ziet tussen de waanzin
en de filosofie. In beide domeinen is er sprake
van een onconventioneel, maar coherent
perspectief op de werkelijkheid dat vaak
bevreemding oproept bij buitenstaanders.

Uit deel 2 en 3 van het boek blijkt dat hij
deze verbintenis het sterkst ervaart in de werken
van filosofische mystici of mystieke filosofen als
Plotinus, Nicolaas van Cusa en Meister Eckhart,
die niet door iedereen tot de canon van de
filosofie gerekend worden. Het zou interessanter
zijn geweest om te kijken naar de verbintenis
tussen de onconventionele zintuiglijke wereld
van de waanzinnige en de bevreemdende
conceptuele werelden van filosofen als Spinoza
en Leibniz. Kusters doet wel enkele aanzetten in
die richting met zijn bespreking van Schelling
en Heidegger, maar is uiteindelijk meer
geinteresseerd in de mystieke traditie waarin
de scheidslijn tussen waanzin en filosofie het
sterkst onder spanning wordt gezet.

De inzet van deze omweg via de mystiek
is om de lezer te verleiden ‘zich meer met de
waanzinnige te identificeren en zich mee te
laten voeren in de een “stroom van waanzin”.’

: (40) Kusters vindt dat de fenomenologische

i benadering uit deel 1 uiteindelijk tekortschiet,
omdat de betekenis die aan de waanzinnige
wereld wordt toegekend volledig van buitenaf

i komt. Enerzijds stelt hij dat de fenomenologie
uitmondt in observaties zonder kritisch
moment, waardoor de ervaringen waarover de

i waanzinnige vertelt te weinig bevraagd worden.
Anderzijds denkt hij dat observatie alleen niet
genoeg is en moet worden aangevuld met het
navolgen of herbeleven van het waanzinnige
proces. Hij vindt deze mogelijkheid in de mystiek
: waarin de alledaagse werkelijkheid wordt
losgelaten om ruimte te maken voor een nieuwe
extatische wereld. Net als de mystiek opent de

i waanzin een nieuwe betekenisvolle wereld die
niet alleen bedreigend maar ook verrijkend is.

In het vierde en laatste deel van het boek

wordt de mystiek weer verlaten. De breuk met
de alledaagse werkelijkheid die in de mystiek

{ uitmondt in een extatische eenheidservaring,
leidt in de waanzin tot fragmentatie. Deze
fragmentatie moet niet louter als ziektebeeld

i worden gezien, maar maakt onderdeel uit van
de menselijke conditie als zodanig. Dit is de
polemische inzet van Filosofie van de waanzin. De
i wereld van de waanzin moet volgens Kusters niet
te snel vernietigd worden met medicatie, maar
het is waardevoller om te proberen die wereld

i van binnenuit te doorgronden. Dit levert meer
begrip op voor de waanzinnige en zorgt ervoor
i dat diens bijzondere ervaringen niet zomaar
worden weggedrukt en ontkend.

AUTEUR
: MARTLIN BOVEN

Wouter Kusters

Filosofie van de waanzin
(Lemniscaat)

760 p. / € 39,95

Jaargang 54 / nummer 4

=
o
o
o
=
=
(%2}
.
«Q




